

Scanned by Shahbaz Kiani for non-commercial use. 31 May 2020

تصنيف

ول ۋبورانث

زجمہ:

واكثر محد اجمل ايم اے ' في ايج دي (لندن)

(c) ketabton.com: The Digital Library

# جمله حقوق محفوظ بي

ابتمام: ليافت على

ناشر: "تخليقات" لا مور

كيوزنگ: المدوكمپوزرز---راج گژه الهور

فون--- 7114647

پرنٹر: المطبعته العرب يہ من اشاعت: اگست 1995 ٹاکٹل ڈیزائن: ریاظ

قيت : -/180روپ

Shahbaz Kiani

| (c) ketabton.com: The Digital Library |                                                                                                                |
|---------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                       | فهرست مندرجات                                                                                                  |
|                                       | ار ما مار با                                                                                                   |
| 9                                     | دعوت فكر:                                                                                                      |
|                                       |                                                                                                                |
|                                       | حصه اول<br>منطق اور فلیفه علم<br>ن منطق اور فلیفه علم                                                          |
|                                       | ما في من من المام من |
|                                       | باب اول: - فلفے كاسحر                                                                                          |
| 14                                    | ۱- ابتدائے                                                                                                     |
| 16                                    | 2 - ما ہرین فلسفہ علم                                                                                          |
| 18                                    | 3 - عالمان دين                                                                                                 |
| 21                                    | 4 - سائنس دان                                                                                                  |
| 25                                    | 5- سائنسوں کی ملکہ                                                                                             |
|                                       | خصبه دوم                                                                                                       |
| The second second second              | خصبه دوم<br>منطق اور فلسفه علم                                                                                 |
|                                       | باب دوم: حقیقت کیا ہے؟                                                                                         |
| 30                                    |                                                                                                                |
| 36                                    | 1- حواس اور عقل<br>2- رموز علم                                                                                 |
| 43                                    |                                                                                                                |
|                                       | 3 مثل اور جلت حصه سوم<br>مابعد الطبیعات<br>باب سوم:- ماده وزنگی اور زئن<br>1- لاادری کا مقدمہ<br>2- مادت       |
|                                       | 1 11 "                                                                                                         |
|                                       | مابعد القيعات                                                                                                  |
| AND THE REAL PROPERTY.                | باب سوم: ماده وندلی اور ذبن                                                                                    |
| 50                                    | 1- لاادرى كا مقدمه                                                                                             |
| 51                                    |                                                                                                                |
| 54<br>56                              | -1-                                                                                                            |
| 61                                    | 5€ Val -4                                                                                                      |
| 63                                    | 5- زندگی<br>6- ماده پرست کا نظریه                                                                              |
| 66                                    | ۵- ماره پرست ما حرب<br>7- هیزت پرست کا جواب                                                                    |
|                                       |                                                                                                                |
|                                       |                                                                                                                |
| Shahbaz Kiani                         |                                                                                                                |

| (c) ketabton.com: The Digital Library |                                                                      |
|---------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|
| 68                                    | 8- ترکیب                                                             |
|                                       | باب چہارم:- کیا انسان ایک مشین ہے؟                                   |
| 71                                    | JE -1                                                                |
| 75                                    | 2 - ميكا كيت                                                         |
| 80                                    |                                                                      |
| 86                                    | 4 - حياتيات كاعمد                                                    |
|                                       | 2 12 2                                                               |
|                                       | حصہ چہارم<br>ماکل اخلاق                                              |
|                                       | ما على اخلاق                                                         |
|                                       | باب پیجم: مارے بدلتے ہوئے اخلاق                                      |
| 89                                    | 1- اخلاق کی اضافیت                                                   |
| 91                                    | 2 - زراعتی نظام اخلاق                                                |
| 94                                    | 3 - منعتى نظام أخلاق                                                 |
| 98                                    | 4 - ہارے بداخلاق بزرگ                                                |
| 100                                   | 5 - خاندان                                                           |
| 102                                   | 6- اسباب - 6                                                         |
|                                       | باب مستم: اخلاق اور بداخلاقی                                         |
| 105                                   | 1- اخلاق نهانت کی حیثیت ہے                                           |
| 105                                   | 2 - فطرى اخلاق                                                       |
| 107                                   | 3 - اخلاق کی کسوئی                                                   |
| 114                                   | 4 - عالمگيراخلاق                                                     |
| 115                                   | 5 - جنس ادر اخلاق<br>- فر <b>ه و</b> مرور                            |
|                                       | باب مهم :- عشق                                                       |
|                                       | 1- ہم عشق کیوں کرتے ہیں؟                                             |
| 117                                   | 1- ہم عشق کیوں کرتے ہیں؟<br>2- ایک حیاتیاتی نظریہ<br>3- بدنیاتی نماد |
| 118                                   | 3- بدنیاتی نمیاد                                                     |
| 120                                   | 4 - روحانی ارتقاء                                                    |
| 124                                   | باب محتم: مرد اور عورت                                               |
|                                       |                                                                      |
| 130                                   | <ul> <li>- محبت کی جنگ</li> <li>- شخصیت کے اختلافات</li> </ul>       |
| 132                                   |                                                                      |
| Shahbaz Kiani                         |                                                                      |

| 132           | # 13                                    |
|---------------|-----------------------------------------|
| 134           | (الق) كل جيس                            |
| 137           | (ب) انفرادی جیشیں                       |
| 139           | (ق) اجامی جیشی                          |
| 142           | 3 - زبنی اختلافات<br>4 - عورت اور فطنیت |
| 144           | 0 + / 15 4.70                           |
|               |                                         |
| 140           | باب تنم به عصرها ضركي عورت              |
| 147           | 1- انتلاب عظیم                          |
| 149           | - 1 - 1                                 |
| 153           | 3 - ماری رشیاں                          |
| 157           | 4 - المارى يوى بو رهيان                 |
|               | باب وہم :- شادی کی شکست                 |
| 161           | 1- شادی کا ارتقاء                       |
| 164           | 2 - شادي كا تنزل                        |
| 168           | 3 - شادی کی تقبیرنو                     |
| 174           | لا الا الا الا الا الا الا الا الا الا  |
|               | باب بازدہم: بحوں کے متعلق ایک اعتراف    |
| 177           | 10                                      |
| 178           | 1- زالی<br>د حال                        |
| 180           | 2 - جسمالی<br>3 - اخلاقی                |
| 186           | 3- اخلاق                                |
| 187           | ر ن <sup>و</sup> ن - 5                  |
| 192           | 6- دربارة كرور                          |
| 192           | ا بدان بهم . فخص م كرنتر ز              |
|               | باب دوارد، م.                           |
| 193           | 1- مخصیت کے عناصر                       |
| 198           | 2- سلي محصيت                            |
| 201           | 3 - ايجابي محصيت                        |
| 203           | 4- حصیت کی دوباره عمیر کرنا             |
| 207           | ₹ -5                                    |
| Shahbaz Kiani | Scanned with CamScanner                 |

(c) ketabton.com: The Digital Library

| 365           | تعلیم کے ذریعہ حکومت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | - 4 |
|---------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| 367           | لکھ پتیوں کی اشتراکیت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | - 5 |
| 369           | جنت الارض کے لیے سرمایی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | - 6 |
| 370           | لکین در حقیقت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | -7  |
|               | حصہ ہشتم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     |
|               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |
|               | ندېبايک مکالمه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |     |
|               | ند جب ایک مکالمه<br>بست و کیم: باغ میں: ند جب کی تشکیل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | باب |
| 375           | ماده میں روح د مکینا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | -1  |
| 380           | 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | - 2 |
| 384           | لوم اور کریم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | -3  |
| 385           | ابا پر کی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | - 4 |
|               | فطرت پر کی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | -5  |
| 50.           | بت و دوم: کھانے کی میزیر: کنفیوش سے مسے تک                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | باب |
|               | كنفيوش كنفوش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | -1  |
| 395           | تضوف المساحدة المساحد | - 2 |
| 398           | يموديت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | - 3 |
| 40            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | - 4 |
| 406           | يون عن اور برو عنت مثلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | - 5 |
| 413           | بست وسوم: كتب خانه مين: خدا اور بقا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | باب |
|               | بقا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | -1  |
| 418           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | - 2 |
| 425           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | - 3 |
| 432           | 30.VI.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | -4  |
| 439           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |
|               | بست و چهارم :- زندگی اور موت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 1   |
|               | بست و چهارم :- زندگی اور موت <sup>ا</sup>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | بب  |
|               | بېپن<br>شاب<br>عاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | -1  |
| 44            | عاب المام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | -2  |
| 44            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | -3  |
| 44            | 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | -4  |
| 45            | 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |     |
| Shahbaz Kiani |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |

## دعوت فكر

اس کتاب میں ایک مربوط فلفہ حیات ترتیب دینے کی کوشش کی گئی ہے۔ میری کتاب "داستان فلفہ" میں بوے بوے مفکروں کی شخصیتوں اور ان کے فلفوں کو بیان کیا گیا تھا اور انہیں آسان زبان میں ادا کرنے اور موجودہ حالات کی روشنی میں پر کھنے کی کوشش کی گئی تھی۔ اس کے برعکس اس کتاب میں فلفہ کے مسائل کو سلجھایا گیا ہے۔ لیکن اس کتاب میں نہ قصے کمانیاں ہیں اور نہ عظیم مفکروں کے اقوال 'جن سے پہلی کتاب میں موضوع کی گرانباری گوارا بن جاتی تھی۔ لیکن اس سے شاید ہمیں یہ فاکدہ ہوکہ ہم اپنی زندگی کے مسائل کے قریب تر آ جائیں کیونکہ یماں مارا موضوع خود ہماری ذات ہے۔

جب سے دولت اور فلفہ کے ظہور نے یونان کے روایتی ندہب کو ختم کیا ہے 'انسانی کردار اور ایمان میں بھی اتنی گری اور خطرناک تبدیلیاں نہیں ہو کیں جتنی آج کل ہو رہی ہیں۔ آج پھر سخراط کا زمانہ ہے۔ ہماری اخلاقی زندگی خطرہ میں ہے اور پرانے رسوم وعقا کد کے انحطاط سے ہماری زئری میں تب و تاب اور وسعت پیدا ہو رہی ہے۔ ہمارے خیالات اور اعمال کی بنیاد ندرت اور تجربہ ہے۔ کوئی بات قطعی طور پر طے شدہ اور بھنی نہیں رہی۔ ہمارے زمانہ میں جس سرعت سے طرح طرح کی تبدیلیاں ہو رہی ہیں 'اس سے پہلے بھی نہیں ہو کیں۔ حتی کہ پیر سطین کے عمد میں بھی نہیں ہو کیں۔ حتی کہ پیر سطین کے عمد میں بھی نہیں ہو کیں۔ ہمرچزیدل گئی ہے۔ ان اوزاروں سے لے کرجو ہماری مشقت کو پیچیدہ بناتے میں بھی نہیں ہو کیں۔ ہمرچزیدل گئی ہے۔ ان اوزاروں سے لے کرجو ہماری مشقت کو پیچیدہ بناتے

ہیں اور ان پہیوں سے لے کرجو ہمیں زمین پر گھمائے پھرتے ہیں' ہمارے جنسی تعلقات کے نت نے اسالیب اور ہماری روحوں کی المناک حقیقت پندی تک' ہرچزبدل رہی ہے۔ زراعت سے صنعت' دیمات سے قصبہ اور قصبہ سے شہر کے ارتقانے سائنس کے مقام کو بلند تر کر دیا ہے' اور فنی حیثیت کو گرا دیا ہے۔ فکر کو آزادی ملی ہے۔ ملوکیت اور دئیسیت کا خاتمہ ہوا ہے۔ جمہوریت اور اشتراکیت نے جنم لیا ہے۔ عورت کو حریت حاصل ہوئی ہے۔ شادی کے علائق اور پرانے اظلاقی نظام شکتہ ہوگئے ہیں۔ رہبانیت کی جگہ عیاثی اور پارسائی کی جگہ لذت پرسی نے لے پرانے اظلاقی نظام شکتہ ہوگئے ہیں۔ رہبانیت کی جگہ عیاثی اور پارسائی کی جگہ لذت پرسی نے لے لی ہوا ہے۔ جنگوں کی تعداد کم تو ہوگئی ہے لیکن کی ہوا ہے۔ جنگوں کی تعداد کم تو ہوگئی ہے لیکن وہ خطرناک تر ہوگئی ہیں۔ ہم سے ہمارے محبوب ترین نہ ہی عقائد چھن گئے ہیں اور ان کے عوض میں ہمیں ایک میکائی اور قسمت پرست فلفہ حیات کا غلام بنا پڑا ہے۔ یہ سب پچھ سائنس کے میں ہمیں ایک میکائی اور قسمت پرست فلفہ حیات کا غلام بنا پڑا ہے۔ یہ سب پچھ سائنس کے ارتقاکا نتیجہ ہے اور ہم اس انقلاب میں کوئی مرکز اور استحکام تلاش کررہے ہیں۔

ہر پھلتے پھولتے تدن میں ایک ایبا زمانہ آتا ہے جب پرانے رجانات اور عادیم سے طالات پر قابو پانے کے لیے ناکانی ثابت ہوتی ہیں اور قدیم نظام اظاق ' زندگی کے اٹل نشود نما کے بوجھ سے پارہ پارہ ہو جاتا ہے۔ جب سے ہم نے کارخانوں اور دفتروں کی خاطر کھیتوں اور گھروں کو خیراد کہا ہے ' ہر شعبہ زندگی میں فطری اسالیب تر تیب و عمل ٹوٹ گئے ہیں۔ عمل نئے نئے تجربوں میں اس لیے الجھ رہی ہے کہ جبتوں کی آبائی آبادگی اور سادگی کو شعوری ہدایت کے پرد کر دیں۔ میں اس لیے الجھ رہی ہے کہ جبتوں کی آبائی آبادگی اور سادگی کو شعوری ہدایت کے پرد کر دیں۔ پول کی غذا کے بارے میں مصنوعی اصولوں اور ہمارے ژدلیدہ دماغ ما ہرین غذائیات کی حیاتین سے لیک تجارتی بدنظمیوں کو دور کرنے کی کو ششوں تک ' ہر مسئلہ میں ہمیں فکر و تدبر سے کام لیتا پڑتا ہے۔ ہم اس آدمی کی طرح ہیں جو اپنی ٹاگوں کے متعلق سوچے بغیر چل نہیں سکتا یا اس کھلا ڈی کی طرح ہیں جو کھیلتے وقت بھی اپنی ہر حرکت کا تجزیہ کرنے پر مجبور ہے۔ جبلت کی وصد تہ ہم سے جدا ہوگئی ہے۔ ہم فکر اور تشکک کے سمندر میں غوطے کھا رہے ہیں۔ وسیع علم اور طاقت کے باوجود ہم ہوگئی ہے۔ ہم فکر اور تشکک کے سمندر میں غوطے کھا رہے ہیں۔ وسیع علم اور طاقت کے باوجود ہم اپنی اقدار اور اپنی اقدار اور اپنی متعلق کوئی پختہ یقین نہیں رکھے۔

کی صحت مند ذہن کے لیے اس انتثارے ایک ہی مناسب راہ فرار ہے اور وہ یہ کہ وہ لیے اور جزوے ابحر کرکل پر غور کرے۔ ہماری سب سے بڑی بدنصیبی یہ ہم نے ایک مربوط زادیہ نگاہ کھو دیا ہے۔ زندگی ہمارے لیے اس قدر پیچیدہ اور متحرک ہوگئی ہے کہ ہم اس کی وحدت اور اہمیت کی تھاہ نہیں لا سکتے۔ ہم شمری نہیں رہے ، فقط افراد بن کے رہ گئے ہیں۔ ہم ایسے مقاصد اور اہمیت کی تھاہ نہیں موت سے آگے گئی بات بچھا سکیں۔ ہم انسانیت کے چیتھرے ہیں اس سے محروم ہیں جو ہمیں موت سے آگے گئی بات بچھا سکیں۔ ہم انسانیت کے چیتھرے ہیں اس سے دیا دہ کی بین سے کی بین سے میں میں سے میں سے میں سے میں سے میں میں سے میں سے میں سے میں سے میں میں سے میں سے میں سے میں میں سے میں سے

سے۔ تجزیہ میں اضافہ ہو رہا ہے لیکن ترتیب میں کمی۔ ہم ہرشعبہ میں ما ہرین سے خاکف ہیں اور تخفظ کی خاطراپ مخصوص پیشوں کی چار دیواری میں محبوس ہو کر رہ گئے ہیں۔ زندگی کے ڈرامے میں ہر مخص کو اپنا یارٹ تو یا د ہے لیکن وہ اس کے مطلب سے نابلد ہے۔ زندگی بے معنی ہو رہی ہے اور آج جبکہ اس کے بھرپور ہونے کے بہت امکانات ہیں 'وہ تھی دامن نظر آتی ہے۔ آؤ'ہم بے باکی سے آتش نمرود میں کودیویں اور اپنے مسائل کا اس طرح مطالعہ کریں کہ مرجزو كل ميں سا جائے ' مارے نزديك فلفه كى تعريف ايك مربوط زاويد نظر ہے 'جس ميں ذہن زندگی پر محیط ہو جاتا ہے اور بد نظمی میں وحدت اور ترتیب پیدا ہو جاتی ہے۔ فلفہ ہمارے لیے چند بِ جان تصورات کو الٹنے بلننے کا نام نہیں۔وہ تصورات جو ہماری روز مرہ زندگی سے کوسوں دور ہیں ' بلکہ ان تمام سائل کا مجموعہ ہے' جو ہماری زندگی کی قدر و اہمیت پر اٹر انداز ہوتے ہیں۔ پہلے ہم منطق سے دوجار ہولیں اور پیلا مس کے اس سوال کا جواب دیں کہ "حق کیا ہے؟" ہم پہلے مختصر طور پر فلفہ علم کو بیان کریں گے اور انسانی عقل کی حدود کو متعین کریں گے۔ ان علوم کو دنیائے فلفه میں ناجائز اہمیت دی گئی ہے۔ لیکن اس کتاب میں انہیں مخضرا بیان کیا جائے گا کہ قصر فلسفہ میں انہیں اس سے برتر مقام حاصل نہیں ہوسکتا۔ اس کے بعد ہم مابعد الطبیعات کے مسائل پر غور وخوض کریں گے اور مادیت کے بارے میں کسی قطعی نتیجہ پر پہنچنے کی کوشش کریں گے۔ ہم یہ دریافت کرنے کی کوشش کریں گے کہ فکر مادہ کا وظیفہ ہے کہ نہیں؟ اور "انتخاب" ایک مشین کا" جو عارضی طور پر زندگی سے معمور ہے التباس فکر تو نہیں؟ اس کے بعد ہم اخلا قیات کی اقلیم کی سیر کریں گے' اور اچھی زندگی کی نوعیت دریافت کریں گے۔ ہم اخلاقی انقلاب 'شکتہ رشتہ عقد اور بے کیف محبت کے اسباب و نتائج پر غور کریں گے۔ ہم موجودہ زمانہ کی عورت کے بارے میں بے جا احرّام یا جذبہ انقام میں مبتلا ہوئے بغیراظہار خیال کریں گے۔ ہم زینو اور اسپی کیورس کو ایک دوسرے کے مقابلے میں لا کھڑا کریں گے اور خوشی کے ایوانوں کی تلاش کریں گے۔ ہم اینے متائج کو یکجا کرکے تعلیم و تدریس اور مخصیت کی تغمیر کے لیے مشعل ہدایت بنائیں گے۔ چند لمحول کے لیے ہم جمالیات کے مسائل 'حسن کی نوعیت اور آرٹ کی ممکنات کا جائزہ لیں گے۔ ہم تاریخ کا مطالعہ کریں گے اور اس کے مطالب و قوانین متعین کریں گے۔ ہم ترتی کے معانی سمجھیں کے اور اپنے تدن کے ستارۂ تقدیر پر کمند پھینکیں گے۔ پھر ہم فلفہ سیاست کی طرف رجوع کریں گے اور سرکش جوانوں کی طرح زاج 'اشتراکیت 'اشتمالیت 'جمہوریت ' دنیسیت اور آمریت کے مسائل پر بحث و محیص کریں گے۔ فلفہ ذہب ہمیں ہتی باری تعالی اور بقائے روح ك يراف سوالول من الجعائ كا- اور جم تاريخ ذبب كى روشنى مين مسيحت كم ماضى اور

متعتبل کا مطالعہ کریں گے اور آخر میں یا سیت اور امید آفر بی کے دیو تا ہم کو انسانی زندگی کی لذت و الم کا مفہوم سمجھائیں گے اور پھر کل کا جائزہ لے کر ہم زندگی کی قدر و اہمیت بیان کریں گے۔ بیہ سیاحت لامتناہی ہے۔

مصوف ناظریہ سوال کرے گائیا یہ تمام فلفہ مفید ہے؟ اس طرح کا سوال افسوسناک ہے۔ ہم یہ سوال شاعری کے بارے میں نہیں پوچھے' حالا نکہ شاعری بھی ایک ایسی کا نکات کی تخیل سخیرہے' جے ہم پوری طرح نہیں سمجھ پاتے۔ اگر شاعری ہم پر حسن کے وہ اسرار و رموز واضح کرتی ہے' جنہیں ہماری ناتربیت یافتہ آنکھیں نہیں دیکھ پاتیں تو فلفہ ہمیں سمجھنے اور جذبہ عفو سے آراستہ ہونے کی وافش بخشا ہے۔ اس سے زیادہ ہمیں اور کیا چاہیے؟ یہ ساری کا نکات کی دولت سے کمیں زیادہ قیمتی فرانہ ہمیں جمہوری ریاست کے معزز عمدوں سے سرفراز کر سکتا ہے۔ ممکن ہے کہ ہمیں ان لذتوں سے کسی قدر بے نیاز کر کے معزز عمدوں سے سرفراز کر سکتا ہے۔ ممکن ہے کہ ہمیں ان لذتوں سے کسی قدر بے نیاز کر دے کیونکہ آخر دولت اور بلند مرتبوں کی حیثیت ہی کیا ہے؟ اگر ہمارا ذہن بے خبررہے' ہماری مختصیت مترازل' ہمارا کردار متوحش' ہماری آرزو کمیں اور امتیں بے ربط' شوریدہ سراور ہمارا مکون مفقود رہے؟

پختگی حاصل زندگی ہے۔ شاید فلفہ "بشرط استواری و وفاداری" ہماری روحوں کو وحدت
کی صحت سے مالا مال کر دے۔ ہم اپنے تظریم کس قدر خام اور بے ربط ہیں۔ یہ ہوسکتا ہے کہ
فلفہ کے ذریعے ہم اپنے خیالات میں صفائی اور ربط پیدا کرلیں 'اور متناقض آر ذووٰں اور عقیدوں
کو اپنے دل و دماغ میں دکھ کر شرم سے سرجھکالیں اور ممکن ہے کہ ذہن کی یہ مرکزیت ہمارے
مقاصد میں وہ ہم آہنگی پیدا کردے 'جو شخصیت کی جان ہے اور ہماری ہستی کو توازن اور برتری بخشی
ہے۔ فلفہ وہ مربوط علم ہے جو زندگی میں آہنگ پیدا کرتا ہے۔ شخصیت کی نظم و تر تیب ہی ہمیں
سکون اور آزادی کے بلند مقامات پر لے جاتی ہے۔ علم طاقت ہے 'لیکن حکمت ہی ہمیں آزادی کی
نعت سے مالا مال کرتی ہے۔

آج ہارا تھن سطی اور ہارا علم خطرناک ہے۔ ہارے پاس مثینیں تو بہت ہیں الیکن مقاصد کے معالمہ میں ہم مفلس ہیں۔ نم ہی ایمان کی حرارت سے جو توازن ہمیں عاصل تھا اس معدوم ہے۔ سائنس نے اخلاق کی مافوق الفطرت بنیادیں اکھیڑدی ہیں اور ساری دنیا ذاتیت کے اختار میں المجھی ہوئی ہے کیونکہ ہاری مخصیتیں گئی پھٹی ہیں۔ ہم پھراس مسکلہ سے دوچار ہیں جس اختار میں المجھی ہوئی ہے کیونکہ ہاری مخصیتیں گئی پھٹی ہیں۔ ہم پھراس مسکلہ سے دوچار ہیں جس اختراط کو پریشان کیا تھا۔ ہم کس طرح ایک فطری اخلاق کی طرح ڈالیس کیونکہ اخلاق کی مافوق الفطرت بنیادیں اب انسانی کردار کو متاثر نہیں کرتیں۔ قاصفہ کے بغیراور اس وحدت نظر کے بغیر جو الفطرت بنیادیں اب انسانی کردار کو متاثر نہیں کرتیں۔ قاصفہ کے بغیراور اس وحدت نظر کے بغیر جو الفطرت بنیادیں اب انسانی کردار کو متاثر نہیں کرتیں۔ قاصفہ کے بغیراور اس وحدت نظر کے بغیر جو الفطرت بنیادیں اب انسانی کردار کو متاثر نہیں کرتیں۔ قاصفہ کے بغیراور اس وحدت نظر کے بغیر جو الفطرت بنیادیں اب انسانی کردار کو متاثر نہیں کرتیں۔ قاصفہ کے بغیراور اس وحدت نظر کے بغیر جو الفطرت بنیادیں اب انسانی کردار کو متاثر نہیں کرتیں۔ قاصفہ کے بغیراور اس وحدت نظر کے بغیر جو الفطرت بنیادیں اب انسانی کردار کو متاثر نہیں کرتیں۔ قاصفہ کے بغیراور اس وحدت نظر کے بغیر جو الفطرت بنیادیں اب انسانی کردار کو متاثر نہیں کرتیں۔ قاصفہ کے بغیراور اس وحدت نظر کے بغیر جو ا

متاصد کو جو رُقی ہے اور تمناول اور آر ذوول کی تمذیب و ترتیب کرتی ہے 'ہم اپنی ته نی وراثت کو گیت یا انقلالی جنون سے ضائع کر رہے ہیں۔ ہم اپنے امن پند مقاصد کو بج کر جنگ کی اجماعی خود کئی ہیں شریک ہوجاتے ہیں۔ ہمارے ہاں لا کھول سیاست وان ہیں لیکن اہل سیاست ایک بھی شیس۔ ہم زمین پر اس سرعت سے گھومتے ہیں کہ اس سے پہلے کسی قوم کو بیہ رفتار نصیب نہیں ہوئی کین ہم یہ نہیں جانے اور یہ نہیں سوچتے کہ ہم کمال جا رہے ہیں؟ اور کیا' جمال ہم جا رہے ہیں وہاں ہماری اواس روحوں کو کوئی امن و سکون میسر آسکے گا؟ ہم طاقت علم کے نشہ میں سرشار ہیں۔ یہ علم ہمیں بریاد کر رہا ہے' اور ہمارا علاج "فرو نظر" کے سوالی جم نہیں۔



حصهاول

مقدمه

باب اول فليفي كاسحر

#### ا- ابتدائيه

آج ہمیں فلفے سے محبت کوں نہیں؟ ساگنوں نے جواس کی اولاد ہیں 'اس کی جائیداد

کے جھے بخرے کرلیے ہیں اور اسے گھرسے باہرد ھکیل دیا ہے۔ یہ ناشکری کی انتہا ہے۔ کسی زمانہ
میں عظیم مختصیتیں اس کے لیے جان دینے کو تیار تھیں۔ سقراط نے دشمنوں سے بھاگنے کی بجائے
فلفہ کے لیے جام شمادت بینا منظور کیا۔ افلاطون نے اس کے لیے ایک ریاست قائم کرنے کی فاطر
دو مرتبہ اپنی جان خطرہ میں ڈالی۔ مار کس اور پیکئس کو اپنے تخت و تاج سے زیادہ اس سے محبت تھی
اور برونو اس کا وفادار ہونے کے جرم میں آگ میں جلا دیا گیا۔ کسی زمانہ میں کلیسا اور حکومتیں اس
سے کانپتی تھیں۔ اور اس کے نام لیواؤں کو اس لیے قید و بند میں ڈال دیتی تھیں کہ ان کی وجہ سے
حکومتوں کے ٹوٹ جانے کا اندیشہ ہو تا تھا۔ ایتھنز کی حکومت نے پروٹیگورس کو جلاوطن کر دیا اور
سکندریہ کی حکومت ہا ئیپشیا سے لرذ تی تھی۔ ایک مشہور پاپائے روم نے نمایت منگر المزاجی سے
سکندریہ کی حکومت ہا ئیپشیا سے لرذ تی تھی۔ ایک مشہور پاپائے روم نے نمایت منگر المزاجی سے

ار سمس کی طرف دوستی کا ہاتھ بردھایا۔ بادشاہوں نے والٹیئر کو اپنی مملکتوں سے نکال باہر کیا۔ اور جب تمام مہذب دنیا نے اس کے قلم کی طاقت کے سامنے سرجھکا دیا تو وہ حسد سے جل بھن گئے۔ فلا تئیج نیسٹیس اور اس کے بیٹے نے افلاطون کو سائیراکیوز کی حکومت بخش دی اور سکندر کی اعانت نے ارسطو کو تاریخ کا قابل ترین انسان بنا دیا۔ ایک عالم بادشاہ نے فرانس بیکن کو انگلتان کی قیادت عطا کر دی اور اسے اس کے دشمنوں سے بچایا۔ فریڈرک اعظم 'جب بنیم شب کو اس کے میارے عظم 'جب بنیم شب کو اس کے سارے عظم الشان جرنیل سوجاتے تھے تو وہ فلسفیوں اور شاعروں سے صحبت فکر و سخن قائم کر آاور سارے عظم الرفی قائم کر آاور ان کی وسیع اور غیرفانی اسلام کو رشک کی نظر سے دیکھتا۔

وہ دن فلفہ کے لیے عظیم الثان دن تے جب نمایت دلیری ہے اس نے تمام علم کو اپنی مملکت میں شال کر لیا اور ہر مرحلہ پر ذہن کی ترق کے سلسلہ میں پیش پیش رہا۔ انسان اس وقت اس کی عزت کرتے تیے جبکہ راست بازی کی محبت نے زیادہ کوئی چیز قابل احرام نہیں سمجھی جاتی شی۔ سکندر ' دیو جانس کلبی کو صرف اپنے آپ ہے کمتر سمجھتا تھا اور دیو جانس کلبی نے اے ایک طرف ہٹ کر کھڑے ہوئے کا حکم اس لیے دیا تھا کہ اس کا جسم اس کے اور سورج کی روشنی کے درمیان حاکل تھا۔ ارباب سیاست 'مفراور فنکار خوشی ہے اسپٹسا کا کلام سنتے تھے اور دس ہزار طلب دور دور سے بیرس میں اس الرد کے سامنے زانوئے تلمذ تہ کرنے آتے تھے۔ فلفہ تب ایک بردل کنواری بڑھیا نہ تھی جو دنیا کے آلام سے خوف کھا کر کال کو ٹھڑی میں پڑی رہتی۔ اس کی بردل کنواری بڑھیا نہ تھی جو دنیا کے آلام سے خوف کھا کر کال کو ٹھڑی میں پڑی رہتی۔ اس کی برناک آئیسیں دن کی روشن سے خاکف نہ تھیں ' وہ خطروں سے البحق اور انجائے سمندروں کے بردل کنوار نہ برحوں کی دوباروں تک رسائی میسر تھی میں ہو دو کو کو ان مدود میں محصور کر سکتی تھی جن میں وہ آج اسر ہے ؟ بھی دہ ایک رسائی میسر تھی میں ہو دول کو حوارت اور نور سے لبرز کر دیتی تھی۔ آج وہ محدود علوم اور تدرکی نظاموں خود کو ان مدود میں موں کو حوارت اور نور سے لبرز کر دیتی تھی۔ آج وہ محدود علوم اور تدرکی نظاموں کی ایک حقیر حاشی ہوں انے حن و قوت سے عاری دہ مفلی کی ایک حقیر حاشی جاری کردی تھا۔ کین آج اپنے حن و قوت سے عاری دہ مفلی کی ایک حقیر حاشی جاری ہوں جارک کوئی مفلس سے مفلی شخص بھی اسے محرم نہیں جانی۔ حاس خالت میں جانی۔ حاس خالت میں جانی۔ حاس خالت میں جانی ہوں جانی۔ حاس خالت میں جانی۔ حاس خالت میں جانی۔ حاس خالت میں جانی دو حالت اس کی مورد کی مفلس سے مفلی شخص میں اسے محرم نہیں جانی۔ حاس خالت کی دیا کی بردل کوئی مفیل ہوں جونی خوت میں جانی۔ حاس خالت کی میں جانی دول سے اس کی دیا کی جو میں جو کی میں جو می

آج ہمیں فلفہ سے اس لیے محبت نہیں کہ اس میں بے باکی اور جرات رندانہ باتی نہیں رہی ۔ سائسوں کی اچانک یورش نے ایک ایک کرکے اس سے ساری اقلیمیں چھین کی ہیں۔ علم کا تنات اب محفن علم سیارہ اور علم ارض بن گیا ہے۔ فلفہ قدرت اب حیاتیات اور علم الطبعیات تک محدود ہے۔ فلفہ ذہن نے نفسیات کا روپ دھار لیا ہے۔ تمام اہم مسائل اس کے اصاطم قدرت سے باہر ہیں۔ وہ اب مادہ کی نوعیت اور قوت اور نشود نما کے اسرار پر خور نہیں کرتا۔ وہ

"ارادہ" جس کی "آزادی" کے بارے میں اس نے سینکردن مرتبہ بحث و تتحیص کے اکھاڑے بھائے 'موجودہ زمانہ میں مضینوں کے بوجھ تلے گھا گیا ہے۔ سیاست 'جس کے مسائل بھی فلفہ کے مسائل تھے' اب کم ظرف روحوں کی آمادگاہ ہے۔ وہ اب فلفہ کی شمع ہدایت کو خاطر میں نہیں لاتی۔ اس کے قبضے میں اب صرف چندور الے ہیں۔

مابعد الطبیعیات کے بخ بستہ اور سرد ہمر مسائل 'فلسفہ علم کی طفلانہ پہیلیاں اور اخلاقیات کی بیلیاں اور اخلاقیات کے بحق اس سے بے جان بحثیں 'جن کا انسانوں کی روز مرو زندگی پر ذرا بھی اثر نہیں 'لیکن یہ ویرانے بھی اس سے چھن جا تمیں گے۔ نئی ساگنسیں اٹھیں گی اور اپنے تاپ تول کے نئے نئے اوز اروں کے ساتھ ان مملکتوں میں بھی داخل ہو جا تمیں گی اور شاید دنیا یہ بھول جائے کہ فلسفہ کا بھی بھی کوئی وجود تھا'اس نے بھی داوں کو گرمایا تھا اور ذہنوں کو روشنی دکھائی تھی۔

### ٢- ماهرين فلسفه علم

جس اندازے فلسفیوں نے پچھے دوسوسال میں فلسفہ لکھا ہے 'اس سے وہ بجاطور پر بے حرمتی اور گمنای کا مستحق بنا ہے۔ بیکن اور سپنوزاکی وفات کے بعد فلسفہ کی کیا حیثیت رہ گئی ہے؟ یہ فلسفہ زیادہ تر فلسفہ علم پر مشتمل ہے۔ اس فلسفہ علم کی نوعیت خارجی دنیا کے وجود کے بارے میں ایک متصوفانہ اور نا قابل فہم دارد گیر کے سوا کچھ بھی نہیں۔ وہ ذہانت جو فلسفیوں کو مملکتیں عطاکرتی تھی 'اس استدلال میں الجھ کررہ گئی ہے کہ آیا سیارے 'سمندر اور دو سرے انسان اس وقت بھی موجود تھے جب وہ نظر نہیں آتے تھے۔ اڑھائی سوسال سے یہ آتکھ مچولی جاری ہے، جس سے نہ فلسفہ کو کوئی فاکدہ پنجا ہے نہ زندگی کو 'ناشر کی جیب البتہ گرم ہوئی ہے۔

اس صورت حال کی کسی قدر ذمہ داری ڈے کارٹ کے اس سادہ اور معصوم بیان پر عاید ہوتی ہے کہ "میں سوچنا ہوں اس لیے میں موجود ہوں"۔ ڈے کارٹ کی خواہش تھی کہ وہ اپنی فلسفہ کی ابتدا کم سے کم مفروضات سے کرے۔ اس نے "باقاعدہ شک" کے اسلوب سے تمام تصورات حتیٰ کہ عیاں بالذات تھا گُل پر فٹک کی نظر ڈالی اور فقط اس ایک بیان کی اساس پر ایک مربوط فلسفہ کا نظام قائم کیا۔ فکر پر وجود گی اس طرح بنیاد رکھنا ایک نمایت خطر ناک اقدام تھا۔ عشل مندلوگ بھینا ہی نتیجہ نکالیں گے کہ اس اساس پر قائم کیا ہوا وجود محض چند پڑھے لکھے لوگوں کا حق مندلوگ بھینا ہی نتیجہ نکالیں گے کہ اس اساس پر قائم کیا ہوا وجود محض چند پڑھے لکھے لوگوں کا حق سے اور ستم ظریف لوگ اس کی بنا پر ایک پوری صنف (عورت) کو نہ صرف روح سے بلکہ حقیقت سے محروم کردیں گے۔

ملاحت پر دنیا کی حقیقت کی بنیاد رکھنے سے اتنی مشکلات پیدا ہو کیں کہ فلسفیوں کی دس اللوں نے ائی ساری قوت فکر انہیں سلجھانے پر صرف کردی ہے۔ ڈے کارٹ کی "انا" یا "خودی" ایک روحانی اور غیرمادی حقیقت تھی۔ اب ایک مادی وجود دوسرے مادی وجودے تعلق کے باعث ہی رکت کر سکتا ہے الین ایک غیرمادی روح ایک سالماتی جو ہریر کیونکر اڑانداز ہو سکتی ہے؟ اس مشكل سے مادیت 'عینت اور متوازیت کے فلفے پیدا ہوئے۔ متوازیت کے پیرویہ کتے تھے کہ اگر ذہن اور دماغ اس قدر مختلف ہیں کہ ان میں سے ایک دوسرے یہ اثر انداز نہیں ہوسکتا 'تو وہ ایک دوسرے کو متاثر کیے بغیرایک دوسرے کے متوازی ہیں۔ مادہ پرستوں کابیان تھا کہ چو تک ذہن بیتینا مادہ پر اڑانداز ہوتا ہے'اس لیے اس کاجو ہر بھی مادہ ہوگا۔ عینت پند فلفی یہ استدلال کرتے تھے کہ چونکہ فکر کی حقیقت یقینی طور پر عیاں بالذات ہے 'اور تمام موجودات اس مد تک حقیقی ہیں جس مدیک ان کامشاہرہ ہوسکتا ہے'اس کیے مادہ فقط خیالات اور مشاہدات کا ایک مجموعہ ہے۔ اور اس طرح ایک مزے کی جنگ چھڑ گئی۔ اور اب صرف جنگ باتی رہ گئی ہے اس کی لذت غائب ہو گئی۔ کہیں کہیں فلفہ علم کا ایک ایبا ماہر بھی نظر آتا ہے جس کے چرہ پر تنبیم کھیاتا ہے۔ مثلاً بریڈلے اور ولیم جمز۔ بھی جھی ڈیوڈ ہوم کی طرح ایک مفکر علم ایسا بھی پیدا ہو تا ہے 'جو جانتا ہے کہ اس کا فلفہ محض ایک کھیل ہے اور اسے ٹنا طرانہ ورایت سے کھیلتا ہے۔ لیکن ان کے علاوہ باتی سب سنجیدگی میں مبتلا ہیں۔ جان لاک سے لے کر روڈولف آؤ کن تک سے جرے تے ہوئے ہں اور ہرنس کے ساتھ ان کا تاؤ برھتا جا آ ہے'ان کی ادای میں اضافہ ہو تا جا تا ہے اکہ اپنے اداس فلفہ کی آبرہ قائم رکھیں۔بشب بار کلے نے اعلان کیا کہ وہ چیز وجود نہیں رکھتی جس كامثابرہ نه كيا جائے 'خواہ يہ مثابرہ خداكرے يا انسان- اور جمال تك ہميں معلوم بيشے كے ہونٹوں پر تبہم کی امریں بھی نمودار نہیں ہوئیں۔ حالانکہ آئرلینڈ کے ایک ایے ذہن فرزند سے یہ ملل متانت کی قدربعدہ۔

یہ بات یقینا درست اور اس قدر واضح ہے کہ اس کا ذکر ہے سود ہے کہ کی ذہن کے لیے وہی چزیں حقیقت نہیں۔ لیکن اس وہی چزیں حقیقت نہیں۔ لیکن اس بات میں اور اس بیان میں زمین آسمان کا فرق ہے کہ کوئی چزوجود نہیں رکھتی جب تک اس کا مشاہدہ نہ کیا جائے۔ بار کلے نے ان دو باتوں کو الجھا دیا تھا اور یہ الجھاؤ ان فلفوں کے لیے لازی تھا جو ہولباخ 'مولٹاٹ اور بخنر کی ہے رنگ مادیت سے سمے رہتے تھے۔ بار کلے کی یہ کوشش بہت شاندار تھی کہ اس نے ایک ہی چالاک وار سے یہ ثابت کر دیا کہ مادہ کا وجود ہی نہیں ہے اور اس مطرح مادیت سے نجات پائی۔ یہ منطق کی شاندار فتح تھی' لیکن فلفہ کے طالب علموں کے لیے ہے ہے۔ اور اس

سبق مضم ہے کہ وہ دونوں آئیس کھلی رکھ کر کمی فلنی پر نظر ڈالیں "کیونکہ یہ کوشش کمی قدر پر فریب تھی۔ ایک پادری کو بھی اس فتم کے خیر آمیز فریب سے اٹھکپانا چاہیے تھا۔ اناطول فرانس نے کہا ہے کہ جھوٹ اور اوب انسان اور حیوان میں تمیز پیدا کر تا ہے۔ اب غور طلب بات یہ ہے کہ اس فتم کا بینی فلنفہ کس حد تک اوب کے زمرہ میں آسکتا ہے؟

اس کا یہ مطلب نہیں کہ فلفہ علم کے قطعی کوئی مسائل ہی نہیں۔ اللہ جانا ہے کہ مسائل ہیں اور بے شار ہیں۔ جیسا کہ شاید ہارے مشاہدے ہیں بھی آئے لیکن شاہد و مشہود اور عالم و معلوم کا تعلق 'زمان و مکان کی معروضی یا اعتباری حیثیت 'یہ تمام معے نفیات کا موضوع ہیں اور انہیں متواتر مشاہدہ اور تجربہ کی مدد ہی ہے حل کیا جا سکتا ہے۔ یہ استحالہ کے مسائل یا گائے کے اور انہیں متواتر مشاہدہ اور تجربہ کی طرح فلفہ کے مسائل نہیں ہیں۔ اگر یہ مسائل فلفہ کے مسائل جیں ہوئے گوشت کے کیمیاوی تجزیبہ کی طرح فلفہ کے مسائل ہیں تو دنیا کے تمام مسائل فلسفیانہ مسائل ہیں۔ یہ ایک المناک حادثہ ہے کہ جدید فلسفیانہ خیالات کی شاندار تمثیل کے ایک اداکار نے تقریباً ہر کردار نبھانے اور ہر فقرہ اداکرنے کی کوشش کی ہے۔

#### ۳- عالمان دين

یہ مفروضہ بھی ای قدر مضرے کہ فلفہ کاکام سائٹیفک طرز قکر کا تجزیہ کرتا ہے۔ اس مفروضہ بھی آرزد چوری چھے خیال کو جنم دیتی ہے۔ جب مادہ کے وجود کی دلاکل سے تردید نہ ہوسکی تو بے چارے پروفیسروں نے سائنس کو تا قابل اعتبار ثابت کرنے کی ٹھان لی۔ ماخ 'پیٹرس اور پوان کارلے نے اعتراف کیا کہ سائنس کے قوانین قدرت کی عادتوں کے مختلف بیانات ہیں (وہ قدرت جس کا کمل مشاہدہ کبھی نہیں ہوسکتا) اور یہ قوانین کبھی بھی زیادہ وسیع مشاہدہ کبھی نہیا پر فلط یا ناکمل ثابت کے جا سکتے ہیں۔ ان عاجزانہ اعترافات میں بعض فلےوں نے عقل کو ناقص ثابت کرنے کا شاندار موقع سمجھا کیونکہ سائنس ہمیں کوئی بھینی علم نہیں دے سکتی 'بلکہ محض قیاسی علم کرنے کا شاندار موقع سمجھا کیونکہ سائنس ہمیں کوئی بھینی علم نہیں دے سکتی 'بلکہ محض قیاسی علم بہتی ہوں ہیں۔ چاروں طرف سے مہذب دے سائنس ہمیں اصولوں' زمان و مکان کے عدد و پیائش' کیف و کم برزگ اٹھ اور انہوں نے ریاضی کے تمام بین اصولوں' زمان و مکان کے عدد و پیائش' کیف و کم برزگ اٹھ اور انہوں نے ریاضی کے تمام بین اصولوں' زمان و مکان کے عدد و پیائش' کیف و کم عقورات کا معائنہ کیا اور نمایت عالمانہ طمطراق سے یہ نتیجہ نکالا کہ انبانی زبن میں غیر معقول عقائد کی بہت گنجائش ہے۔

اس نامناسب چالا کی کے بعد اگر کوئی دیانت دار انسان فلفہ سے بر گمان ہو جائے تو اس

میں کوئی تجب کی بات نہیں۔ اس تمام منطق سے کیا فائدہ 'اگر اس کا تمام استدلال ہماری پوشیدہ
آردوں کی تشکین کا بہانہ ہو۔ بریڈ لے نے کہا تھا کہ بابعد الطبیعیات ایک ایباعلم ہے 'جس میں ہم
اپنے جبلی عقائد کے لیے کمزور دلا کل تلاش کرتے ہیں۔ لیکن ان دلا کل کو تلاش کرنا بھی ہماری
ایک جبلی آرزو ہے۔ بھی بھی یہ علم دو سروں کو کسی بات کالیقین دلانے کے لیے کمزور دلا کل تلاش
کرنے کی کوشش بھی بن جا تا ہے۔ والٹیر میں یہ اخلاقی جرات تھی کہ اس نے کہا' "میں جانتا ہوں
کہ میری خادمہ اور میرا خانباہاں اپنے ماحول کے قدیمی عقائد پر قائم ہیں۔ اس سے یہ امکان کسی
قدر کم ہوجا تا ہے کہ وہ میرے گھرسے زبورات چرا کیس گیا میرے کھانے میں زہر ملادیں گی۔
لوٹزے نے کہا کہ کوئی فلفیانہ عقیدہ ایک ایسے بنیادی زاویہ نگاہ کے لیے جواز کی حیثیت رکھتا ہے جو
لوٹزے نے کہا کہ کوئی فلفیانہ عقیدہ ایک ایسے بنیادی زاویہ نگاہ کے لیے جواز کی حیثیت رکھتا ہے جو
کہ ہمارے بچپن میں بن چکا ہو تا ہے۔ دیا ت دار نیٹے نے لکھا تھا کہ "فلفی اکثر ایبا ظا ہر کرتے ہیں
کہ ہمارے بچپن میں بن چکا ہو تا ہے۔ دیا ت دار فیٹے نے لکھا تھا کہ "فلفی اکثر ایبا ظا ہر کرتے ہیں
کہ ہمارے خیال یا نظریہ کی جو کہ ان کی کسی دلی خواہش کا منطق عکس ہو تا ہے 'دلا کل کے ذریعہ جمایت
کہ ان کے خیال یا نظریہ کی 'جو کہ ان کی کسی دلی خواہش کا منطق عکس ہو تا ہے 'دلا کل کے ذریعہ جمایت

یہ ہیں وہ خامیاں جنوں نے فلفہ کو داغدار بنایا ہے۔ حق کی جبتی ہی ختی کو بے آبروکیا ہے۔ اس طرح فلفہ بنگامی عقیدوں کا غلام بن جاتا ہے اور اس میں وہ عالمانہ اخلاق وقیقت کے لیے وہ جانفشاں احرّام نظریہ کے خلاف واقعات کی طرف وہ توجہ نہیں آتی جو ہمبولٹ اور ڈارون جیسے سائنس دانوں کیونارڈو یا گوئے جیسے "ادبی" فلسفیوں کو ممتاز بناتی ہے۔ اہل مدرسہ (جنہیں غلطی سے فلسفی سمجھا جاتا ہے 'اور جو دراصل علائے دیمنیات تھے) اس طرز فکر کے بانی ہوئے کہ فلسفیانہ خیالات کی جبتی وئی تصورات کی تبلیغ کے معاملہ میں فانوی حیثیت رکھتی ہے۔ ان کی کتابیں دراصل اس جہاد کا حصہ تھیں جو کہ پاپائے روم نے کفراور شرک کے خلاف شروع کررکھا تھا۔ وہ بے باکانہ کہتے تھے کہ فلسفہ دیمنیات کا غلام ہے اور اگرچہ جدید فلسفہ کے بانیوں یعنی بیکن وقا۔ وہ بے باکانہ کہتے تھے کہ فلسفہ دیمنیات کا غلام ہے اور اگرچہ جدید فلسفہ کے بانیوں یعنی بیکن وقول اور نواسوں نے اس برائے رواج کے آگے ہتھیار ڈال دیے ہیں۔

ان چیزوں نے فلفہ کو گھن لگایا اور اس گھن سے فلفہ میں وہ دوسری خامیاں پیدا ہو ئیں جن کی تعداد ایک موروثی مرض کی طرح ہوھتی جاتی ہے۔ فلفہ کی گمنامی کی وجہ اس کی بددیا نتی کے علاوہ اور کیا ہو علتی ہے؟ یہ بجا ہے کہ جدید فکر کی گمنامی کی ایک وجہ حق کا فقد ان اور عالمگیر تصورات کی دفت بھی ہے لیکن یہ مشکلیں ایسی نہیں جن کے باعث انسان فلفہ میں دلچی ہی نہ لے۔ شلے کی دفت بھی ہے لیکن یہ مشکلیں ایسی نہیں جن کے باعث انسان فلفہ میں دلچی ہی نہ لے۔ شلے کے خیالات سمجھنا آسان نہیں لیکن سب اس کا احرام کرتے ہیں۔ عورت ایک معمہ ہے 'لیکن کے خیالات سمجھنا آسان نہیں لیکن سب اس کا احرام کرتے ہیں۔ عورت ایک معمہ ہے 'لیکن

کون مرد 'جس کی رگوں میں زندگی دو ژتی ہے اس معمہ کو سیجھنے کی دائمی کوشش میں جتلا نہیں رہتا۔
نہیں جدید فلیف کی تاریکی کی وجہ اور ہی کچھ ہے۔ جب آدمی رومان کے راستے پر گامزن ہو تو اسے
سمجھتا زیادہ مشکل ہے ' بہ مقابلہ اس وقت کے جبکہ وہ کچ بول رہا ہو۔ ہر حقیقت پر ہزاروں واہم
استوار ہو کتے ہیں اور کوئی ہنرمندہ می اپنے تخیل کی پرواز کو حقیقت کی طرح مربوط بنا سکتا ہے۔ لیکن
الل شخیل محمی مفکر بننا نہیں جا ہے۔ ان کے جو ہروں کی حاجت سیاست کو زیادہ ہے 'اور کبریائی
فلف 'ادنی افسانہ نگاروں کے حصہ میں آتا ہے 'جن کے افسانے حقیقت کے ایک کمس سے ہی پارہ
یارہ ہوجاتے ہیں۔

ورحقیقت دیانت کی کمی نے ہی جدید فکر کو کھو کھلا بنا دیا ہے۔ وہ مخص جے اپنے مغیرر احتاد نہیں'انیانی زندگی کے اہم میاکل ہے گریز کرتا ہے۔ کسی وقت بھی زندگی کی ہے وسیع و عریض تجربہ گاہ اس کے حقیر جھوٹ کو بے نقاب کر سکتی ہے۔ کسی وقت بھی وہ حقیقت کے سامنے برہنہ ہو كر لرزه براندام موسكتا ہے۔ اس ليے وہ اينے ليے اوق كتابوں اور فلسفيانه مجلوں كى يناہ گاہی بنا يا ہے۔ وہ نقط ان پارینہ اوراق کی صحبت میں عانیت محسوس کرتا ہے اور اپنی گھریلو زندگی کے حقائق میں بھی کوئی آسودگی نہیں یا تا۔ وہ اپنے زمان و مکان کے ان مسائل سے دور بھاگتا ہے جو اس کی نسل کے لوگوں کو متاثر کرتے ہیں۔ وہ ان اہم مسائل سے خوفزدہ ہے جو فلسفہ کی جان ہیں۔ وہ باتوں میں ربط پدا کرنے سے گھرا تا ہے اور اپنے زمانہ کی زر خیز بد نظمی کو وحدت اور تنظیم میں مسلک کرنے ہے جی چرا تا ہے۔ وہ ہراساں ہو کرایک حقیر گوشہ میں چھپ جا تا ہے اور اوق الفاظ کی تہوں کے نیچے زندگی سے بے تعلقی ڈھونڈ تا ہے۔ وہ مفکر نہیں رہتا' فلفہ علم کا ماہر البیتہ بن جا تا ہے۔ بوتان کا بے حال نہیں تھا۔ بوتانی فلفی ممارت کم اور سوچھ بوجھ زیادہ رکھتے تھے۔ یار مینائیڈیس نے بھی علم کے مسائل پر غور کیا تھا۔ لیکن سقراط سے پہلے فلیفیوں کی نگاہی اس دنیا کے حقائق پر تھیں اور وہ مباحث سے نہیں بلکہ مشاہدہ اور تجربہ سے حقیقت کے راز دریافت کرتے تتے۔ ذرا سوچو کہ وہ قبقیے لگانے والا فلسفی ڈیمو کریٹس'ان لوگوں کے لیے ایک خطرناک مصاحب نہ ثابت ہوگا جو خارجی دنیا کے مسائل کو اس طرح حل کرتے ہیں 'جس طرح فیلسوف اس مسلہ کو سلجھاتے تھے کہ سوئی کے ناکے پر کتنے فرشتے ناچ سکتے ہیں۔ ذرا تھیلس کا تصور کرو'جس نے اس الزام كى ترديد ميں كه فلفى به و توف ہوتے ہيں ، تجارت كى منڈى ير قبضه كرليا تھا اور ايك سال کے اندر خاصی دولت سمیٹ لی تھی۔ انگساگورس نے 'جے بونان کا ڈارون کمنا جاہیے 'فار قلیس کو ایک حلیہ جو سیاست وان سے ایک مفکر اور ایک صاحب نظر سیاستدان میں تبدیل کر دیا تھا۔ اس بڑھے سقراط کا تصور کرد' جو سمس و نجوم سے بے خوف ہو کر زندہ دلی سے بونان کے نوجوانوں کے

ا خلاق کا اتا تھا اور حکومتوں کی بمیادیں ہا دیتا تھا۔ وہ آج کل کے بے جان اور بے ہمت فیلسوفوں کو س نظرے دیکتا جو ملکہ علوم کے دربار میں زالوئے ادب نہ کرتے ہیں۔افلاطون اور اس سے پہلے کے جوال مرد مقاروں کے لیے فالمہ علم محبت کے ابتدائی مراحل کی طرح فلفہ کا زینہ ہے۔ یہ چند لمحوں کے لیے پو لکھار ہو تا ہے 'لیکن اس تخلیقی کمال سے بہت دور ہے' جو فلیفہ کے شیدا ئیوں کو انی طرف مینجا ہے۔ کہیں کہیں اے چھوٹے مکالموں میں افلاطون مشاہدہ فکر اور علم کے مسائل ے عشال کی طرح کھیانا معلوم ہوتا ہے۔ لیکن اپنے شدید لمحوں میں اس کی نظروسیع میدانوں کا ا حاطہ کرتی دکھائی دیتی ہے۔ وہ اپنے لیے مثالی ریاشیں تعمیر کرتا تھا اور انسان کی فطرت اور تقدیریر غور کرتا تھا۔ ارسطو کے ہاں بھی جمیں فلفہ کی بے پناہ وسعت اور شکوہ کی تعظیم نظر آتی ہے۔ اس لے فلف کے تمام محلات کی سیر کی تھی اور نہایت خوش ملیقل سے انہیں آراستہ کیا تھا۔ارسطو کے ہاں ہرمسئلہ کو اپنا مسجع مقام حاصل ہے اور ہرسائنس نے عقل کی بارگاہ میں خراج عقیدت پیش کیا ہے۔ یہ اوگ جانتے تھے کہ فاف کا کام یہ نہیں کہ وہ اپ آپ کو تجزیہ علم کے تاریک گوشوں میں دفن کر دے۔ اس کا فراہنہ او ہے ہے کہ وہ ہر مملکت علم میں بے باکانہ داخل ہو اور مختلف علوم کے نتائج کوانسانی شخصیت اور انسانی زندگی کی ترتیب و تدوین کے لیے مربوط کرے۔ وہ یہ جانتے تھے کہ فلف کا کام پیر شمیں کہ وہ چند آسانی معموں کو حل کرے 'جن کا انسانی امورے کوئی تعلق نہیں۔ فلف كا اہم ترين مسئلہ اس غير محدود اور وسيع كائنات ميں انسان كے مقام اور اس كے ارتقائي امکانات کی کھوج کرتا ہے۔

#### س سائنس دان سائنس دان

ہے تو رہیں وہ باتمیں جو فاسفہ نہیں ہیں اور ان کا شار فلسفہ میں ہونا بھی نہیں چاہیے۔ ویکھنا ہے

ہے کہ فلسفہ کیا ہے اور اسے کیا ہونا چاہیے ؟ کیا ہم ملکہ علوم کو اس کی پہلی وسعت اور قوت دوبارہ
واپس ولا سے ہیں؟ کیا ہم فلسفہ کو دوبارہ وہ مربوط علم تصور کر سکتے ہیں جو زندگی کو بھی مربوط کر سکتا
ہے؟ کیا ہم فلسفہ کا کوئی ایسا تصور پیش کر سکتے ہیں جو فلسفہ کے شیدا سکوں کو پہلے اپ آپ پر اور پھر
ایک مملکت پر حکومت کرنے کا اہل بنا سکے اور ایسی صفات کا صامل بنا سکے جو فلسفی حکمرانوں میں ہوتی

رت گزری میں نے فلفہ کی تعریف یوں کی تھی کہ وہ کل تجربہ کا مطالعہ ہے یا تجربہ کے ایک جزد کے کل سے تعلق کا۔ اس تعریف سے بیہ فورا ظاہر ہو جاتا ہے کہ ہر مسللہ فلفہ کا موضوع بن سکتا ہے ' بشر طبیکہ اسے کل کے زاویہ نظراور سارے انسانی تجربے اور انسانی مقاصد کی روشنی بن سکتا ہے ' بشر طبیکہ اسے کل کے زاویہ نظراور سارے انسانی تجربے اور انسانی مقاصد کی روشنی

میں دیکھا جائے۔ ایک فلسفیانہ ذہن کا طغرائے امتیاز فکر کی جائے بم کل کا نقطۂ نظر کی وسعت اور فکر کی وحدت ہے۔ یہ فکر کی وحدت ہے۔ یہ فکر کی وحدت ہے۔ یہ وزوں نقطہ نظر ایک بیائے ہم کل کا نقطۂ نظر احتیار کریں گے۔ یہ دونوں نقطہ ہائے نظر ایک ہی میتجہ پر مرکوز ہوتے ہیں۔ جس طرح نگاہیں ایک مرکز پر مل جاتی ہیں مگر جمال انسان اپنے تجربہ کو ایک منظم وحدت میں مسلک کر سکتا ہے۔ موجودات کو دوای نقطۂ نظر سے دیکھنا 'لافانی دیو تاوں کا ہی کا ہے 'جن کا غالباً وجود نہیں۔

مائن اور فلفہ کے تعلق کی مزید وضاحت کی ضرورت نہیں۔ مائنس تو ایک در پچے
ہوئی میں سے فلفہ دنیا کو دیکھتا ہے۔ مائنس حواس اور فلفہ روح ہے۔ فلفہ کے بغیر مائنس
کاعلم دیوانے کے احمامات کی طرح منتشرہ۔ پنر نے ٹھیک کما تھا کہ فلفہ عمومی علم ہے۔ لیکن
اس نے یہ غلط کما تھا کہ فلفہ محض علم ہے۔ فلفہ کے لیے اس دفت پند اور ارفع نظر کی غرورت
ہو جس سے علم برگزیدہ ہو کر خواہشات کی بد نظمی میں تنظیم اور وحدت پیدا کر تا ہے۔ فلفہ وہ
مخص صفت ہے جے حکمت کماجا تا ہے۔

مائنس كے بغير فلفہ بے جان ہے۔ كيونكہ حكمت محنت سے عاصل كيے ہوئے علم ، بے غرض اور غیر متعضب ازبان کے دیانت دارانہ مشاہرہ اور تحقیق کے بغیر ہرگز کھل کھول نہیں گئی۔ سائنس کے بغیر فلفہ انحطاط پذیر اور بددیانت ہو جاتا ہے۔ لیکن سائنس فلفہ کے بغیرنہ صرف لاچار ہو جاتی ہے بلکہ تخریمی انداز اختیار کرلیتی ہے۔ سائنس محض بیان ہے 'وہ جو پچھ ویکھتی ہے' کتی ہے۔اس کا کام یہ ہے کہ حقیقت کا بغور مشاہرہ کرے اور اسے انسانی مقاصد سے قطع نظر جوں کاتوں بیان کردے۔ ناکیٹرو گلیسرین اور کلورین دو گیسیں ہیں۔ ساکنس کا کام بیہ ہے کہ ان کا تجزیبہ کے اور بتائے کہ یہ کن کن اجزائے مرکب ہیں اور ان کے خواص کیا ہیں؟ یہ بھرے شہوں کو جاہ کر سکتی ہیں۔ یہ انسانی فنون کے برترین صنم خانوں کو برباد کر سکتی ہیں۔ یہ ایک بوری تهذیب اور اس کے حن و حکمت کا نام و نشان منا علی ہیں۔ سائنس ہمیں بتائے گی کہ یہ تخریجی کام کس طرح جلدی سے ہوسکتے ہیں۔ کہ شمری کو (اگر وہ زندہ رہے تق) اس کا کم سے کم بار اٹھانا پڑے۔ لیکن کیا تندیوں کو منا دینا چاہیے؟ کون ی سائنس اس سوال کاجواب دے سکتی ہے؟ زندگی جلب منفعت اور جنون ملکت سے خوشگوار بنتی ہے یا تخلیق و تعمیر سے ؟ کیا علم اور منفعت کی جبچو مشاہد ہ حسن کی بنگای سرمتی سے بستر ہے؟ کیا ہمیں اپنی اخلاقی زندگی سے تمام البیاتی عقائد کو ختم کروینا چاہیے؟ کیا ہمیں ذہن کو مادہ کے یا مادہ کو ذہن کے نقطۂ نظرے جانچنا جاہیے؟ کون ی سائنس ان مسائل کو عل کرے گی؟ زندگ کے یہ بنیادی ممائل مربوط تجربہ اور اس محمت کے بغیر کیو عکر عل ہو سکتے ہیں جس کے سانے علم محفن ایک ہیوالی ہے؟ اور جس کی نگاہ کامل میں تمام علوم کو اپنا صحیح مقام اور az Kiani

ائي سيح ابميت حاصل --

سائنس اجزا گابیان ہے۔ فلسفہ کل یا کسی جزو کے کل سے تعلق کی ایسی تعبیر ہے جس سے جزو گا مقام واضح ہو۔ سائنس' ذرائع اور وسائل کی بزم ہے۔ فلسفہ مقاصد اور مناصب کی محفل۔ حقالتی اور قوانین مقاصد ہی کے ذریعے قدر واہمیت حاصل کرتے ہیں۔ انسانی آرزو ئیس کسی مرکز پہلا گا جا تیں اور وہ صحت مند ہخصیت کے منظم اجزابن جا ئیس' یہ کام بھی فلسفہ کا ہے اور اس کے بلند ترین مقاصد ہیں سے ایک مقصد ہے۔

فلفه كي فطرت اين لوعيت كے اعتبارے سائنس سے كہيں زيادہ مفروضات اور شرائط بر بنی ہے۔ سائنس کی ابتدا بھی شرطیہ بیانوں سے ہوتی ہے۔اس کی انتہااس قابل مشاہرہ علم پر ہونی چاہے جو انسانی مفادیا آرزدے بے نیاز ہو۔ اس کے برعکس فلفہ کی ابتدا سائنس اور قابل مشاہرہ علم ہے ہوتی ہے اور وہ ان بنیادی مسائل کے متعلق 'جن کے بارے میں کوئی متعین حقائق میسر میں وسیع مشروط بیانات تر تیب دیتا ہے۔ یہ شعور کی تحیل سمیل ہے۔ یہ ہمارے سائنڈھک علم کی خامیوں کو ان مفرد ضول سے بورا کر تا ہے 'جن کا ثبوت تجربہ کے ذریعے مہا نہیں ہوسکتا۔ اس لحاظ سے ہر مخص فلفی ہے۔ ایک مختاط ' مشکک ' لااوری یا نظریہ کردار کا پیرو 'اس وقت بھی ایک طرح کا فلفہ بیان کرتا ہے 'جب وہ ساری دنیا کے سامنے احتجاجا" یہ اعلان کرتا ہے کہ فلفہ لالعنى -- اگر ایک لاادري اس عمل غیرجاندارانه طریقه سے زندگی بسر کرسکتا ب که وه خدا کی حقیقت کے اثبات و تردیدے گریز کرے۔ اگر وہ اپنے خیالات اور اعمال کو غیرجاندارانہ طریقہ ے ایجاب و انکار کے درمیان تقسیم کر دے تو وہ شاید فلفہ پر ایک بے جان اور غیر متحرک نظام اخلاق 'ایک فکری ہے جسی 'ایک کا کناتی غنودگی طاری کردے۔ مگراس کیفیت کا حاصل کرنا مشکل مجی ہے اور انسانیت سے بعید بھی۔ حقیقت یہ ہے کہ ہم ایک راہ کو دو سری پر ترجے دیتے ہیں۔ ہم این انداز زندگی سے ایجاب و انکار کرتے ہیں۔ ہم اس طرح عمل کرتے ہیں کہ گویا ہم نے اس تذبذب ميں سے ايك راہ افتيار كرلى ب 'جے ہم فلف كتے ہيں۔ ہم نيوش كى طرح مشروط بيان چش كرتے ہى ۔ حقيقت كى كشش ہميں فلفه كى طرف لے جاتى ہے۔

کیا ہم یہ مان لیں کہ تاریخ فلفہ 'ایک فلفہ کی دو سرے فلفہ سے تردید کا نام ہے۔ اور بیہ
کہ فلفی برادر کشی کے جنون میں جٹلا ہیں 'اور جب تک وہ حقیقت کی قلموسے ہر حریف کو ختم نہ کر
دیں 'انہیں چین کی نیند نہیں آتی۔ وہ انسان جو زندگی کے بھیڑوں میں الجھا ہوا ہے 'کیسے اس بات
کے لیے وقت نگالے کہ ان عالمانہ تنازعوں کو عل کر سکے یا اس جنگ کو ختم کرے۔ کیا یہ فلفے ایک
درسرے کو ختم نہیں کر دیتے ؟ اس ملسلے میں عمر خیام کے تجربہ پر ایک نظر ڈال کیجے۔

یک چند بکودکی باستاد شدیم یک چند ز استادی خود شاد شدیم پایاں سخن شنو کہ مارا چہ رسید از خاک در آمدیم برباد شدیم بایاں سخن شنو کہ مارا چہ رسید از خاک در آمدیم برباد شدیم بظاہریہ فلفہ کی تفخیک ہے۔ لیکن شاید عمر خیام نے یہ سب کچھ محض تفریحا "کہا ہو۔

بظاہریہ فلفہ کی تعمیل ہے۔ یہ ساید مرحیا ہے ۔ اور شاید وہ معجد کے دروازہ پراپخ شاید وہ اس دروازہ سے باہر نہ نکلا ہو'جس سے وہ داخل ہوا تھا۔ اور شاید وہ معجد کے دروازہ پراپخ جو توں کے ساتھ اپنی عقل بھی چھوڑ آیا تھا۔ کوئی فخص بھی عظیم مفکروں کی صحبت سے اپنے ذہمن کو تربیت دیۓ اور ہزاروں اہم مسائل پر اپنے خیالات وسیع کے بغیر نہیں اٹھا۔ لیکن آخر وہ کیا چیز تھی جس نے عمر خیام کے بچپن کے ذہب کو حسن اور وخت وزکی عبادت میں تبدیل کر دیا تھا؟ عمر

خیام کی شاعری کو فلفہ کے علاوہ کون می چیز عظمت دیتی ہے؟

سائنس کی تاریخ میں ہمیں ایے عظیم انقلاب نظر آتے ہیں کہ ان کے سامنے ساری تبریلیاں اس کی بنیادی بگانگت اور ہم آہنگی میں گم ہو جاتی ہیں۔ آج وہ سدیمی مفروضہ کون سے دور افادہ سارہ میں اڑگیا ہے؟ کیا موجودہ علم الافلاک اے خاطر میں لا تا ہے؟ کہاں ہیں آج نیوٹن کے قوانین جبکہ آئن شائن اور منکوسکی اور دیگر برگزیدہ حضرات نے اپنی نا قابل فہم اضافیت سے ساری كائنات كوالٹ مليك كرركھ ديا ہے۔ جديد طبيعيات كى بدنظمى ميں مادہ كا ٹھوس بين اور بقائے توانائي کہاں رخصت ہوگئی؟ بے جارہ اقلیس جو کہ دری کتابوں کا سب سے برا مصنف تھا' آج کہاں ے؟ جبکہ ریاضی کے ماہروں نے نئے نئے اختراعات سے الیمی لامحدود کا نتاتیں تخلیق کرلی ہیں کہ ان میں سے ایک و سرے کا حصہ بن عتی ہے اور جب وہ یہ ثابت کررہے ہیں کہ ساست کی طرح طبیعیات میں بھی خط متنقیم دو نقطوں کے درمیان طویل ترین فاصلہ ہے؟ آج علم الارث کماں ہے جبکہ وریثہ کی جگہ بچین کی تربیت نے لے لی ہے؟ آج مینڈل کماں ہے جبکہ ما ہرین علم الارث اکائی خصوصات کو نہیں مانے؟ وہ شریف الطبع تخریب نواز ڈارون کمال ہے جبکہ ارتقا کی بے وجہ تدیلیوں کو اجانک نئ خصوصیات پدا ہونے سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ اور کیا یہ نئ خصوصیت "دوغلوں" کے ناجائز یچ ہیں؟ یا کیا ہمیں ان کی توجیہ کے لیے اس نظریہ کی طرف لوٹنا پڑے گاکہ ایک نسل تربیت سے حاصل کردہ صفات دو سری نسل کی وراشت میں دیتی ہے۔ کیا ہم پرایک صدی پیچے لوٹیں اور لیمارک کے زراف کی گردن میں بانہیں ڈال دیں۔ پروفیسرونڈت کی وسیع و عریض تجربہ گاہ اور شینے ہال کے سوالات کی فہرستوں کو آج ہم کیا کریں 'جبکہ کوئی نظریہ کردار کا پیرد ا پ بیشرووں کے خیالات کو نضائے آسان میں بھیرے بغیرجدید نفسیات کا ایک صفحہ بھی نہیں لکھ سکتا؟ تاریخی وہ نی سائنس کمال ہے جبکہ ہرما ہر مصریات نسلوں اور تاریخوں کا اپنا علیحدہ زینہ بنا آ ے 'جو کہ ایک دو سرے سے چند ہزار سال دور ہو تا ہے۔ آج ہراچھا ماہرانسانیات ٹائیلر --- ویسٹر مارک اور سپنسر کا نداق اڑا تا ہے۔ اور آج فریزر کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ وہ قدیم نداہب کے متعلق کچھ نہیں جانتا تھا۔ ہماری سائنس ہمیں کہاں لیے جا رہی ہے؟ کیا اس نے اچا تک اپنی دائمی حقانیت کھو دی ہے؟ کیا ہے ممکن ہے کہ "قدرت کے قوانین بھی" انسان کے مشروط بیان ہوں؟ کیا اب سائنس میں کوئی اسٹی کام اور لیتین نہیں رہا؟

شاید اگر ہم روح اور ذہن کا امن طاش کریں او ہمیں وہ سائنس میں نہیں، فاخہ میں طے گا۔ فانے ول کے انداز بیان کے افسان کے انداز بیان کے افسان کے انداز بیان کے افسان کی جہائے ان کے زبانوں کے انداز بیان کے افتداف کی وجہ سے پیدا ہوئے ہیں۔ حقیقت بیہ ہے کہ فاسفیوں کے اکثرافتلاف سائنس کے اپنے تکون کی وجہ سے ہیں۔ کیونکہ سائنس پچھ عرصہ کے لیے ایک مفروضہ کو سینہ سے لگاتی ہے، پچراس کا جی بھرجا آ ہے اور بیزار ہو کر کئی اور نے نظریہ کی طرف رخ کرتی ہے۔ جب فالسفیوں کے انداز بیان کو ان کے اصلی خیالات میں تعلیل کیا جائے تو ہمیں انسانی زندگی کے اہم مسائل کے بارے بیل ان میں ایک عظیم بیسانی اور پڑگا گئت نظراتی ہے۔ سنتیانا ازروئے کر نفسی کہتا ہے کہ مجھے ارسطو کے فلسفہ میں کوئی اضافہ نہیں کرنا بلکہ اس فاخہ کا اطلاق آج کل کے حالات پر کرنا ہے۔ کیا ارسطو کے فلسفہ میں کوئی اضافہ نہیں کرنا بلکہ اس فاخہ کا اطلاق آج کل کے حالات پر کرنا ہے۔ کیا کوئی جدید ماہر حیاتیات ' ماہر طبیعیات یا ماہر ریاضی کئی قدیم ہو نافی سائنس دان کے متعلق بیہ کہ سکتا ہے؟ آج کی سائنس ہرفدم پر ارسطو کی سائنس کو جھارت اور تفخیک کی نظر سے عمیق اور نظرا فروز رہے گا جب آنے والا زمانہ آج کی سائنس کو حقارت اور تفخیک کی نظر سے میں اور نظرا فروز رہے گا جب آنے والا زمانہ آج کی سائنس کو حقارت اور تفخیک کی نظر سے میں اور نظرا فروز رہے گا جب آنے والا زمانہ آج کی سائنس کو حقارت اور تفخیک کی نظر سے میں وہ گھے گا۔

#### ۵- سائینسوں کی ملکہ

اس بحث و سمجی کے بعد ہم اب شاید ہے محسوس کریں کہ فلفہ ابھی تک ملکہ علوم ہے۔
آج بھی لوگ اے ملکہ علوم سمجھنے پر آبادہ ہو جا کیں گے اگر وہ اپنے آپ کو قدیم شان و شکوہ میں ملبوس کر لے 'اور تمام علوم کو اپنے سابیہ شفقت میں لے لے۔ تمام عالم اس کا موضوع ہے اور ساری کا کتات اس کا خاص مضمون۔ اور جس طرح ایک والش مند ملکہ اپنی مملکت کے مخلف مصول کو عقلند گور نرول کے سرد کرتی ہے 'اور وہ گور نر اپنے ماتحت کارندوں کے ذریعے امور سلطنت اور ان کی تفاصیل یکجا کرتے ہیں اور پھر گور نر اور حاکم اعلی مل کر ان معلومات کو منظم کرتے مصوبوں میں اور نے منصوبوں کی تدوین کرتے ہیں۔ اس طرح فلفہ بھی اپنی مملکت کو بہت سے صوبوں میں اور نے منصوبوں کی تدوین کرتے ہیں۔ اس طرح فلفہ بھی اپنی مملکت کو بہت سے صوبوں میں تقسیم کرتا ہے اور اس جنت فکر میں ہزاروں محل ہیں۔
اس مملکت کا پہلا صوبہ جے فلفہ کا دروازہ کہنا چاہیے ''منطق'' کے غیر شاعرانہ نام سے اس مملکت کا پہلا صوبہ جے فلفہ کا دروازہ کہنا چاہیے ''منطق'' کے غیر شاعرانہ نام سے اس مملکت کا پہلا صوبہ جے فلفہ کا دروازہ کہنا چاہیے ''منطق'' کے غیر شاعرانہ نام سے اس مملکت کا پہلا صوبہ جے فلفہ کا دروازہ کہنا چاہیے ''منطق'' کے غیر شاعرانہ نام سے اس مملکت کا پہلا صوبہ جے فلفہ کا دروازہ کہنا چاہیے ''منطق'' کے غیر شاعرانہ نام سے اس مملکت کا پہلا صوبہ جے فلفہ کا دروازہ کہنا چاہیے ''منطق'' کے غیر شاعرانہ نام سے اس مملکت کا پہلا صوبہ جے فلفہ کا دروازہ کہنا چاہیے ''منطق'' کے غیر شاعرانہ نام سے اس مملکت کا پہلا صوبہ جے فلفہ کا دروازہ کو تاہ کو تاریخ کا جاند کا بھوں کے خور نے فلم کی دوروازہ کہنا چاہی ہے دوروازہ کہنا چاہی ہے دوروازہ کہنا چاہد کی کو تاریخ کا دوروازہ کہنا چاہد کی خوروازہ کی کو تاریخ کو تاریخ کی کر تا ہے دوروازہ کہنا چاہد کی خوروازہ کو تاریخ کی خوروازہ کو تاریخ کی دوروازہ کی کر تاریخ کی کر تاریخ کر تاریخ کی کر تاریخ کر تاریخ

موسوم ہے۔ یوں معلوم ہوتا ہے کہ فلفہ اپ خسن کو اجنبی نگاہوں سے پوشیدہ رکھتا ہے اور اپ تمام چاہنے والوں کو اس آزمائش میں سے گزار نا چاہتا ہے تاکہ دہ اس کی لذتوں سے سرشار ہونے مستحق بن جائیں۔ کیونکہ فلفہ کی لذتیں 'مجت کے کمال کی ماند ہیں 'جمال سمی ادنی روح کو باریابی حاصل نہیں۔ ہم حقیقت کو دکھ کر کیونکر پچپان کتے ہیں۔ اگر ہم نے ان آزمائشوں اور امتحانوں پر غور نہ کیا ہو جن کے ذریعے ہمیں اس کے اصلی وجود کا فبوت بل سکتا ہے 'ہم پائیلٹ کے کر زہ انگیز سوال کا جو اب کیونکر دے گئے ہیں؟ کیا ہم اس کے جواب کے لیے اپنی بے پاک اور ضعیف عقل 'اپ عمیق اور تاریک وجدان یا اپ حواس کے بولئم فیصلہ کی مددیس؟ ہم سمی طرح اپ حواس اور آپ خواس اور قدیم اصنام کی پر ستش سے آزاد کریں 'اکہ عقل طرح اپ حواس اور ہم ہم بہ کای حقیقت کو اپ بال ایک متعین مقام دے کر اس کا خرمقدم کریں۔ ہم می طرح کھلاڑیوں کی طرح حکمت کی طلب اور جبتو کے لیے اپنی تربیت کریں؟

اور پھراس مملکت کے مرکزے کہیں دور آزمائش کا ایک اور مقام ہے 'جمال فلسفہ علم کا اثرہا رہتا ہے۔ اگر ہمارے قدم منطق کی دشوار راہوں پر لڑ کھڑائے تھے تو اس مقام کی تاریکی میں ہماری آنکھیں بے نور ہو جائیں گی۔ ہم بہت می دلدلوں میں پھنسیں گے اور شاید ہم ا ژدہے کے منہ کے بہت قریب جا پہنچیں اور اس کے پراجلال کلام ہے اس قدر مصور ہو جائیں کہ بھشہ کے منہ کے بہت قریب جا پہنچیں اور اس کے پراجلال کلام ہے اس قدر مصور ہو جائیں کہ بھشہ کے لیے اس کے خلاؤں میں محبوس ہو کر "فیلسوف" بن جائیں۔ لیکن ہمیں اس آزمائش میں سے بسرحال گزرتا ہے۔ اور علم و مشاہدے کی دنیا کی حقیقت کے معمہ کو کسی جائز طریقہ سے حل کرنا ہے۔ اس طرح شاید ہم ملکہ عظلیٰ کی بارگاہ میں رسائی حاصل کر سیس۔

 سیکھیں۔ ماضی کا کیا مطلب ہے؟ کیا ترقی و تنزل کے بھی قوانین ہیں 'جن کی روسے ہم تہذیبیں'
سلوں اور قوموں کے نشیب و فراز کو سمجھ سکیں۔ یہاں ہم مو فشاو اور بکل کو انسانوں کے نشود نما پر
جغرافیا کی حالات کے اثر کے متعلق تقریب کرتے سنیں گے۔ یہاں کو عدور سے جواب جاں بلب
ہے 'موت کے کرب کو ترقی اور انسانی کمال کے لامحدود امکانات کے تصور سے بہلا تا نظر آئے گا۔
یہاں بیگل اپنی جدلیاتی بباط بچھا تا اور کارلا کل اپنی عظیم الشان مختصیتوں کا ذکر کرتا دکھائی دے گا۔
یہاں نسل پرست لوگ اپنی نسل کی پاکیزگ اور برتری کے گیت گاتے اور و حشیوں کے ظہور کا رونا
یہاں نسل پرست لوگ اپنی نسل کی پاکیزگ اور برتری کے گیت گاتے اور و حشیوں کے ظہور کا رونا
دوتے سائی دیں گے۔ یہاں مار کس اپنے اقتصادی نظریہ تاریخ کے جبوت میں اعداد و شار اور
دولا کل کے طوفان اٹھائے گا اور یہاں عالبًا ہمیں ایک دو صاحب ذوق ایسے بھی ملیں گے جو ان
دولانوں کو یہ بتا کمیں گے کہ ان کی توجیمات حقیقت کے فقط چند پہلو ہیں' حقیقت نہیں۔ اور فطرت
دولانوں کو یہ بتا کمیں گے کہ ان کی توجیمات حقیقت کے فقط چند پہلو ہیں' حقیقت نہیں۔ اور فطرت
دور تاریخ میں اس سے کمیں زیادہ توج موجود ہے'جس کا ذکر ان کے فلسفوں نے کیا ہے۔ اور دور
ایک گوشے میں ہمیں نیلٹے' دائی تواتر کے گیت گاتا سائی دے گا اور سنگر کی پرجوش آواز میں
مغرلی دنیا کے زوال کی پیش گوئی سائی دے گا۔

اور اگر ہم ایک اور صوبہ کا رخ کریں تو ایسی گفتگو کیں سنیں گے جن کا موضوع سیاست ہے۔ چند لمحول کے لیے ہمیں خوف لاحق ہوگا کہ امریکہ دریافت ہوچکا ہے کو تکہ یہ لوگ بغیر احرّام کے جمہوریت اور بغیر خوف کے فردیت پر بحث و تمحیص کرتے ہیں۔ یہ اشتراکیت کی خامیوں کو جانتے ہوئے بھی اس سے محبت کرتے ہیں۔ یہ اشرافیت کو عزت کی نظرے دیکھتے ہیں۔ حالا نکہ ادنی نسل کے لوگوں سے اس کی ناانصانی سے انہیں گھن آتی ہے 'ادر بھی بھی وہ نوجوانوں کی والہانہ عقیدت سے اس د جنت الارض "کا ذکر کرتے ہیں 'جس میں عقمند حکومت کرتے ہیں اور جس کا ہر شہر متمول اور حسین ہے۔

ان نغوں کی جنکار کے ساتھ 'جو اس لفظ نے ہمارے کانوں کو سنائی ہے 'ہم مملکت کے قلب میں پہنچ گئے ہیں۔ یہاں حقیقی فلسفہ ہمارے سامنے ہے 'یہاں وہ اپنے عشاق کے سامنے حسن ثبات اور خیر کا مجسمہ بن کر آتا ہے۔ کیونکہ فلسفہ خفیہ طور پر فن کا عاسد ہے اور اس میں حسن کے لیے جو تخلیقی خون ہے 'اس سے جلتا ہے۔ سائنس نہیں 'فن اس کا بردا حریف ہے 'کیونکہ بھڑی الیان فن کے ساتھ بھی الی ہی وفاکرتے ہیں۔ حکمت خوش سلیقگی سے شاید یہ تسلیم کرلے کہ حسن کی عبادت تلاش حق سے بھر ہے 'کیونکہ حق اس قدر مشکل الحصول ہے کہ شاید ہم اس کے دامن کی عبادت تلاش حق سے بھر ہے 'کیونکہ حق اس قدر مشکل الحصول ہے کہ شاید ہم اس کے دامن کو بھی نہ چھو پائیں۔ لیکن حسن فانی ہے 'اس لیے وہ ہماری پر ستش کا خیرمقدم کرتا ہے اور اسے دامن کو بھی نہ چھو پائیں۔ لیکن حسن فانی ہے 'اس لیے وہ ہماری پر ستش کا خیرمقدم کرتا ہے اور اسے ہمیں اس کا صلہ دیتا ہے۔ فلسفہ حسن کا مطالعہ کرتا ہے 'لیکن فن فلسفہ کو محترم جانتا ہے اور اسے

از سرنو تخلیق کرتا ہے۔ فن محبت کے شدید لمحات 'تغمیر کے صنم خانوں کے متناسب شکوہ 'سٹک تراثی کی حس افروز شوکت 'رنگوں کی آگ' الفاظ کی موسیقی اور خوش آئند آوازوں کے اثر دہام میں اس کا جلوہ دیکھتا ہے۔ لیکن افسہ س! فلفہ صرف حسن کے مسائل سے واقف ہے۔ حسن کیو کر پیدا ہوتا ہے اور اس کا مطلب کیا ہے 'اور کیا حسن ہیئت میں موجود ہے 'یا ہمارے ولوں کی طلب میں ؟ یہ صوبہ جمالیات کا ہے 'جے علماء نے صدیوں تک 'بے کیف رکھا ہے 'لیکن پھر بھی وہ حیرت میں ؟ یہ صوبہ جمالیات کا ہے 'جے علماء نے صدیوں تک 'بے کیف رکھا ہے 'لیکن پھر بھی وہ حیرت اور لذت کے نور سے معمور ہے۔

مملت کے مرکز میں اخلاقیات کا صوبہ ہے۔ یہ صوبہ بھی دری تصورات کی وجہ ہے کی قدر خلک ہوگیا ہے 'کین بعض پہلوؤں ہے قلفہ کا زر خیر ترین خطہ بھی ہے 'کیو تکہ زندگی کا فن 'فن کی زندگی ہے کہیں بھر ہے۔ اور اخلاقیات 'زندگی کے فن کی داستان ہے۔ یہاں فلفہ اپ متنوع علم کو حکمت حیات کا اعلیٰ مقام بخشا ہے اور اپ سب قلعوں سے انبانیت کی ہدایت کے لیے علم جو کر تا ہے۔ بھرن زندگی کیا ہے؟ نیکی کاکیا فاکدہ ہے؟ اور طاقت کب چنگیزی بختی ہے؟ کیا اخلاق کا کمل سراط کی حکمت 'نیٹے کی ہے باک 'یا مسیح کی فرم روی میں ملتا ہے؟ کیا ہم زینو اور سینوزاک کمل سراط کی حکمت ' نیٹے کی بے باک 'یا مسیح کی فرم روی میں ملتا ہے؟ کیا ہم زینو اور سینوزاک طرح بیراگی یا ایسی کورس اور رینان کی طرح لذت پند نہیں؟ کیا زندگی کا مقصد لذت اندوزی ہے ؟ کیا محبت صرف قانون کی صدود ہی میں جائز ہے؟ عدل کیا ہے اور وہ ہماری صنعتی تہذیب کے متعلق کیا کہتا ہے؟ یہ اہم ترین سوال ہیں 'جن میں تہذیبوں کی تقدیر مضمرہ ۔ یہ وہ مسائل ہیں جو ہر ریاست اور ہر فرد کے لیے اہمیت رکھتے ہیں۔ یہ وہ مسائل ہیں جن کے سامنے سائنس اپ ہر ریاست اور ہر فرد کے لیے اہمیت رکھتے ہیں۔ یہ وہ مسائل ہیں جن کے سامنے سائنس اپ حساب کتاب اور قوانین ' اپنی رقبق اور محموس چیزوں اور گیدوں کے ساتھ بیکار اور سرد مر معلوم حساب کتاب اور قوانین ' اپنی رقبق اور محموس چیزوں اور گیدوں کے ساتھ بیکار اور سرد مر معلوم ہوتی ہے۔ ایک ایبا شعبہ علم جو زندگی کا دوست نہیں بلکہ غیر شعوری طور پر موت سے سازش کر رہا

لین موت بھی فلفہ کا موضوع ہے اور جب تمام مناظرے ختم ہو جائیں 'تو فکر خوفزدہ ہو
کراس دشمن عظیم کی طرف متوجہ ہوتا ہے اور فلفہ نذہب کی قلمرو میں داخل ہوتا ہے۔ دینیات '
مافوق الفطرت ہستیوں اور ان کے انسان سے تعلقات کا علم ہے۔ ان ہستیوں کے بارے میں فلفہ خاموش ہے۔ لیکن فلفہ انسان کی کم علمی کو ملحوظ رکھتے ہوئے انسان کے ساری زندگی اور کا نئات سے باس کے تعلق 'اس کی ابتدا اور انہا کا ذکر کرتا ہے۔ فلفہ کو انسان کی بقاسے وہی شغف ہے جو اسے دو سرے اہم مسائل سے ہے۔ شاید ہمیں فلفہ کی تعریف یوں کرنا چاہیے کہ یہ زندگی اور موت کا سوال ہے۔ اور پھروہ خدا سے بھی دلچیی رکھتا ہے۔ دینیات کے خدا سے نہیں جو شاید موت کا سوال ہے۔ اور پھروہ خدا سے بھی دلچیی رکھتا ہے۔ دینیات کے خدا سے نہیں جو شاید کا نئات سے باہر کہیں وجود رکھتا ہے 'کہ فلفیوں کے خدا سے 'جو دنیا کا قانون اور ہیئت' قوت اور

عزم ہے۔ اگر کوئی ذہن کا نتات کی راہنمائی کررہا ہے تو فلفہ اسے جان کر اور سمجھ کراس کے ساتھ مل کر کام کرنا چاہتا ہے۔ اگر کوئی ایسا ذہن موجود نہیں تو فلفہ اس بات کو بھی جانا چاہتا ہے اور اگر یہ حقیقت ہے تو اسے بے خطر تسلیم کرنا چاہتا ہے۔ اگر ستارے محض دھند کے بے ربط انبوہ ہیں اگر زندگی محض ایک حادثہ ہے جو اجتماعی طور پر مستقل گرانفرادی طور پر فانی ہے 'اگر انسان محض ایک کیمیادی مرکب ہے جس کی تقدیر اور انہنا 'انتشار اور فنا ہے 'اگر فن کی تخلیقی سرمسی 'عالم کی ایک کیمیادی مرکب ہے جس کی تقدیر اور انہنا 'انتشار اور فنا ہے 'اگر فن کی تخلیقی سرمسی 'عالم کی لطیف حکمت اور صوفیوں کی بے لوث شمادت 'حیاتیاتی دنیا کے محض چند تابندہ واقعات ہیں 'اور ہر موال کا جواب 'اور ہر روح کا انجام موت ہے تو فلفہ اس حقیقت سے بھی دوچار ہوگا اور اس تک موال کا جواب 'اور ہر روح کا انجام موت ہے تو فلفہ اس حقیقت سے بھی دوچار ہوگا اور اس تگ



حصه دوم منطق اور فلسفه علوم

بابردم حقیقت کیاہے؟

### ا- حواس اور عقل

پاک طینت اور منگرالمزاج نیطنے نے سخت تندی ہے کہا ہے "پورے نے عمد تامے میں صرف ایک قابل احرّام شخصیت نظر آتی ہے 'روی وائٹرائے پائیلٹ۔ ایک روی کا نجیب بیٹا ' جس کے سامنے "حقیقت" کے لفظ کو بری طرح مجروح کیا گیا تھا۔ اس نے نئے عمد نامہ کو فقط ایک سوال ہے 'جس کے علاوہ اس کتاب میں کوئی اور قابل قدر قول نہیں 'متمول کر دیا تھا۔ اور وہ سوال تھا "حقیقت کیا ہے؟" اناطول فرانس اسے دنیا کا اہم ترین سوال سمجھتا تھا' اس لیے کہ آخر وہ اور کون سااییا سوال ہے جو اس سوال پر مبنی نہیں؟

منطق فلفہ کی ضافت میں ایک نمایت معمولی ابتدائی طعام ہے۔ اس سے جمال ایک بھوک کی تسکین ہوتی ہے 'اس سے ہزاروں بھوکیں مربھی جاتی ہیں۔ ہم منطق کو شبہ کی نظرے دیکھتے ہیں 'کیونکہ ہم یہ جانتے ہیں کہ ہمارا استدلال اکثروہ آرزو نمیں ہوتی ہیں 'جنہیں ہم عقل کا جامہ پہنا دیتے ہیں۔ ہم اپنے ذعم میں غیر جانبدار خیالات کی ممار تیں تعمیر کرتے ہیں 'حالا نکہ ہم ان جامہ پہنا دیتے ہیں۔ ہم اپنے ذعم میں غیر جانبدار خیالات کی ممار تعمیر کرتے ہیں 'حالا نکہ ہم ان ہوائت اور اصولوں کا انتخاب کررہے ہوتے ہیں 'جو ہماری کی نجی یا قومی آرزو کے مطابق ہوائی جو انتخاب کررہے ہوتے ہیں 'جو ہماری کی نجی یا قومی آرزو کے مطابق ہوائی جو انتخاب کررہے ہوتے ہیں 'جو ہماری کی نجی یا قومی آرزو کے مطابق ہوائی جو انتخاب کررہے ہوتے ہیں 'جو ہماری کی نجی یا قومی آرزو کے مطابق ہوائی جو انتخاب کررہے ہوتے ہیں 'جو ہماری کی خبی یا قومی آرزو کے مطابق ہوائی ہوائی ہوائی ہوائی جو انتخاب کررہے ہوتے ہیں 'جو ہماری کی خبی یا قومی آرزو کے مطابق ہوائی ہوتے ہیں 'جو ہماری کی خبی یا قومی آرزو کے مطابق ہوائی ہوائ

ہم منطق کو مشتبہ جانے ہیں 'کیونکہ ہم یہ سمجھتے ہیں کہ زندگی تمام دلا کل و براہین سے زیادہ وسیع ' بھر پور اور گری ہے۔ منطق ازلی حقائق سے مرکب اور منجد ہے۔ لیکن زندگی محرک اور انقلاب آفریں ہے اور تمام قوانین سے بعاوت کرتی ہے۔ ان چیزوں کی تعداد جے عقل نے پہلے شلیم کرنے سے انکار کرویا تھا اور بعد میں مان لی تھیں ' خاصی ہے۔ شاید ہم نے اپنی جوانی میں صحح استدلال کے تمام اصول یاد کر لیے تھے 'لیکن بعد میں میں دیکھا کہ حقیقت کی پہچان اور زندگی کی محمت اس منظم شعبہ علم کے اندر نہیں ساسمق ہاری خوشی شاید اس میں ہے کہ ہم منطق کو اپنے جائزہ کے آخری حصہ تک ملتوی کر دیں 'کیونکہ اس سے فلفہ خشک اور بے جان ہو جاتا ہے۔ اور پہلے ان ممائل حصہ تک ملتوی کر دیں 'کیونکہ اس سے فلفہ خشک اور بے جان ہو جاتا ہم ہیں۔ لیکن ہم ایما نہیں کر سے دوچار ہولیں جو کم بنیادی سمی 'لیکن ہماری زندگ کے لیے نمایت اہم ہیں۔ لیکن ہم ایما نہیں کر سے دوچار ہولیں جو کم بنیادی سمی 'لیکن ہماری زندگ کے لیے نمایت اہم ہیں۔ لیکن ہم ایما نہیں کر سے دوچار ہولیں جو کم بنیادی سی بینچ سے بینچ سے اور پھریہ کہ آگر ہم اس تیک پہنچ بھی جائمیں تو ہے کسے اور ہم اس چیز تک کس راہ سے پہنچ سے جس کی ہمیں تلاش تھی۔۔۔۔سفری کوئی اور تر تیب یقینا غیر منطق طرح پہچائیں گے ' یہ وہی چیز ہے جس کی ہمیں تلاش تھی۔۔۔سفری کوئی اور تر تیب یقینا غیر منطق طرح پہچائیں گے ' یہ وہی چیز ہے جس کی ہمیں تلاش تھی۔۔۔سفری کوئی اور تر تیب یقینا غیر منطق ہوگی۔

ابتدا میں ہم یہ دیکھتے ہیں کہ منطق کے ہستاہ کوان گمنام خوش فکروں نے بہنیں سوفسطائی کہتے ہیں ، خوب اچھی طرح سجھ کر حل کرنے کی کوشش کی تھی۔ انہوں نے کہا تھا کہ علم (یہ خیال کیا جاتا ہے کہ جان لاک نے دو ہزار برس بعد اس حقیقت کا انگشاف کیا تھا) صرف حواس کے ذریعے حاصل ہو تا ہے۔ اس لیے حق کی کموٹی یا یوں گئے کہ پائیلٹ کے سوال کا بواب "احماس" ہے۔ حقیقت وہ ہے جو ہم چکھتے ، چھوتے ، سنتے ، سوٹھتے اور دیکھتے ہیں۔ اس سوال کا اس سے زیادہ آس بواب اور کیا ہوگا؟ لیکن افلاطون اس جواب سے مطمئن نہیں تھا۔ وہ کہتا تھا کہ اگر سے حقیقت ہے تو حقیقت کا سرے سے وجود ہی نہیں ، کیونکہ ہر خض کے حواس مختلف طریقوں سے کام کرتے ہیں۔ پھربندر اور فلسفی ، دونوں حق کی کموٹی ہیں۔ اس کا فیصلہ کون کرے گا کہ کم کا "حق" ذیادہ سچا ہے۔ افلاطون کو یہ یقین تھا کہ عقل حق کی کموٹی ہے۔ عقل کا حواس سے وہی تعلق ہے ، زیادہ سچا ہے۔ افلاطون کو یہ یقین تھا کہ عقل حق کی کموٹی ہے۔ عقل کا حواس سے وہی تعلق ہے ، ارسطو کو اس سے انقاق تھا اور اس نے پہلی مرتبہ استدلال کے قوانین وضع کرکے علم منطق کی بنیاد رکھی۔ کوئی خیال صبح نہیں ہو سکتا ، اگر وہ استدلال کے ان قوانین وضع کرکے علم منطق کی بنیاد رکھی۔ کوئی خیال صبح نہیں ہو سکتا ، اگر وہ استدلال کے ان قوانین کی پوری پابندی نہ منطق کی بنیاد رکھی۔ کوئی خیال سے سقراط ایک باشعور حیوان ہے راہمی تک یہ مثال منطقیوں کی کتابوں میں ملتی ہی مظراط ایک انسان ، ایک باشعور حیوان ہے راہمی تک یہ مثال منطقیوں کی کتابوں میں ملتی ہی مظراط ایک انسان میں ہیں۔ بہونے کہا جات کرنا چاہتے ہیں ، اس کے سے فرض کر انسان میں ہوں بیا تھی ہی جس بات کو خابت کرنا چاہتے ہیں ، اسے پہلے ہی سے فرض کر انسان مقدمہ بر نتیجہ ہے "۔ یعنی ہم جس بات کو خابت کرنا چاہتے ہیں ، اسے پہلے ہی سے فرض کر انسان مقدمہ بر نتیجہ ہے "۔ یعنی ہم جس بات کو خابت کرنا چاہتے ہیں ، اسے پہلے ہی سے فرض کر انسان میں میں جس بر نتیجہ ہے "۔ یعنی ہم جس بات کو خابت کرنا چاہتے ہیں ، اسے پہلے ہی سے فرض کر

لیتے ہیں۔ ہارا کبری اس وقت تک صحیح نہیں ہوسکتا' جب تک ہم یہ فرض نہ کرلیں کہ نتیجہ صحیح
ہے۔ مثلاً انسان کو باشعور ثابت کرنے کے لیے یہ فرض کرلینا ہرگز صحیح نہیں کہ (جس میں سقراط بھی شامل ہے) باشعور حیوان ہے۔ شاید وہ محض حیلہ جو حیوان ہے' اس لیے عقل ہیشہ غیر متعین ہے۔
۱ - پی کیورس کہتا تھا ''بجا ہے''۔ ہمیں پھر سوفسطا سیوں سے رجوع کرنا چاہیے۔ فقط اپنے ''حواس''
پر اعتاد رکھنا چاہیے۔ لیکن مشکلین کہتے تھے' یہ کیسے ہو سکتا ہے؟ ہمارے حواس کو سورج شاہم کی طرح چھوٹا معلوم ہوتے ہیں۔ کیا ہم اپنے طرح چھوٹا معلوم ہوتا ہے اور ستارے آسان کے جم پر پھوڑے معلوم ہوتے ہیں۔ کیا ہم اپنے حواس پر اعتاد کر سکتے ہیں؟ پر ہونے کہا'کوئی بات بھی یقینی نہیں ہے۔ اور جب وہ مرگیا تو اس کے شاگر دوں نے 'جو اس سے بہت عقیدت رکھتے تھے' اس کی موت پر افسوس نہیں کیا' کونکہ انہیں شاکہ وہ مرگیا ہے۔

اس طرح فلفہ کی جولان گاہ میں حواس اور عقل کا باہمی کھیل ہوتا رہا، حتیٰ کہ یو نان اور روما کا تمدن مث گیا اور یورپ مسیحت اور کلیسا کے قبضے میں آگیا۔ اور اس وقت چو نکہ لوگ کریائی احکام میں بھین نہیں رکھتے تھے۔ اس بات پر بھین رکھنا جے حواس جھٹا کیں، مقدس فریضہ سمجھا جا تا تھا۔ اس لیے لوگ سوف طاکیوں اور اسبی کورس کو بھول گئے اور اگرچہ اہل مدرسہ حق کی تعریف یوں کرتے تھے کہ جب خیال اور اشیاء مطابق ہوں تو خیال صحیح ہوتا ہے۔ وہ افلاطون اور ارسطو کی بیروی میں عقل کی برتری کا اعلان کرتے رہتے تھے۔ لیکن سب سے بهتراستدلال 'اشخزابی استدلال تھا، جس کے ذریعے ہم ایک متعین طرز فکر کو بھٹی مان کر دنیا کا ایک منظم تصور استنباط کر استدلال تھا، جس کے ذریعے ہم ایک متعین طرز فکر کو بھٹی مان کر دنیا کا ایک منظم تصور استنباط کر استدلال تھا، جس کے ذریعے ہم ایک متعین طرز فکر کو بھٹی مان کر دنیا کا ایک منظم تصور استنباط کر ابتدا اور انہیں کی وجہ سے مشہودات ایک خاص ہمیت اختیار کرتی ہیں۔ ان اندیت جیتے جا گئے موجود ہیں اور انہیں کی وجہ سے مشہودات ایک خاص ہمیت اختیار کرتی ہیں۔ انانیت جیتے جا گے موجود ہیں اور انہیں کی وجہ سے مشہودات ایک خاص ہمیت اختیار کرتی ہیں۔ انانیت جیتے جا گے موجود ہیں اور انہیں کی وجہ سے است خواس کی ہولوں سے زیادہ حقیق ہے۔ حتی کہ ڈے کا انانوں سے زیادہ حقیقت رکھتی ہے اور حس گلاب کے پھولوں سے زیادہ حقیق ہر فلفی سے کارٹ 'جو ابھی تک اس تصور کا اسپر تھا، جس سے اس نے انیانوں کو آزاد کر دیا تھا، ہر فلسفی سے مطالبہ کرتا تھا کہ حواس کی شمادت کو مسترد کر دو اور سوائے ''واضح خیال'' کے کمی چزیر پورا بھیں نہ

رکھو۔
عد جدید حواس کی بحالی کے ساتھ شروع ہوتا ہے۔ سائنس میں عملیاونے اور فلفہ میں عملیاونے اور فلفہ میں عمد جدید حواس کی بحالی ساتھ شروع ہوتا ہے۔ سائنس میں عملیات نے حواس پر آلات مشاہرہ کا اضافہ بیکن نے حواس کو ان کی پرانی حیثیت واپس ولائی۔ ماہر فلکیات نے حواس پر آلات مشاہرہ کا امتزاج پیدا کیا اور مقدس ترین نتائج کو استقرائی اصولوں پر پر کھا۔
کیا۔ فلفی نے عقل اور مشاہرہ کا امتزاج پیدا کیا اور مقدس ترین نتائج کو استقرائی اصولوں پر پر کھا۔
آگر کسی کو منطق پر مھنا ہے ' تو وہ بیکن کی ''نودم او گئیم'' پڑھے۔ بیکن کے نزدیک منطق' شمشیرزنی

کے مقابلہ کی طرح دلچپ ہے۔ استدلال ایک معرکہ تنجرہ اور فلفہ سراغ رسانی کا ایک افسانہ '
جس میں حقیقت ایک مجرم کی حیثیت رکھتی ہے۔ کتنی چوٹیلی باتیں ہیں اور کتنی حکمت ہے اس
کتاب میں۔ کتاب کا آغاز اس طرح ہوتا ہے ''انسان جو قدرت کا نمائندہ اور مفسرہ' صرف اس
قدر کرتا اور جانتا ہے 'جس قدر اس کا مشاہد ہ قدرت اے اجازت دیتا ہے۔ وہ اس نے زیادہ نہ پکھ
جانتا ہے اور نہ جانے کا اہل ہے ''۔ کیا اس سے پہلے کسی نے تصوف' جہالت اور بلند بانگ علمی
دعووں کے خلاف اتن مکمل جنگ کا اعلان کیا تھا؟ یہ وہ بانگ درا تھی' جس نے باذوق ہوگوں کو یکجا کیا
اور تجدید علم کے نقارے پر چوٹ لگائی۔

اور پھرانگستان اور یورپ کے دو سرے ممالک کے در میان مباحثہ چھڑگیا۔ لائیز'کانٹ اور ہیگل نے حواس پر شکوک کی بھرار کر کے انہیں معمہ بنا دیا۔ اور عقل کے اس دعویٰ کی پشت پناہی کی کہ وہی حواس کی شمادت کو پر کھ سکتی ہے۔ ہابز'لاک اور مل نے اس عقل کو بنظر تحقیر دیکھا جو حواس کی کائنات سے باہر ہمیں حقیقت تلاش کرنے کی دعوت دیتی ہے۔ کانٹ نے کما: لیکن ریاضی حیاتی تجربہ سے بے نیاز ہے۔ ۵×۵ ہیشہ ۲۵ ہوں گے چاہے حواس کچھ ہی کمیں۔ مل نے جواب دیا نہیں۔ ہم ۲×۲ کو اس لیے ہم سجھتے ہیں کہ ہمارے تجربہ میں اور اس تجربہ میں جو ہمیں ورا شا" ملا ہے 'ہم ہمیشہ ۲×۲ کو اس لیے ہم سجھتے ہیں کہ ہمارے تجربہ میں اور اس تجربہ میں جو ہمیں ورا شات میں بوانوں کے جات اور ریاضی کی باند ترین پرواز کی صحت بھی اس وقت تک غیریقین ہے 'جب تک کہ تجربہ اس پر مر تبویت شبت

کی مباحثہ کا آتا عجب انجام بھی نہیں ہوا۔ وہ فلفہ جو علم کو فوق التجربہ سجھتا تھا ایورپ
میں ختم ہوگیا اور انگلتان نے اے اپنالیا۔ اور وہ فلفہ جو تجربہ کو اہم سجھتا تھا انگلتان میں ختم ہو
کر 'امریکہ میں زندہ ہوگیا۔ کئی صدیوں ہے انگلتان کا رجحان "عمل "کی طرف رہا تھا اور اس کی
منطق کے عملی نتائج انگلتان پر تجارت پیشہ جماعت کی حکم انی کا عکس تھے۔ لیکن اب جبکہ تجارت
پیشہ جماعت نے زمیندار طبقہ کو منح کر لیا ہے 'انگریز مفکر ایکا یک نا قابل فنم باتیں کرنے گئے ہیں۔
انہوں نے کانٹ اور ہیگل کو جرمنی ہے در آمد کیا اور حواس کو بے معنی قرار دے ویا اور استخراجی
استدلال ہے ایسے قوانین افذ کیے جو نہ صرف منطق کے لیے بلکہ کل کا کتا ت کے لیے صبحے تھے۔
استدلال ہے ایسے قوانین افذ کیے جو نہ صرف منطق کے لیے بلکہ کل کا کتا ت کے لیے صبحے تھے۔
بریڈ لے نے تجربہ کو "مطلق" کا نام دیا اور پھراس کو فضا میں تحلیل کر دیا۔ بو نظے نے تمام منطق کے
نفسیات استدلال بنا دیا اور پھراسنباط کی یوں تعریف کی: استنباط ایک عین کے اندر اختلافات کی
حقیقت کی طرف در پر دہ اشارہ ہے۔ اور یہ اشارہ ان اختلافات میں اس عین کی وضاحت کر ذریعے
موقیقت کی طرف در پر دہ اشارہ ہے۔ اور یہ اشارہ ان اختلافات میں اس عین کی وضاحت کر ذریعے
موقیقت کی طرف در پر دہ اشارہ ہے۔ اور یہ اشارہ کرتے ہیں۔ برٹرینڈ رسل نے منطق کو استدلال کی

سائنس سے تمام تصورات مجرد کی سائنس بنا دیا۔ پروفیسروائٹ ہیڈ کے ساتھ اس نے استخراجی -قینوں سے ریاضی کی ایک عمارت تعمیر کی جو تجربہ سے قطعی بے نیاز ہے اور صحت کی تعریف یوں

الفاظ کاوہ مجموعہ صحیح ہے جو ایک واقعہ کے ساتھ ایک خاص تعلق رکھتا ہو۔ کس واقعہ کے ساتھ کیا تعلق؟ میرا خیال ہے کہ بنیادی تعلق ہے ہے "وہ الفاظ کا مجموعہ صحیح ہے۔ اگر وہ مختص جو وہ زبان سمجھتا ہے 'وہ لفظ اس وقت استعال کرے جب وہ اپنے آپ کو اس ماحول میں پائے 'جس میں وہ تمام عناصر پائے جائیں جو ان الفاظ کا مطلب ہیں اور یہ عناصر اس میں اتنا شدید رو عمل پیدا کریں کہ وہ ان الفاظ کو استعال کرے جن کا مطلب یہ عناصر ہیں"۔

افسوس! کیا برطانوی لوگ اپنی زبان سکھنے جرمنی جاتے ہیں؟ اور کیا اہل مدرسہ کا ایک نیا
دور شروع ہو رہا ہے 'جس میں ان خیالات کی شخفیق و قد تیق ہوتی تھی جن کا نہ تجربہ سے کوئی تعلق
تھا'نہ زندگی کو کوئی فائدہ؟ اکثر جدید فلفہ اس کوشش پر مشمل ہے کہ جو پچھ سب لوگ جانتے ہیں
اے ایے علم میں ڈھالا جائے جے کوئی نہ سمجھ سکے۔

ولیم جمز-امریکہ کی نعالیت پند فضائے زیراٹر تصورات محض سے بیزار تھا۔ وہ یہ سمجھتا تھا کہ فلفہ کے لیے ادق یا نا قابل فئم ہونا ضروری نہیں 'اور حقیقت کا مطلب اسنے صاف اور سیدھے انداز میں بیان ہو سکتا ہے کہ اسے ایک تاجر بھی سمجھ سکے۔ حقیقت افادہ ہے۔ کی خیال کی صحت کو اس کے مافذ یا عیاں بالذات اصولوں سے استنباط کے ذریعے پر کھنے کی بجائے جمز نے صحت کا معیار عمل کو بنایا اور ہر خیال کے عملی نتائج دیکھنے کی دعوت دی۔ اور اس طرح خیال کا رخ بچر محسات کی طرف بھیردیا۔ جون ڈیوئی کے نزدیک خیال بیٹ اور ٹا تگوں کی طرح محض ایک آلہ کا رہ اور اس کا معیار صحت میں ہے کہ وہ اپنا دظیفہ پوری طرح اوا کرتا ہے کہ نہیں۔ خیال کا وظیفہ زندگی کو سمجھنا اور اس پر قابو پانا ہے۔ یہ تھی انگلتان کی استقرائی روایت 'جے دوبارہ شباب میسر آگیا ہے۔ افادیت 'ایک پر انے طرز فکر کا نیا نام ہے۔ یہ محض بیکن کے نظریہ کی تفصیل ہے 'میسر آگیا ہے۔ افادیت 'ایک پر انے طرز فکر کا نیا نام ہے۔ یہ محض بیکن کے نظریہ کی تفصیل ہے 'میسر آگیا ہے۔ افادیت 'ایک پر انے طرز فکر کا نیا نام ہے۔ یہ محض بیکن کے نظریہ کی تفصیل ہے نادہ کہ کہ تھا کہ وہ اصول جو عمل میں سب سے زیادہ کار آمد ہے 'وہی خیال کے نقطۂ نظرے سب خیادہ فیا کہ دو اصول جو عمل میں سب سے زیادہ کار آمد ہے 'وہی خیال کے نقطۂ نظرے سب خیادہ فیا کہ افادہ صحت کی کوئی ہے۔ بیستھم کا بھی بھی فلم میں سب سے زیادہ کار آمد ہے 'وہی خیال کے نقطۂ نظرے سب خیادہ بیستھم کا بھی بھی فلم نے افادہ صحت کی کوئی ہے۔

افادیت میں کئی خامیاں ہیں 'کونکہ اس کے زم مزاج بانی نے عام آدمی کویہ فرض کرنے کی اجازت دے دی تھی کہ ان کے تمام بنیاد عقاید صحیح ہیں۔ آگر وہ انہیں اس دنیا کی جابرانہ بے نیازی سے فرار کرنے میں مدد دیں۔ لیکن ذاتی یا ہنگامی افادہ کسی عقیدہ کو صحیح نہیں بنا دیتا۔ فقط مستقل اور عالمگیرافادہ سے کوئی عقیدہ صحیح بنتا ہے اور چونکہ یہ ایسی شرط ہے جو بھی ممل طور پر

پوری نہیں ہوتی' صحت' فقط امکان صحت بن جاتی ہے۔ جب افات کو مانے والے قلمفی کسی خیال کے بارے میں ہوتی اسلامی کی تقل انہاں کے بارے میں ہے گئے تھے کہ ''میری صحح لفا'' کیو کا۔ یہ مجمعی مفید تفاتوان کی بات اللیخی تھی'' اس لیے کہ اس کی حیثیت ایک مفید فلطی کی تقی اور ہم مجمعی اس بات کا تیٹین کرنے کے قابل نہیں ہو سکیں کے کہ ہمارے محبوب عقاید ہی کہیں بقول فیلشے ''فلطی کی مفید ترین تسم'' نہ جول۔ اس دنیا میں محبوب عقاید ہی کہیں بقول فیلشے ''فلطی کی مفید ترین تسم'' نہ جول۔ اس دنیا

اس طرح ہمیں پھر سونسطا ئیوں کی طرف اوٹنا پڑتا ہے اور ہم اسی قصلے پر پینچے ہیں جوان کا تھا۔ حواس ہی صحت خیال کی مسوٹی ہیں کین حس شمیں تمام حواس۔ ایک حس شامے جمیں فریب وے دے ، جس طرح روشنی جمیں رگوں کے بارے میں فریب دی ہے یا فاصلہ قامت کے بارے میں۔ اور کوئی دوسری حس ہی ہماری اس ایک حس کی فلطی کی تصبح کر سکتی ہے۔ حقیقت مربع ط احساس ہے۔ حین احساس میں ہمیں وہ تمام آلے اور اوزار شامل کرتے ہویں گے جن ہے ہم حواس کو تیز اور وسیع کرتے ہیں۔ مین پا دور بین اخورد بین احساس بلیث ایکس رے عاری آ تکھوں کو حساس تر بنانے کے آلے ہیں۔ فیلی فون مشیقے یا در ریڈیو جماری دنیائے ساعت کو وسیع تربناتے ہیں۔ اور پھراحیاس میں داخلی حس کو بھی شامل ہونا جاہیے۔ ہماری زندگی اور ذہن کا اندرونی "احساس" دوسرے حواس کی شہادت کی طرح فوری اور قابل احماد ہے۔ آخر باوجود خود فری میں مهارت کے ہم کسی چزے اتنی اچھی طرح داقف نہیں ہیں 'جتنے اپنے آپ ۔۔ یہ صحبے ہے کہ حواس ہمیں کوئی ملینی چیز نہیں جا سکے۔ ہیوم ٹھیک کہتا تھا، حواس جمیس کوئی ماورا کی قشم کی علیت کی شمادت نہیں دیتے۔ بلکہ فقط واقعات کی ترتیب کی۔ ہم بھی بیٹنی طور پر سے نہیں کہ کتے کہ چونکہ واقعہ ب ہیشہ واقعہ الف کے بعد رونما ہوا ہے اس لیے ہیشہ ب الف کے بعد ظہور پذر ہوگا۔احساس سی مستقبل کے ایک لود کا بھی ہمیں بھینی علم نہیں دے سکتا۔ہم محض اس امكان سے خطرہ میں كود سكتے ہیں كہ جو تر تب واقعات يہلے تھى اسدہ بھى وہى ہوگى۔اور جميں ضرورت بھی ای کی ہے۔ فقط ایک منطق کو اس سے زیادہ کی ضرورت ہوتی ہے۔ یہ دنیا اتنی بو قلموں اور انقلاب آفرین ہے کہ ہمارے کئے ہیشہ خطرتاک طور یر ناممل رہے ہیں۔ کوئی کلیے میں مطلق حقیقت نہیں جا آ' فقط اضافی حقیقیں جا آ ہے اور جمیں اضافی حقائق پر اکتفا کرلیا

چاہیں۔ مارے علاوہ بھی دنیا میں لوگ ہیں اور ان کے حواس اور ان کی شمادت ہیشہ ہمارے حواس کی شمادت کے مطابق نہیں ہوگ۔ جب پیرانڈ بلو کے تمثیل میں سنیوراسنی کمتی ہے کہ وہ تب یقین کرے گی جب وہ اپنی آنکھوں سے دیکھے گی اور اپنی الگیوں سے چھوٹے گی تولینڈیزی آ

بنا آئے " تہمیں کچھ اس تجربہ کا بھی احرام کرنا جاہیے جو دو سرے لوگوں نے دیکھ اور چھو کر حاصل جانا ہے۔ اس جو ہے بالکل بر علی ہو جو تم دیکھتی اور محسوس کرتی ہو"۔ جہال کیا ہے اور جو ممکن ہے اس تجربہ کے بالکل بر علی ہو جو تم دیکھتی اور محسوس کرتی ہو"۔ جہال یا ہے، در بول ما ہے ایک سے زیادہ کا ہے ، حقیقت اجتماعی طور پر مربوط احساس ہے ، جمال معالمہ ایک فرد کا نہیں بلکہ ایک سے زیادہ کا ہے ، حقیقت اجتماعی طور پر مربوط احساس ہے ، جمال ایک سے زیادہ کمات کا تعلق ہے۔ حقیقت متقل طور پر مربوط احساس کا نام ہے۔ حقیقت رنگ ریگ کے شیشوں سے بنا ہوا گنبد ہے اور ہر فخص اپنے حقیر گوشہ سے ان رنگوں کا ایک مخلف رے امتزاج دیکھا ہے۔ شاید حقیقت ہماری خود فرمیبوں کا مشترکہ سرمایہ ہو اور یقین وہ غلطی ہوجے تمام لوگ صحیح سمجھتے ہوں۔ لیکن ہمیں ای تعریف پر راضی ہو جانا چاہیے۔

لیکن آخراس کاروباری منطق میں جوایک عامی کے تعضبات کی تصدیق کرتی ہے'عقل کا مقام کیا ہوگا؟اس کا وظیفہ ہیہ ہے کہ احساسات کو خیالات میں' اور خیالات کو علم اور علم کو حکمت' مقاصد کو شخصیت' افراد کو ساج اور ساج کو امن میں مربوط کرے۔ تسخیر حقیقت میں عمل کا کام ٹانوی مگراہم ہے۔ یہ بہت ہے احساسات کے انتشار اور تناقض میں ربط پیدا کر کے ہم آہنگ علم کی بنیادر کھتی ہے۔ وہ علم جس کی تصدیق یا تردید آئندہ احساسات کر سکیس 'اس کی شہادت' حواس کی شادت ہے کہیں کم یقین ہے۔ کیونکہ مشہود کو عبور کرنے میں ہم اشخراج سے کام لیتے ہیں۔ اور ہر انتخراجی قدم ہمیں حواس کی شہادت سے دور لے جاتا ہے اور حقیقت کے امکان کو کم کر دیتا ہے۔ لیکن زندگی میں یہ جوابھی کھیلنا پڑتا ہے۔ ہمیں متناقض احساسات اور جانبدار نظریوں کو ہم آہنگ كرنے كى كوشش كرنا چاہيے۔ اگر ہميں يہ منظور ہے كہ ہم اپنی فہم و فراست اور تسخير فطرت كو وسیع اور فراخ کریں اور جس طرح کوہلر کے بندر اس وقت بہتر استدلال کرتے تھے جب وہ پورے طور پر حالات كا جائزہ لے ليتے تھے 'اى طرح مارے ليے بھى مدلل حقيقت 'فلفه اور حكت' اخلاق اور حن کی طرح مبسوط زاویہ نظرے 'جس میں جزو کل میں ساگیا ہو۔ حواس کے ذریع مارے قدم زمین پر جے رہتے ہیں۔ عقل اور استدلال کے ذریعے ہم اپنی نگاہ حواس سے پ والتے ہیں اور نے حقائق کا تصور باندھتے ہیں 'جن کی حواس شاید کسی دن تصدیق کریں۔احماس "صحت کی کموٹی ہے الیکن عقل صحت کو دریا فت کرتی ہے"۔

۲- رموزعلم

تویہ ہمارا متفر کین اس متفرر ہم ہر طرف سے خطروں میں گھرے ہوئے ہیں۔ کونکہ عینت میں یقین رکھنے والے 'احساس کی صحت کی تروید کرتے ہیں اور صوفی عقل کے قابل اعمادہونے باک کرتے ہیں۔ہمانے کی طرح دوچار ہوں گے۔ عمل ہی ہے نیکی اور بدی کی تغیر ہوتی ہے اور استعال ہی ہے شیریں اور تلخ بنتے ہیں۔

لیکن ورحقیقت صرف زرات موجود ہیں اور خلا۔ اس طرح تیکس سوبرس گزرے مادیت پرست و بحد کریٹر نے فلف علم کی بنیاور کھی اور عینیت کی طرح ڈالی۔ اس اقتباس سے یہ واضح ہے کہ اس مفکر خندال کے ذہن میں تمام محسوسات کی وا نلیت کا تصور تھا۔ رنگ عدت وزن ہیئت " آواذ ' القہ ' شامہ اور ورود یہ سب صفات چیزوں میں موجود نہیں بلکہ یہ سب کی سب محسوس کرنے والے میں موجود ہیں۔ ہابر نے ہیں صدیوں کے بعد کہا کہ تمام وہ صفات جن کا ہم مشاہرہ کرتے ہیں ' مادہ کی تعلق حرکات ہیں جو مختلف طریقوں سے ہمارے حواس کو متاثر کرتی ہیں۔ آواز ہوا کی حرکت ہے۔

وشنی اثیر کی حرکت ہے ' یا نگاہوں پر جوا ہر فرد کی بم باری ہے اور رنگ روشنی کی لہوں کی شرح اور رفتی اثیر کی حرکت ہے۔ بروشنی اثیر کی حرکت ہے۔ بروشنی مقیقت نہ گرم ہے نہ مرد ' نہ برصورت ہے نہ خوبصورت ' نہ تاریک ہے نہ ہے رنگ اور نہ خاموش۔ اگر دنیا میں آ تکھیں یا برصورت ہے نہ خوبصورت ' نہ تاریک ہے نہ ہے رنگ اور نہ خاموش۔ آگر دنیا میں آئی سی یا جس جم نہ ہوتے تو آوازیں کیو تکر ہوتی ہی۔ حسین جم نہ ہوت تو آوازیں کیو تکر ہوتی ہی۔ جن کہ آسان میں! اب دیکھیں کہ مینی فلفی کیا کتے ہیں ؟ مینی باتے ہیں کہ ہم سوائے خیالات کے اور پچھ نہیں جانے۔

یہ خارجی دنیا نے ہم سمجھتے ہیں کہ ہماری ذات ہے الگ رہ کر قائم ہے 'رنگول کی دنیا ہے '
لیکن رنگ داخلی ہیں۔ وہ ہم میں ہیں 'ان چیزول میں نہیں جنہیں ہم دیکھتے ہیں۔ پچھ لوگ چند رنگول
کو نہیں دیکھ کتے۔ مثلاً قدرت میں انہیں سرخ رنگ نظر نہیں آیا۔ اگر ہم سب ان کی طرح ہوتے
تو کیا گلاب بھی سرخ ہو آ۔ رنگ صبح ہے دوہبر' دوہبرہ شام اور شام سے مصنوعی روشنی کے
وقت تک بدلتے رہتے ہیں۔ ان میں کون سا رنگ ''اصلی '' ہے؟ کیا کپڑے کا اصلی رنگ وہ ہے جو
ہم دکان میں اسے خریدتے ہوئے دیکھتے ہیں۔ یا وہ ' جب ہم اسے روشنی میں بہن کر چلتے پھرتے
ہیں۔ دو سرے حیوانوں کی آنکھیں ہماری آنکھوں سے بالکل مختلف ساخت رکھتی ہیں۔ اور شاید وہ
اور رنگوں اور شکلوں کی شمادت دیتی ہیں'کون می شکل یا رنگ حقیق ہے۔ ہماری آنکھیں قوس قرح
کے بڑے حصہ کو نہیں دیکھ سکتیں۔ بہتر آنکھیں رکھنے والے حیوان دنیا کے رنگ اور شکلیں ہم سے
کے بڑے حصہ کو نہیں دیکھ سکتیں۔ بہتر آنکھیں رکھنے والے حیوان دنیا کے رنگ اور شکلیں ہم سے
گول سمجھتے ہیں' اگر ہم اسے غیر متعقب نظر سے دیکھیں تو شاید سے بیضوی ہو۔ کیا تمام شکلیں اور
رنگ شاہد کے مشاہدہ یہ منی ہوتے ہیں؟

ای طرح شامہ اور ذا کقہ پر غور کرد۔ ہر مخض کی پندانی اپنی ہوتی ہے۔ ہزاروں آدمیوں کو مجھی کا اچار پند ہے۔ لاکھوں اسے پند کرنے کا صرف دعویٰ کرتے ہیں۔ مفلس چینی سڑی ہوئی

چھلی کے ذاکقہ کو خوشگوار سیجھتے ہیں اور دولت مند فرقی سڑے ہوئے پٹیر کے ذاکقہ کو اٹھا کتے ہیں۔ اس طرح گرم اور سرو کے تضاو کو او۔ ایک ہاتھ گرم پانی ہیں ڈالو دو سرا سرد پانی ہیں۔ اور پھر دونوں ہاتھوں کو بنیم گرم پانی ایک ہاتھ کو سرد اور دو سرے کو گرم گے گا۔ حقیقت ہیں یہ کیا ہے؟ اس طرح لذت اور الم پر خور کرد۔ جب زبان سے داغ تک کی کسیں کا دی جائیں یا زکام سے متاثر ہوں تو غذا ہیں کوئی عاشنی باتی نہیں رہتی۔ کیا ذاکقہ غذا ہیں 'ذاکتے میں یا دماغ میں ہے؟ ہمارے دانت میں دردہ۔ ہم اس عصب کو جو دانت کو دماغ سے جو ڑتی ہے بیا دماغ میں ہے؟ ہمارے دانت میں دردہ۔ ہم اس عصب کو جو دانت کو دماغ سے جو ڑتی ہے بیا دماخ میں کردیں تو درد مث جائے گا۔ کیا یہ درد دانت میں تھا یا دماغ میں؟ یمی حال حسن اور فیج کا ہے' یہ عورت حسین ہے۔ لیکن کیا یہ اپنے رقیب کے لیے بھی اسی طرح حسین ہے جس طرح میں مات لے ورد داور اپنے مضایدہ سے منسوب کرتے ہو تو باتی کیا رہ جاتا ہے۔ ذرات 'ظا' ادن' ممان اور زبان۔

لین بیہ مادہ سوائے احساسات کے 'جو خیالات کی شکل میں تہمارے ذہن میں کجا ہوتے
ہیں' اور کیا ہے؟ مکان "بیچھے"۔ "آگے"۔ "ساتھ"۔ " نیچے"۔ "اوپ"۔ "بیاں"۔ "وہاں"۔
"زدیک"۔ "دور"۔ "برا"۔ "چھوٹا" کے علاوہ کیا ہے؟ اور بیہ سب رشتے سوائے مشاہرہ کرنے
والے کے رویہ کے اور کیا ہیں؟ کیا اشیاء بذات خود آگے ہیں یا پیچے' یماں ہیں یا وہاں' بری ہیں اور
چھوٹی نہیں' یا وہ ہماری نسبت سے الی ہیں۔ ایک چیز آٹھوں کو کچھ اور نظر آتی ہے اور خورد بین
سے کچھ اور' اور دور بین سے کچھ اور۔ موسیو بر جرث کے کتے نے کما" میرا آتا جب میرے نزدیک
آ ہے تو برا ہو جا آ ہے اور جب دور جا آ ہے تو چھوٹا ہو جا آ ہے۔ میں ہی فقط وہ ہتی ہوں جو ہمال
جا آ ہوں کیماں رہتا ہوں"۔ ایک عگرے کا اصلی حجم کیا ہے؟ کیا وہ جو مجھی اس کے گردگوم کر
جا آ ہوں کیماں رہتا ہوں"۔ ایک عگرے کا اصلی حجم کیا ہے؟ کیا وہ جو مجھی اس کے گردگوم کر
اس سے سیان کرتی ہے' یا وہ جو بچھے اسے ہاتھ میں لے کر محسوس ہو تا ہے۔ یا پھروہ جو دور سے کوئی آدئ
اس سے سیانہ کا ہرائج عگرے کی طرح ہے۔ وہ حبیس براا لگتا ہے اور مسی کو چھوٹا۔ اور مرخ کے
تا آ ہے۔ پیانہ کا ہرائج عگرے کی طرح ہے۔ وہ حبیس براا لگتا ہے اور مکسی کو چھوٹا۔ اور مرخ کے
کی باشدہ کو تمہارے اندازے سے کمیں چھوٹا۔ ورحقیقت انسان ہی تمام چیزوں کا پیانہ ہے اور

آئن شائن نے کہا کہ نظریہ اضافیت کا لازی بھیجہ یہ ہے کہ زمان و مکان ہے ادی معروضیت کا آخری شمہ بھی چھن گیا ہے۔ زمان سوائے ہمارے "پہلے" اور "بعد" کے احمال کے اور کیا ازبان کے وجود کے بغیر بھی "پہلے" اور "بعد" کا احماس باتی رہ جاتا ہے؟ شابد

وقت کا احماس پروانے کے زبان میں زیادہ شدید ہو' بہ نبت ہارے زبان کے 'کو نکہ ہاری زندگی اس سے کمیس زیادہ ست ہے۔ کون ساوقت زیادہ جھتی ہے۔ والٹیز کے ایک افسانہ میں زحل کے ایک باشدہ نے یہ شکوہ کیا تھا کہ اس کے سارہ پر زندگی کی میعاد فقط پندرہ ہزار برس ہے' اور اس ال مختر سے عرصے میں کون کیا سیکھ سکتا ہے؟ وہ سال جس میں ہمارے تجابت زیادہ ہوں' اس سال سے نیادہ لبا ہوتا ہے جس میں ہمارے لیے کوئی قابل یادگار واقعہ رونمانہ ہوا ہو۔ وانت لکواتے ہوئے وقت دوچند ہو جاتا ہے۔ فلم یون اس آدمی کا ذکر کرتا ہے جو زمین سے روشن کی رفتار سے ہوئے وقت دوچند ہو جاتا ہے۔ فلم یون اس آدمی کا ذکر کرتا ہے جو زمین سے روشن کی رفتار سے جو واقعات بعد میں ہوئے تھے' انہیں بعد میں۔ مکان زمان کو جو واقعات بعد میں ہوئے تھے' انہیں بعد میں۔ مکان زمان کو بدل دیتا ہے۔ وہ سیارہ جے ہم شمال آسان پر دیکھتے ہیں' بیل دیتا ہے۔ وہ سیارہ جے ہم شمال آسان پر دیکھتے ہیں' بیل دیتا ہے۔ وہ سیارہ جے ہم شمال آسان پر دیکھتے ہیں' بیل کیا تھا۔ زمان و مکان کا سلمہ مقام اور فاصلہ کا ایک الجھا ہوا مرکب ہے۔ یہ ایک طرز مشاہہ الی کیا تھا۔ زمان و مکان کا سلمہ مقام اور فاصلہ کا ایک الجھا ہوا مرکب ہے۔ یہ ایک طرز مشاہہ کا گنا تھے۔ مشہود میں ہا اور کتا شاہد میں۔ یہ ہیں وہ محوسات جن کا دعویٰ ہے کہ وہ ہمیں حقیقت کا گنا تھے۔ مشہود میں ہا اور کتا شاہد میں۔ یہ ہیں وہ محوسات جن کا دعویٰ ہے کہ وہ ہمیں حقیقت کا چہ دیتی ہیں۔

لیکن نہیں۔ محسومات ہمیں حقیقت کی خرنہیں دے سکیں۔ ہم صرف اپنے خیالات کو جانے ہیں اور ہم ان کی صحت کا اندازہ اس خارتی دنیا کے ذریعے نہیں کر سکتے جو ہماری محسومات نے تخلیق کی ہیں۔ ہم یہ کیو کر جان سکتے ہیں کہ کوئی چیز دراصل کیا ہے ' جبکہ وہ ان حواس کے طرز مشاہدہ میں رس بس کے ہم تک پہنچی ہے جن کے ذریعے ہم اسے جانے ہیں۔ یہ خارتی دنیا جے ہم خیال کی صحت کا ضامن سمجھتے ہیں 'خود تخلیق خیال ہے۔ یہ وہ خیال ہیں جنہیں ہم احسامات کے انتظار میں ربط پیدا کر کے بتاتے ہیں۔ ہم دیکھنے 'سننے 'چھنے اور چھونے کے ناٹر ات کو ملا کر کوئی چیز متنار میں ربط پیدا کر کے بتاتے ہیں۔ ہم دیکھنے 'سننے 'چھنے اور چھونے کے ناٹر ات کو ملا کر کوئی چیز بتاتے ہیں۔ ہم دیکھنے 'سننے 'چھنے اور چھونے کے ناٹر ات کو ملا کر کوئی چیز بتاتے ہیں۔ ہم مشاہدہ کرنے میں کوئی چیز تخلیق کرتے ہیں۔ ہمارے ذہن 'ہمارے خیالات کی دنیا بتیں ہیں۔ بتاتے ہیں۔ ہم مشاہدہ کرنے میں گوئی چیز تخلیق کرتے ہیں۔ ہمارے ذہن 'ہمارے خیالات کی دنیا بتیں ہیں۔

کیا ہے ہے؟ شاید قلفہ بھینی موجودات سے شغف نہیں رکھتا اور فن کی طرح قلفہ علم کے بارے میں بھی ہم فقط میں کمہ سکتے ہیں کہ ذوق کے معالمہ میں بحث کی کوئی مخبائش نہیں۔ وہ فخص جو خیالات کی وضاحت چاہتا ہو' خارجی دنیا کی ہے عینی تردید اسے قائل نہیں کر سکتے۔ یہ استدلال منطقی قلابازی' وحشیوں کے سحراور زمانہ وسطنی کے اسرار کی یادگار ہے۔ تجربہ ہی ہرچز

نہیں کیونکہ اس کے علاوہ تجربہ کا ماخذ بھی ہے اور اسی ماخذ کو ہم مادہ کتے ہیں۔ مادہ کے بارے میں ہم جون سٹوارٹ مل کے اس قول سے زیادہ کچھ نہیں جانتے کہ وہ محسوسات کا مستقل امکان ہے۔
عینی فلفہ کے فریب کا رازیہ ہے کہ وہ ''مطلب ''کو ''وجود'' کے ساتھ الجھا رہتا ہے۔ وہ چیزیں جن کا کوئی شاہد مشاہدہ نہیں کرتا' ان کا کوئی مطلب نہیں' لیکن شاید ان کا وجود ہو۔ بریڈ لے نے کہا تھا کہ کسی چیز کے حقیق ہونے کے لیے یہ لازی ہے کہ اس کا مشاہدہ کیا جائے۔ لیکن کیاوہ دور کے ساتھ المہ سے ہیں کہ کوئی کے سارے دور بین کی ایجاد سے پہلے وجود نہیں رکھتے تھے۔ اور کیا ہم مید یقیناً کہہ سکتے ہیں کہ کوئی ایسا سارہ موجود نہیں جو ہمیں موجودہ آلوں سے بھی نظرنہ آتا ہو؟ بے شک وہ ایسے نہیں تھا اور نہیں بیں جیسا ہم ان کا مشاہدہ کرتے ہیں۔ یہ روشن کا نقط جے ہم شعری کہتے ہیں' شاید تاریک مادہ کا ایک ہوں' جو اس تیز رفتاری سے ذرات پیدا کرتا ہو کہ وہ راستہ میں روشن ہو جاتے ہوں' کیل ان ذرات کا سرچشمہ خارجی دنیا ہے۔ دور بین اس کی تخلیق نہیں کرتی۔ کسی مہندس نے یہ پش گوئی کی کہ آگر ہم اپنی دور بین آسان کے ایک خاص گوشہ کی طرف موڑ لیس تو ہمیں وہاں ایک نیا سارہ دکھائی دے گا۔ دور بین آسان کے ایک خاص گوشہ کی طرف موڑ لیس تو ہمیں وہاں ایک نیا سارہ دکھائی دے گا۔ دور بینوں نے دیکھا اور ایک نیا سیارہ دریا فت کیا۔ کیا اس طرح ہم نے نیتون سارہ دکھائی دے گا۔ دور بینوں نے دیکھا اور ایک نیا سیارہ دریا فت کیا۔ کیا اس طرح ہم نے نیتون کو تخلیق کیا تھا؟

ہم یہ مانتے ہیں کہ ان سیاروں کا وجود' جن کا ابھی ہم مشاہرہ نہیں کر کتے' محض ایک استباط ہے اور کوئی استباط بھی نہیں ہو تا۔ لیکن ایک استباط جس کی کئی ہزار سالوں سے ہررات مشاہرہ سے تقدیق ہوئی ہو' نہایت معقول استباط ہے۔ جو انسانی زندگی کے لیے اور اس فلفہ کے لیے جو گوشہ گیری افقیار کرنے کی بجائے زندگی کو متاثر کرنا چاہتا ہو' کافی ہے۔ جب ہم اپنے کرے سے باہر نظتے ہیں اور اس میں کوئی زندگی کے آثار باقی نہیں رہتے تو کیا اس کمرے کا وجود باتی نہیں رہتے تو کیا اس کمرے کا وجود باتی نہیں رہتا ؟ غالبًا رہتا ہے' کیونکہ جب ہم لوٹے ہیں تو وہ کمرہ وہیں موجود ہو تا ہے۔ یہ معلوم کر کے ہمیں رہتا ؟ کیونکہ جب ہم لوٹے ہیں تو وہ کمرہ وہیں موجود ہو تا ہے۔ یہ معلوم کر کے ہمیں سیان ہوتی ہیں نہوتی ہے کہ مس مے سئلیئر' جو ناول اور فلسفیانہ رسالے لکھ کر اپنا دل بہلاتی ہیں' یہ انتی سکہ جب وہ اپنے کرے میں داخل ہوتی ہیں تو اسے تخلیق نہیں کر تیں۔ فلسفہ نہ ہب مورتوں کو خوب فریب دیتا ہے لیکن مردنے بھی فلسفہ علم سے دھوکا کھایا ہے۔

"اعتباری" اور "معروضی" ان لفظوں کا مطلب کیا ہے؟ شاید عینی فلفہ کا کھیل ان الفاظ کی تعریف نہ کرنے ہے ہی کامیاب ہو سکتا ہے۔ ہم عینی فلفی کی بات مان کر دنیائے اعیان (جے وہ صحیح سمجھتا ہے) اور اس دنیا میں تمیز کریں 'جو ہمارے لیے حقیقت رکھتی ہیں 'لیکن اس کے لیے منسب اعتباری دنیا سراسر خیالات اور اعیان پر مشمل ہوگی اور باقی سب پچھ معروضی ہوگا۔ لیکن میں ہمیں ایک مشکل کا سامنا کرنا پڑے گا'کیونکہ اس معروضی دنیا میں مشاہدہ کرنے والے کا جم

بھی شامل ہے جس میں اس کی آگھیں 'ڈیان' ناک' کان اور انگیوں کے سرے بھی شامل ہوں ے۔اس کے حواس بھی اس کی ٹاگوں کی طرح معروضی ونیا کا ایک حصہ ہیں اور اس کی ٹانتھیں بھی بقینا اس ونیا کا حصہ ہیں نیسے کہ وہ زمین' جس پر وہ کھڑا ہو تا ہے۔ ایک وقعہ ہم بیر مان لیس تو یہ یات واضح ہو جاتی ہے کہ احساسات معروضی حالات سے پیدا ہوتے ہیں۔اس بات کی ہم یوں وضاحت کریں گے:

رنگ کیو کریدا ہوتے ہیں؟ رنگوں کے احماس کے عمن اساب ہی: اول عارے احساس کے خارجی سب کی مادی اور کیمیاوی ترکیب (ہم اس خارجی سب کے وجود کے لیے ولا تل سلے دے آئے ہیں)۔ دوم' روشن کی مقدار اور قتم'جس میں اس کے ماغذ کی کیمیاوی ترکیب اور الروں كى شرح اور جم بھى شامل ہے۔ سوم و كھنے والے كى آكھيں۔ اعصاب بينائى اور واغ ك مراکز بینائی' ان میں سے کوئی چز بھی "فارجی" نہیں اور عالیًا ان آلات کے ذریعے جو دوسری سائینسوں کے آلات سے زیادہ تازک نہیں ہوں گے 'ہم اینا پردہ مجلی اعصاب بینائی اور دماغ کے مراکز بینائی دیکہ سکتے ہیں۔ یہ سب حالات خارجی دنیا کے جھے ہیں مشعوریا خیال کے جھے شعیں ہیں۔ روشنی کے ان تین اسباب سے معروضی حالات کی ترکیب ہوتی ہے بچن میں سب توسط اور حس شامل ہیں۔ ان میں سے کی سب کی تبدیلی سے رنگ کا احماس تبدیل ہوجا ہے۔ ہم کیماوی ترکی ہے کی چز کا رنگ مرخ کر کتے ہیں۔ ہم معنوی روشن سے نیلے کیڑوں کا رنگ اہ کر کتے ہیں اور ہم آگھوں کی تلی دیا کے سرخ چھوٹے ستارے دیکھ کتے ہیں۔ مختف رنگ تنجیہ ہیں مختلف معروضی حالات کا۔ یہ کسی چیز کی مستقل صفت نہیں ہیں اور نہ یہ مشاہرہ کرنے والے کی تخلیق ہیں۔ عینی فلفی صحیح کمتا ہے کہ کوئی ورخت سر نہیں ہو آئ جب تک کوئی اے ویجھنے والات ہو'لیکن وہ یہ غلط فرض کرتا ہے کہ مشاہرہ سے در فت کا سزہ تحکیق ہوتا ہے۔ اگر مشاہرہ سے سز رنگ بدا ہوتا ہوتو مشاہرہ کرنے والے کو درخت 'بادل 'گاب اور سری بال سے کچے سر نظر آسک ہے۔ وائی حقیقت یہ ہے کہ جہاں متفاد تصورات کے درمیان صحت کا فیصلہ کرنا ہو محقیقت الن تصورات کو د مدت کے رشتہ میں شملک کرنے سے بدا ہوتی ہے۔

رگوں کے علاوہ یہ بات بیت اور آواز کے بارے میں بھی صحیح ہے۔ آواز بھی معوضی مالات سے پیدا ہوتی ہے۔ فارجی سبب ہوائی موجی اور عصب ساعت میں حالت اس نیم گرم بان کی ہے جو ایک ہاتھ کو گرم اور دو سرے ہاتھ کو سرد محسوس ہوتا ہے۔ حرارت حساس اعصاب اور ہادی حالات کا مرکب ہے۔ اور چو تکہ ایک ہاتھ دو سرے ہاتھ سے زیادہ گرم ہے میں اتھ کے شتی احساب احساب متناف ہوں گے۔ لین حالات پانی اور ہاتھ دونوں معروضی ہیں مشاہدہ کرنے واللہ انسی

حلیق نیس کرا۔ حقیق رک عقیق ایک مقیق حرارت اور حقیقی آواز کیا ہے؟ کوئی مخص وثوق ے نہیں کہ سکا۔ ہرانان کے واس مالات کی لوعیت بنانے میں شرکت کرتے ہیں اور ہر فخص ے واس مخلف شادت دیتے ہیں۔ دعری کے مقاصد کے لیے یہ کافی ہے کہ ہم ان مشاہدات کو "حقق" سمجيس على معلق معلق معلق الك ايك م شادت دين- تم يد كد كت بين كدوه عناصر جن کے بارے میں مخلف لوگ متفقہ شادت دیں معروضی عناصر ہیں ، جو مخلف مخصیتوں کی مافت ہے متعنی ہیں۔ حقیقت اجماعی طور پر مربوط احساس ہے۔ ہمنے زبان اور مکان کے مسائل کو آ ٹر تک کے لیے اس لیے ملتوی کر رکھا ہے کہ ان ماکل کے ملے میں اس قدر شدید اعتقار ہے کہ شائن میٹر اور آئن شائن جے ماکنس دان كان ك آكے بتھيار وال سے بين مكان بحثيت فاصله كى بيائش ك مكى مد تك اضافي حيثيت ر کھتا ہے " کیونکہ فاصلہ اور مقام کا لقین دولوں ہم سے اضافی تعلق رکھتے ہیں۔ لیکن مکان جو تکہ وكت كى تمام مكن سموں كا جموعہ ہے امارے وجود سے باز ہے۔ يمال يہ خيال بدا ہو آ ہے کہ ولیم جمزے مینے کی کافی کامیاب تروید کروی تھی جب اس نے نمایت بے اعتمالی ہے کما كه بم نبتول كابعي اى طرح و أه راست مشايده كرت بي جس طرح كى اور چزكا- اور اكريه تردید کانی نہ ہوتی تو کو الر کے وہ جریات جو چھیاڑی بدروں رہے اس تردید کے لیے کافی ہوتے۔ ہم رکب عدم صاوات و کت اور سکون کا مشاہدہ کرتے ہیں اور جب ہم ایک ساکن ہی منظرے خالف ایک کیڑے کی حرکت و کھتے ہیں تو ہم براہ راست زمان و مکان کا مشاہدہ کررہے ہوتے ہیں۔ وقت وكت كى اولاد ہے۔ اگر وكت نہ ہو تو كا كات ميں كوكى تيد يلى رونمانہ ہو۔ اگر كوئى تبدیلی نہ ہوتو وقت باتی نہ رہے۔ وقت جو پہلے اور بعد کا احساس ہے ایک بہاؤ کا احساس ہے اور "اضانی" حیثیت رکھتا ہے اور صرف ازبان ہی دنیا کو وقت بخش سکتے ہیں۔ لیکن وقت معنی تبدل یا انتلاب معروضی حیثیت رکھتا ہے۔ اور اگر تمام اذبان ختم ہو جائیں تب بھی یہ جاری رے گا-ورخت تب بھی پھوٹے ، کھلے پھولے اور مرتھائے گا جبکہ کوئی مخص اس کا مشاہدہ کرتے والا مبیں ہوگا۔ اگر کوئی مشاہرہ کرنے والا محض بھی یاتی نہ رہ تو سمندر کا مدوج ربدستور قائم رے گااور زمینوں کے بوے بوے قطے سندر کی تہہ میں بگھل جائیں گے۔ سمندر بائران کی مخن وری سے پہلے بھی موجن تھا اور اس کے آخری شعر کے بعد بھی رواں دواں ہے۔ یہ زمان و مکان کی کا خات ایک بین حقیقت کی جوایک صاحب نم و فراست کے لیے ای قدر صحت رسمتی ہے جس قدر کہ کوئی المیاتی نظریہ۔اس دنیا کا وجود جمارے وجود کا سب اس کی بابندی اور اس کا سرچشہ ہے۔ المرے ذبین اس ونیا کو وجود عطا نمیں کرتے بلکہ معنی اور اہمیت دیتے ہیں۔ ونیا کی چزوں کا کوئی مفهوم نہیں 'جب تک کہ ہم ان میں مفہوم پیدا نہ کریں۔ شاید ای لیے بید دنیا "تا قابل فم" ہو گئ

ہم یہ امید کرتے ہیں کہ فلفہ کی تحریک میں فلفہ علم کا وحشت تاک خواب ختم ہوگیا ہے۔
اور زندگی اور موت کے مسائل کا ذکر پھر سناجائے گا۔ جینیت نے اگرچہ مشاہرہ کی دنیا میں حواس کی
اہمیت مسلم کر کے علم کی خدمت سرانجام دی تھی' تاہم اس فلفہ میں ایک خاص طرح کی
معصومیت تھی۔ اگر یہ فلفی اپنی زندگی کی تر تیب اپنے نظریوں کے مطابق دیے' اگر وہ اس مفروضہ
معصومیت تھی۔ اگر یہ فلفی اپنی زندگی کی تر تیب اپنے نظریوں کے مطابق دیے' اگر وہ اس مفروضہ
پر عمل کرتے کہ یہ خارتی دنیا "غیر حقیقی" ہے' تو ہم ان کا ای طرح احزام کرتے جس طرح ہم
صوفیوں کا احزام کرتے ہیں جو زندگی کو اپنی پارسا خود فریبیوں کے سانچے میں ڈھالے تھے۔ لیکن
بجیب بات یہ ہے کہ دنیا کے یہ زعما دنیوی جاہ و جلال کی ہوس ایک حقیقت پندکی طرح کرتے ہیں۔
بیسا کہ مادام ڈی سٹیل نے کما تھا کہ کھٹے نے بھی اپنے اکسار کے کھات میں یہ بات مان کی ہوگی کہ
سیسا کہ مادام ڈی سٹیل نے کما تھا کہ کھٹے نے بھی اپنے اکسار کے کھات میں یہ بات مان کی ہوگی کہ
اس نے اپنی بیوی کو اس کا مشاہرہ کر کے تخلیق نہیں کیا تھا۔

جرمنی ہے جو کہ پریوں کی کہانیوں کی سرز مین ہے اس سب سے عظیم کہانی کی ابتدا ہوئی

کہ ذہن نے دنیا کی تخلیق کی ہے اور روانی تحریک نے اس افسانہ کی طرح ڈالی۔ روانی تحریک والیئر کے عمد کی مارت 'حقیقت پرستی اور تشکک کے ظاف جذبات اور تخیل کی بعتاوت تھی۔ یہ ایک احتجاج تھا'اس تحقیرانسانی کے خلاف جو کوپر کیکس کے انکشافات ہے ہوئی تھی۔ ڈارون کے نظریہ کے سامنے یہ تحقیر رہم ہے مرہم ہوتی جا رہی ہے اور عالبا بہت جلدی بالکل سروپر جائے گی۔ فرانس کے فلے فیم میں ہے کیونکہ وہاں لوگ منافقت کے بغیر ہے باکانہ آرند کر سکتے فرانس کے فلے فیم ہی ہے کیونکہ وہاں لوگ منافقت کے بغیر ہے باکانہ آرند کر سکتے ہیں۔ اور وہ یہ نہیں سوچتے کہ غیرفانی بغے کے لیے یہ لازی ہے کہ دنیا ختم کردی جائے کیونکہ وفیا ہیں۔ اور وہ یہ نہیں سوچتے کہ غیرفانی بغے کے لیے یہ لازی ہے کہ دنیا ختم کردی جائے ہی قائم تھی اور ہماری موت کے بعد بھی قائم رہے گی۔ جب قدرت یہ سنی ہر چیز کا پیانہ ہے تو ہماری خود فرجی پر ہنتی ہے۔ وہ جانتی ہے کہ انسان اس کے افسان ہی ہر چیز کا پیانہ ہے تو ہماری خود فرجی پر ہنتی ہے۔ وہ جانتی ہے کہ انسان اس کے افسان جی محض ایک فقرہ کی حیثیت رکھتا ہے۔ فلے مل کی روشنی میں جزو کو دیکھنے کی گوشش کا افسانے میں محض ایک فقرہ کی حیثیت رکھتا ہے۔ فلے مل کی روشنی میں جزو کو دیکھنے کی گوشش کا مہے۔ ہمیں اپنی حقیر حیثیت پر قائع رہتا جا ہیں۔

### س- عقل اورجبلت

ہم نے اب تک اس جملہ کی دافعت کی ہے جو کہ بینی قلفہ نے حواس پر کیا تھا۔ اب اس سے پہلے کہ ہم منطق کو خیراد کمیں اور دندگی کے مسائل سے الجیس بہیں عمل پر تصوف کے حملہ کو دو کتا ہے۔ ہیوم نے کما تھا کہ جب عمل 'آدی کی مخالفت کرتی ہے تو آدی بھی ضرور عمل ک خالفت کرنے لگا ہے۔ اگر مثل آرزو کی تسکین کے لیے منطق جواز نے علاش کر کے تو آرزو کا مثل کرنے کو آرزو کا مثل کے تلاف ہوں کے تا آرو کا مثل کے خلاف بغاوت کرنا قرین قیاس ہے۔ ہماری زندگی میں جو ان امیدوں پر قائم ہے ' جو مثل سے ہزاروں کوس آ کے ہیں' اس پات کا امکان ہو سکی تفاکہ ہم آیک آئی ماورائے مثل منطق ایجاد کریں'جو ہمارے خوابوں کے جواز کا ٹانا پانا ہے گی۔

اور جس طرح ذیمو کریش نے مینت کی طرح ذالی سی ای طرح ایلیا کے مشکل فلفی اور جس طرح ایلیا کے مشکل فلفی نیخو نے تھوف کی راہ صاف کی۔ سزاط ہے ایک صدی پہلے دیو نے اپنی الجسوں " ہے عمل کا ایسا زاق اٹرایا کہ وہ سرا سربے عمل نظر آنے گی۔ ایسلیرا چھوے کے پہلے ہواگا ہے ایک چو نکہ پہلوے کے پہلے ہواگا ہے ایک چو نکہ پہلوا اس ہے آگے ہے اس لیے وہ بھی پھوے کو خمیں پکو سکتا کیو نکہ جو نمی ایسلیرا ہے مقام ہیں ایک خوا اس مقام پر پہنچا ہے جہاں سے پھوا چلا تھا 'پھوا تھو ڈا سااور آگے بردھ جا آ ہے اور جستی دیر میں ایک پیر بہ فاصلہ طے کر تا ہے 'پھوا اور آگے بردھ جا تا ہے اور اس طرح یہ وو ڈالائٹائی راتی میں ایک ہم یہ دیکھتے ہیں کہ مقل سب پھھ فابت کر عق ہے 'جس کا مطلب ہے کہ پھھ خمیں فابت کر عتی ہے 'جی کا مطلب ہے کہ پھھ خمیں فابت کر عتی ہے ' جی کا مطلب ہے کہ پھھ خمیں فوہ ساکن ہے۔ اڑتا ہوا تیر ایک لیے میں ایک ہی جگہ پر ہے ' اس لیے وہ اس لیے ساکن ہے اور اس لیے وہ اس لیے ساکن ہے اور اس لیے وہ اس کے ساکن ہے اور اس سے یہ ختیجہ افذ کر تا ہے کہ اشرائل سے ہر چیز فابت ہو عتی ہے۔ ایلیا کے زیو نے یہ فابت کیا ہے کہ اڑتا ہوا تیر ساکن ہے۔ ایلیا کے زیو نے یہ فابت کیا ہے کہ اڑتا ہوا تیر ساکن ہے۔ ہم آئی بات بھی فابت کر عتے ہیں جو اس خیال کی ضد ہو لیکن پچ تو یہ ہے کہ اڑتا ہوا تیر ساکن ہے۔ ہم آئی بات بھی فابت کر عتے ہیں جو اس خیال کی ضد ہو لیکن پچ تو یہ ہے کہ ضد کو فابت کر ناوہ مشکل ہے "۔

یونانی اور روی اپی لذت پرتی کے کھات میں بھی رواتی تھے۔ جب انہوں نے دیکھا کہ عقل اور آرزو میں تناقص ہے ' تو انہوں نے خندہ پیشانی ہے اپی مجبوریوں کو قبول کر لیا۔ وہ عقل کی پیروی تو کرتے تھے لیکن اس کے بلند بانگ دعووں کو زیر لب تنجم کے ساتھ سنتے تھے۔ لیکن مشرق سے تصوف کی وہ طاقتیں اٹریں ' جنہوں نے بھٹ انسانی امید سے نئی زندگی حاصل کی تھی اور بونان میں پھلی میں سرایت کر گئیں اور اس ناتواں اور کمزور حیات عقل پر مسلط ہو گئیں ' جو بھی یونان میں پھلی میں سرایت کر گئیں اور اس ناتواں اور کمزور حیات عقل پر مسلط ہو گئیں ' جو بھی یونان میں پھلی مطلبی ہوگیا' تو عقل مرگئی اور ایمان نے (جو کہ بھی نہیں مرتا) یونان کے عمد زریں کو ختم کردیا۔ منطق کیا کیا جا بہت کرتی ہے؟ اب یہ بات اہم نہیں رہی۔ خدا نے بجیب و غریب باتیں کی تھیں۔ منطق کیا کیا جا بہت کرتی ہے؟ اب یہ بات اہم نہیں رہی۔ خدا نے بجیب و غریب باتیں کی تھیں۔ اور جتنی زیادہ وہ ناممکن معلوم ہوتی تھیں' ان پر ایمان لانا اتنا ہی زیادہ قابل قدر فعل تھا۔ ' دنا ممکن بات پر یقین لاؤ''۔ یہ لاکھوں غلاموں کا نظریہ زندگی بن چکا تھا۔ پندرہ صدیوں تک حقیقت کی بات پر یقین لاؤ''۔ یہ لاکھوں غلاموں کا نظریہ زندگی بن چکا تھا۔ پندرہ صدیوں تک حقیقت کی بات پر یقین لاؤ''۔ یہ لاکھوں غلاموں کا نظریہ زندگی بن چکا تھا۔ پندرہ صدیوں تک حقیقت کی

تعریف عقل اور حواس کے ڈریعے شیں ہوتی تھی' بلکہ الهامی کتاب کے مطالعہ اور استفوں کی تفسیروں کے توسط سے کی جاتی تھی۔

یہ کلیسا کی زبردست غلطی تھی کہ اس نے اہل ہدرسہ کو یہ اجازت دے دی کہ وہ الہام اور وہ کی کو عقل کے ذریعے ٹابت کریں۔ اس نے یہ کیے جان لیا کہ یہ کھیل بغیر کسی تشم کی د شواری کے جاری رہے گا اور کوئی غیر متوقع حادثہ بمترین دماغوں کو عقل پندی کی طرف راغب نہیں کردے گا۔ چتانچہ کی ہوا۔ ڈے کارٹ کو عقل سے مجت ہوگئی۔ پینوزانے اس کے لیے فاقے کیے۔ برونو اس کی خاطر جلا ویا گیا۔ اور لوگ اپنی نمی مجوبہ کو اس کی مظلومی کی وجہ سے اور بھی احترام کی نظرے وکھنے لگے۔ عقل کی پرستش خودا کی نئرب اور ایک ایمان بن گئی۔ روشنی کے ذمانہ نے اس پر اپنا یہ مستحن ایمان قائم کیا کہ انسان میں پھلنے پھولنے اور پھیلنے کے لا تعداد اور لا متناہی امکانات موجود ہیں۔ اور انقلاب فرانس نے عقل کی حیون دیوی کی پرستش کے لیے کئی صفم کدے تھیر کے۔ کوئی ایسی رحمت نہیں تھی جو عقل انسانیت پر نجھاور نہ کر عتی۔

روسواس صاف شفاف فضامیں نافوش تھا۔ اس نے بہت دکھ اٹھائے تھے اس کیے اس ا بمان کی ضرورت تھی۔ جب عقل نے اس کی تضحیک کی تو وہ اے ایک مرض سمجھنے لگا۔ اس لے کہا کہ میں یہ اعلان کرنے کی جرات کر ہا ہوں کہ غور و خوض کرنے کی حالت ایک غیر فطری حالت ے اور فکر کرنے والا حوان ایک ذلیل حوان ہے۔ بوتان اور مشرق کے تعلقات کا تھیل چر تھیلا گیا۔ زندگی سے تھے ہوئے انقلاب 'وہشت اور شوکت سے ہوئے انسان ایمان کی طرف ملٹے اور والبي ير انهوں نے جبلت اور جذبات كى مدوطلب كى- ڈي موے نے كما ، جميں اب ب عقل بن جانا چاہیے۔ مشکک ہوم نے ملیت'استقرا اور سائنس کو محض مفروضے اور امکان میں محلیل كرے وشمن كوغيرشعورى طور يركمك پنجائي- كانٹ نے جوان سب سے زيادہ زيرك مفكرتھا' زيو ك فلفد كود مرايا اور يورب والول ب كماكه خدا "حريت" عن اور بقاك بار على جو جامويقين كو كونك عقل ايك ناقص آله ب جو اس قابل نبين كه اس كى بارگاه مين مافوق الفطرت تلمو ئس اور ارضی جنتی قربان کر دی جائیں۔ شونہارنے یہ حقیقت بے نقاب کی کہ عقل عزم کی غلام ب- اور فرائیڈ نے ہزاروں مثالیں دے کر عقل کی سطیت طابت کی اور یہ دکھایا کہ عقل محض جسانی خواہشات کا لباس ہے۔ لیفٹے نے جبلت کی یہ تعریف کی کہ وہ تمام زبانوں سے زیادہ ذہن ہے۔ برگسان نے عقل کی یہ کمہ کرذمت کی کہ یہ فطری طور پر مادہ پرست ہے اور اس سینما کی ماندے جوانے جامد مکروں میں کھو کر زندگی کے تسلسل اور قلب و نظری واردات سے بے خر ے۔ اعمیل سے لے کر تخلیقی ارتقا تک سے تمام زمانہ یعنی روسو کان شوینمار ، نیافے ، رسال اور

ولیم جیمز کا زمانہ عمد خرد کے خلاف رومانی بعنادت کا زمانہ تھا۔ آج لو ٹھے کے خلاف کنفیوش 'زیو کے خلاف ستراط اور روسو کے خلاف والٹینر کی جنگ از سرنولڑی جانی چاہیے۔

جلت کیا ہے؟ اگر ہم نفیات کے تازہ ترین رجانات کی پیروی کریں تو جبلت کوایک لایعن تصور سمجھ کر محکرا دیں گے۔ لیکن جب ہم یہ دیکھتے ہیں کہ وہ ما ہرین نفیات جو جبلت کوایک باتھ ہے و حکیلتے اور وو مرے ہاتھ سے تا آموذتہ عمل کانام دے کرسینے سے لگا لیتے ہیں توہم برانی شراب کو کیوں نہ پرانے بیانے میں بھرا رہنے دیں اور کیوں نہ اپنے چلئے وو ڈنے کھانے کھیلئے وار کے کو ن نہ برانے بیانے میں بھرا رہنے دیں اور کیوں نہ اپنے چلئے وو ڈنے کھانے کھیلئے وار کرنے وی موروثی میلانات کو

جلت ال ك ام ع الارس-

"جبلت" ایک مفید تصور ہے جو ہارے کردار کے ان پہلوؤں کی توجیہ کرتا ہے جنہیں ماری نسل نے فوری ضرورتوں کو بغیر تامل کے بورا کرنے کے لیے پیدا کیا ہے لیکن یہ رجانات صرف قدیم اور ایک ہی متم کے حالات پر قابویانے کے لیے کانی ہیں۔ یہ رجمانات حیوانی اور شکاری زندگی کے ہی منظر میں ہویدا ہوئے ہیں اور اگرچہ سے رجحانات اس وقت ہاری خدمت کرتے ہیں جبکہ فکر کرنے کا وقت نمیں ہو تا ہارے لیے وہ قد می حالات کو سازگار بناتے ہیں 'نہ کہ آج کے حالات کو۔ بچہ سانے سے ڈر کر بھاگتا ہے ، لیکن ایک بھری ہوئی بندوق سے کھیلا ہے۔ ایک آدی ایک گرا مفکر ہوسکتا ہے الین ایک بے مغز گڑیا کو اپنا شریک حیات بنا سکتا ہے۔ مثلاً ستراط نے ز ستمپ سے شادی کی اور کو سے نے کرسٹیان سے۔ ہم جبلی طور پر ملیریا اور زرد بخارے نمیں الين بيلى كرك اور تاريكى سے ورتے ہیں۔ ہم ان لوگوں يرترس نميں كھاتے جوجو ہر قابل ركھنے ہں اور انہیں اس جو ہرکے نشود نما کا موقع نہیں گئا'لیکن ایک مجروح کے رہتے ہوئے زخم کودیکھ کر ہمیں رحم آجا آ ہے۔ ہم کی عظیم ناانصافی سے اس قدر متاثر نہیں ہوتے جس قدر کہ تھوڑے ے بتے ہوئے خون ہے۔ ہم اس ویٹر کے حقارت آمیزرو نے کو جے شب نہ کیا گیا ہو زیادہ محسوں كرتے بيں ليكن الى ستى 'جمالت اور حماقت كا حماس حميس كم موتا ہے۔ جبلت عالبًا وحثيول كى فكارى زندگى كے ليے كانى ہوگى۔ ليكن زراعتى زندگى كے ليے كافى نہيں اور جب ہم فطرت كى طرف لوغے کی آرزد کرتے ہیں تو ماری خواہش میں ہوتی ہے کہ ہم شکاری زندگی کی طرف مراجعت کر جائیں۔ لین جب سے تمذیب کی ابتدا ہوئی ہے 'جبات زندگی کے تقاضے پوراکرنے سے قاصروہی ہاوراس لیے ہمیں عقل کی ضرورت محسوس ہوتی ہے۔ عقل کی ابتداکس طرح ہوئی؟ شاید جب قطب سے برف کے تودے پھل کر آئے تو ہوا منجد ہوگئی۔ زراعت تباہ اور حیوانوں کی لاتعداد اقسام ختم ہو گئیں اور چند حیوانوں نے بھاگ کر خط

استوا کے علاقہ میں اس انظار میں پناہ لی کہ شال کا غیظ تھم جائے۔ غالباس آریک زمانہ میں جبکہ مردی کے طوفان نے قدیم اور معینہ انداز زندگی کو ختم کردیا اور جب موروثی طرز کردار نے ماحول سے سازگار ہونے میں ناکام رہا تو وہ حیوان جن کا جبلی نظام ممل اور لچک سے محروم تھا، ختم ہوگئے کیونکہ وہ بدلے ہوئے ماحول کے پیش نظراپ اندر کوئی تبدیلی پیدا نہیں کر سکتے تھے۔ اور انسان کیونکہ وہ بدلے ہوئے ماحول کے پیش نظراپ اندر کوئی تبدیلی پیدا نہیں کر سکتے تھے۔ اور انسان نے جس کی ساخت میں لچک تھی، آگ جلانے کھانا پکانے اور کپڑا پہننے کا فن سکھا اور اس طرح اس طوفان کا مقابلہ کیا۔ اور جنگل اور میدان کے تمام حیوانوں پر تسلط قائم کرلیا۔

اس کی کروری اس تا فیرے پیدا ہوتی ہے ، جس کی یہ تخلیق ہے۔ بہت ہے ہونمار فلنی ایک ہی مسئلہ کا تجزیہ کرتے کرتے تباہ ہوگئے۔ گرفیو بلزئے کما کہ اگر ہم کمی مسئلہ پر بہت دیر تک فور کریں تو ہم کچھ بھی نہ کرپا کیس گے۔ اس لیے فرانس کے کہی اشتراکی برگساں کے فلفہ وجدان کو بہت پند کرتے تھے۔ برگساں نے فرد پر پابندیاں عاید کیس۔ اور یہ تجویز کیا کہ نتائج اور اعمال کے بعد ہمیں کمات فرصت میں استدلال کرنا چاہیے۔ مزید بر آن عقل جب احساسات کا ساتھ چھوڑتی ہے تو وہ شمادت اور جوت سے زیادہ خیال کی باریکی کو اہمیت دینے گئی ہے۔ اس طرح وہ مرقوم تاریخ بن جاتی ہے ، جو محض ایک آرزو کی وکیل ہوتی ہے ، جھے کہ آج ایک بچے بھی یہ کہتا ہے کہ عقل ہماری آرزووں کے جواز ڈھونڈ نے کا دسیلہ ہے۔ اکثر او قات ہم کوئی کام اس لیے نہیں کہ عقل ہماری آرزووں کے جواز ڈھونڈ نے کا دسیلہ ہے۔ اکثر او قات ہم کوئی کام اس لیے نہیں

کرتے کہ ہارے پاس اس کام کے واسطے دلائل موجود ہیں 'بلکہ ہم دلائل اس لیے تلاش کرتے ہیں کہ ہم کوئی کام کرنا چاہتے ہیں۔ اپنی آر ڈوؤل اور خواہٹوں پر کوئی فلفہ تغییر کرنا آسان ترین بات ہے۔ ہمیں احتیاط کرنی چاہیے کہ ہم اشتراکی محض اس لیے نہ بنیں کہ ہم مفلس نہیں یا رجعت پند 'اس لیے کہ ہم اس نظام میں کامیاب ہیں۔ جو فلفہ ہمیں سب نیادہ مرت ہم پہنچانا ہے '
پند 'اس لیے کہ ہم اس نظام میں کامیاب ہیں۔ جو فلفہ ہمیں سب نیادہ مرشرینڈ رسل نے خوب کما ہے کہ ہمیں اس کی صحت پر سب سے زیادہ شک کرنا چاہیے۔ جیسا کہ برٹرینڈ رسل نے خوب کما ہے کہ جمیں عزم للیقین کی ضرورت نہیں بلکہ دریافت کرنے کی خواہش کی ضرورت ہے جو کہ عزم للیقین کی ضرورت ہیں بلکہ دریافت کرنے کی خواہش کی ضرورت ہے جو کہ عزم للیقین کی ضرورت ہیں۔ اللیقین کی ضرورت ہیں۔

اور پھرعقل ہمیں تشکک سطیت اور بے مقصد ذندگی کی طرف بھی لے جاسکتی ہے۔ ہر ولیل اپنا تضاد خود پیدا کرتی ہے۔ اس حمیت کے ساتھ جس طرح کہ دوسرا قانون حرکت کام کرتا ہے۔ اناطول فرانس نے بروسون سے کہا "یہ بات صحیح ہے لیکن اس کا الٹا بھی صحیح ہے" اور وہ صونی بارز کا ایک قول دہرا تا ہے کہ دلیل اور لفظوں کی شعبرہ بازی میں سے فرق ہے کہ موخر الذکر کا ترجمہ

نہیں کیا جا سکتا۔

ہاں عقل ایک ناکمل آلہ ہے۔ علم طب یا انسانی آنکھ کی طرح۔ ہم اس کی فطری کو تاہوں کے باوجوداس سے زیادہ استفادہ کرتے ہیں۔ اس میں کوئی کلام نہیں کہ کچھ کام عقل سے زیادہ جبلت سے بہتر ہو سکتے ہیں۔ ثاید حکمت اس میں مضم ہو کہ کلیو پٹرا کے حضور میں اسٹنی کی طرح آرزو کی آگ جلائی جائے نہ کہ سیزر کی طرح سوچا جائے۔ محبت کرنا اور ناکام رہنا شاید اچھا سوچنے سے بہتر حالت ہو۔ یہ کیوں بہتر ہے؟ اور کیا ہے اس لیے ہے کہ جبلت قابل اعتاد ہے۔ یا کی صوفیانہ وجدان نے ہمیں یہ حکمت سکھائی ہے۔ نہیں تجربہ نے یعنی احساسات نے ہم بہر واضح کیا ہے کہ سرمتی کا ایک لحمہ استدلال کے ایک برس سے بہتر ہے۔

ہم استدلال اس لیے نہیں کرتے کہ ہم استدلال کرنا چاہتے ہیں بلکہ اس لیے کہ ہمیں ایسا کرنا پڑتا ہے۔ ہمارا زمانہ اتنا متحرک ہے کہ اس میں جبلی آر زووں کے بل پر جینا محال ہے۔ اب بھی شاید زندگی کے قدیم راستوں میں جبلت کام آتی ہو۔ مثلاً مامتا' زراعت اور گھر بلو زندگی میں۔ لیکن یمال بھی عقل کاد خل ہے۔ کیونکہ ضبط تولید مامتا پر پابندیاں عاید کرتی ہے اور عورت کو گھرے نکل کر صنعتی دنیا میں شرکت کرنا پڑتی ہے اور ہر کھیتی اب دلالوں' دور دراز کی منڈیوں اور چالاک کر منٹریوں اور چالاک مراید واروں کے ساتھ مسلک ہے۔ ہم شریوں کے لیے جبلی اعمال ہر روز خطرناک تر ہوتے جا مراید واروں کے ساتھ مسلک ہے۔ ہم شریوں کے لیے جبلی اعمال ہر روز خطرناک تر ہوتے جا ہوں میں تعلین چاہتی ہے۔ چاہ اس سے رہے ہیں 'کیونکہ ہر جبلت کی اپنی انانیت ہے اور وہ ہر حالت میں تعلین چاہتی ہے۔ چاہ اس سے پوری شخصیت کا حشر پچھ ہی ہو۔ ہر جبلت ہمارا ایک حصہ ہے 'جو تخت و تا ہے کا دعویدار ہے۔ ان

حسوں کو مراوط کرتے ہے، یہ ہم نظر' مرکزیت' عقل اور صحت دماغ حاصل کر سے ہیں۔

قرا جنسی آرزو پر غور کرد۔ یہ ہمیں جنسی تعلقات اور شاید کئی ایک افراد ہے جنسی تعلقات
پر ماکل کرتی ہے۔ اس کی نظر' اس کی شدت کی دجہ سے تنگ ہے اور یہ نتا بج پر غور نہیں کرتی۔ ہم
جبلت کے زور سے شادی رچاتے ہیں' لیکن عقل کے زور سے طلاق دیتے ہیں۔ جبلت کی لڑکی کو
اس سپاہی کی آغوش میں ڈال دے گی 'جس سے اس کا پہلے پہل سابقہ ہو۔ شوہر کو زائی اور ہر بیوی
کو فقط ماں بنا دے گی 'جو ہمیشہ باردار نظر آتی ہے۔ یہ دنیا کی آبادی کو اس تیزی سے فراواں کر دے
گی 'جس طرح عقل اور ایجاد اشیا کو فراواں کرتی ہے اور آدمی کی آخری حالت اس کی پہلی حالت
کی طرح زبوں ہوگی۔ جبلت کے زور پر بھو کا آدمی خوب کھا تا ہے اور مرجا تا ہے۔ جبلت کے زور پر بھی شیر کی
گینا سکھنے والا بچہ زینے یا چھت کے کنارے پر پہنچ جا تا ہے۔ جبلت کے زور پر ہم چڑیا گھر ہیں شیر کی
گھن گرج س کر بے جاخوف کھاتے ہیں۔

جبلت کے زور پر ایک بزدل سپائی جنگ میں ایک خوفناک حیوان کی طرح اپنے ہاتھوں کو خون سے آلودہ کرلیتا ہے' نفرت اور مایوی سے اندھا ہو جاتا ہے اور ایک ذلیل موت کے لیے تقدیر کو اکسا تا ہے اور ایک تربیت یافتہ اور اہل تدبر جرنیل فوج کے بیچھے حفاظت میں کھڑا رہتا ہے۔ اپنی فنج کی داستان لکھتا ہے اور جنگ سے لوٹ کر کل وجد کا مختار بن جاتا ہے۔

اس لیے ہم راہبوں کو ان کے وجدان اور تلی بخش ایمان اور جنگل کے باشندوں کو ان ک

زیرک جبلوں کے رحم و کرم پر چھوڑتے ہیں۔ کنفوش نے کہا کہ انسان موان سے صرف

تھوڑا سا مختف ہے اور اکثر انسان اس تھوڑے سے فرق کو ضائع کر دیتے ہیں۔ جہاں تک ہمارا

تعلق ہے ، ہم احساسات اور عقل کے حامی ہیں اور اس فکر کو زندگی کا امتحان بنانے اور زندگی ہیں

فکر کا اضافہ کرنے پر مطمئن ہیں۔ ہم خالبا بہت می غلطیوں کا ارتکاب کریں اور اس بات کی کوئی

طہانت نہیں کہ ہم آخر میں اطمینان قلب حاصل کرلیں۔ فکر کی لذت وہ لذت ہے ، جو عاشق کی

سرمتی و سرور کی طرح الم سے بھری پڑی ہے۔ ہم بہت سے سقینوں اور خود فرمیریوں کو فکر کی ترقی

کے ساتھ نم کرویں گے۔ لیکن عقل کے بغیر زندگی بیکار ہے۔ قیدخانے میں سقراط بن کے رہنا اس

سے بہتر ہے کہ ہم تخت پر کیلیبان بن کر دہیں۔ آئے ہم مل کر فکر کریں۔

سے بہتر ہے کہ ہم تخت پر کیلیبان بن کر دہیں۔ آئے ہم مل کر فکر کریں۔



حصه سوم مابعد الطبيعيات

باب سوم ماده'زندگی اور ذہن

### ا- لااورى مقدمه

دنیا کی فطرت کیا ہے؟ اس کا مادہ اور ہیئت کیا ہے؟ اس کی ساخت اور عناصر 'اس کے قوانین کیا ہیں؟ مادہ اپنی داخلی فطرت میں اور اپنے وجود کی اصلیت کے لحاظ ہے کیا ہے؟ زہن کیا ہے؟ کیا وہ مادہ سے ہیچے اور اس کا غلام ہے؟ کیا وہ مادہ سے ہیچے اور اس کا غلام ہے؟ کیا وہ فادہ سے ہیچے اور اس کا غلام ہے؟ کیا وہ خارجی دنیا جس کا ہم مشاہدہ کرتے ہیں اور وہ داخلی دنیا جسے ہم شعور میں محسوس کرتے ہیں '"جہیت "کے قانون کے مطابق ہیں 'یا مادہ اور ذہن میں حادثہ اور حریت عزم کا بھی کوئی عضر موجود ہے؟ یہ وہ سوال ہیں جو بہت کم لوگ پوچھتے ہیں 'لیکن ہم مخص ان کا جواب دیتا ہے۔ یہ سوال ہمارے فلا نے کہ مربوط سلسلہ خیال میں ہم چیز کا انحصار ہے اور مارے فلفوں کے آخری سرچشتے ہیں 'جن پر ایک مربوط سلسلہ خیال میں ہم چیز کا انحصار ہے اور ان سوالوں کے جواب کا علم ساری دنیا کی وراثت حاصل کرنے سے بہتر سمجھتے ہیں۔

ان سوالوں کے جواب کا علم ساری دنیا کی وراثت حاصل کرنے سے بہتر سمجھتے ہیں۔

ہمیں ابتدا ہی میں لابدی ناکامی پر قانع ہو جانا چاہیے۔ نہ صرف اس لیے کہ اس قصر فلف کی تخیر کے لیے ریاضی 'علم الافلاک 'علم الطبیعیات 'علم الکیمیا' میکا 'کمیات' حیا تیات اور نف یا سے معمل واقفیت ضروری ہے' بلکہ اس لیے کہ ہی بات عقل کے حق میں نہیں جاتی کہ جو دکل کو سے معمل واقفیت ضروری ہے' بلکہ اس لیے کہ ہی بات عقل کے حق میں نہیں جاتی کہ جزو کل کو سے معمل واقفیت ضروری ہے' بلکہ اس لیے کہ ہی بات عقل کے حق میں نہیں جاتی کہ جزو کل کو سے معمل واقفیت ضروری ہے' بلکہ اس لیے کہ ہی بات عقل کے حق میں نہیں جاتی کہ جزو کل کو سے معمل واقفیت ضروری ہے' بلکہ اس لیے کہ ہی بات عقل کے حق میں نہیں جاتی کہ جزو کل کو سے معمل واقفیت ضروری ہے' بلکہ اس لیے کہ ہی بات عقل کے حق میں نہیں جاتی کہ جو دکل کو سے معمل واقفیت ضروری ہے' بلکہ اس لیے کہ ہی بات عقل کے حق میں نہیں جاتی کے دور کی کو سے میں نہیں جاتی کے دور کی کو سے معمل کور کی کور

سجھ کے۔ وہ مکمل ذاویہ نظر جس کی ہم فلفہ میں جبتو کرتے ہیں عیال کے تمام پجندوں اور غیر متعلق راہوں سے زیج کر نکلے گا۔ ذرای کسر نفسی اور تھوڑی می دیانت ہمیں اس بات کا بھین ولائے کے لیے کافی ہے کہ زندگی اور کا نکات کا بنوع اور بو قلمونی 'ہارے محدود اذبان کے احاطہ سے باہر ہم سے مکن ہے کہ ہمہ دان دیو تا ہمارے محبوب نظریوں کا ہمسنح اڑاتے ہوں 'اور یہ بہت مکن ہے کہ ہم میں صرف ایک ہی قابل فخریات ہو اور وہ یہ کہ ہم اپی جمالت اور ناوانی کی تحاویا گئے ہوں۔ جتنا زیادہ ہم سیمتے ہیں 'انا ہی ہمیں اپنی کم علمی کا احساس ہو تا ہے۔ ہر ترقی کا قدم ہمیں سے ممائل اور نے شکوک میں البھا تا ہے۔ سالہ میں سے ذرہ 'ذرہ میں سے برقے اور برقیہ میں مقادیر برقیات ہمارے اسالیب فکر اور ہمارے قوانین کی فکست اور فن تشکک میں ترقی کا نام ہے۔ ہم دیکھتے ہیں کہ ہمارے ہما دو مادہ سے وابستہ ہیں اور ہمارے حواس ہمارے زبن سے۔ اس کر میں ہمیں جو کہ سطح وربا پر آلے مادہ سے وابستہ ہیں اور ہمارے حواس ہمارے زبن سے۔ اس کر میں ہمیں جو کہ سطح وربا پر قبل مادہ سے وابستہ ہیں اور ہمارے حواس ہمارے زبن سے۔ اس کر میں ہمیں جو کہ سطح وربا پر قبل نووش کی حیثیت رکھتے ہیں 'سمندر کی گرائیوں کا علم حاصل کرنا چاہے۔

اس لیے ہم ان مسائل پر اس پادری کی طرح فکر کریں گے جو تمبر پہلی مرتبہ دعائے عشائے ربانی پڑھنے ہے۔ ہم ان مسائل کو پوری طرح حل کر لینے کی بجائے زیادہ سے نیادہ کی کر سکیں گے کہ ایک دو سرے پر اپنی پوشیدہ آر زو کی آشکار کردیں۔ اگر ندہب نے عقیدہ پر حد درجہ اصرار کر کے ہمیں برہم کیا ہے تو ہم احتجاجا " بے باک مادیت کی تبلغ کریں گے ، جس طرح کہ شلے نے 'جو کہ خدا اور بقائے روح پر ایمان رکھتا تھا' اپنے آپ کو فقط اس لیے ''وہریہ "کما تھا کہ رجعت پند کلیسا کی آسودگی کو متزلزل کر دے۔ اگر ہم " نرم ول" ہیں تو ہم ایمان کا ساتھ نہ بجھوڑیں گے۔ اور ایک میکا کئی اور لاخدا کا کتات کو برداشت نہیں کر سکیں گے۔ شاید عمر کے تقاضے کی وجہ سے ہم زیادہ متین ہوتے جا رہے ہیں۔ اور جوانی کی بغاوتیں اب ہمیں غیر ضروری اور انتہا کی وجہ سے ہم زیادہ متین ہوتے جا رہے ہیں۔ اور جوانی کی بغاوتیں اب ہمیں غیر ضروری اور انتہا غدارانہ اور بے بنیاد معلوم ہوتی ہیں۔ انہم میا سے حقیقت کی تابانی ہم تک پہنچ رہی ہے جو بھی غدارانہ اور بے بنیاد معلوم ہوتی ہیں۔ انہیں قدیم خیالات میں سے حقیقت کی تابانی ہم تک پہنچ رہی ہے جو بھی غدارانہ اور بے بنیاد معلوم ہوتی ہیں۔ اور ہم سائنس اور تاریخ سے ہراس خبر کا خیرمقدم کرتے ہیں جو محارے پر انے عقاید کی تابانی کو بحال کر دے۔ ہاری طبیعیات اور کیمیا' ہماری فلکیات اور جاتی امیدوں کی تصدیق اور اپنی امیدوں کی تسکین تابات کریں گے۔ جاتیات ' یہ تمام میدان ہیں' جن میں ہم اپنے مفروضوں کی تصدیق اور اپنی امیدوں کی تسکین تابات کریں گے۔

۲- مادیت

جس طرح مادیت وہ فلفہ ہے جے صرف وہ زہن قبول کرتا ہے جس نے مافوق الفطرت

اعقادات کوبالائے طاق رکھ دیا ہو'اس طرح وہ دنیا کا پہلا تصور ہے جو اس قوم میں نمودار ہو تا ہے جس کا سرکاری فلفہ ندہب ختم ہونے پہ آ جائے۔ سقراط سے پہلے کے مفکر جنہیں بکین اور نیطے، حس کا سرکاری فلفہ ندہب ختم ہونے پہ آ جائے۔ سقراط اور افلاطون سے بھی بھر سبحصے تھے' سب کے سب مادیت پرست تھے۔ تصلیس' انیکزیمانڈر اور انیکریمینز نے کا کتات کی اس طرح توجیہ کی کہ وہ پانی' آگ یا ہوا سے پیدا ہوئی ہے اور اور انیکریمینز نے کا کتات کی اس طرح توجیہ کی کہ وہ پانی' آگ یا ہوا سے پیدا ہوئی ہے اور لیمیا کے زیراثر پارہ لیو سبس اور ڈیموکریٹس نے مادہ کو ذرات میں تحلیل کیا'جو جدید طبیعیات اور کیمیا کے زیراثر پارہ پارہ ہوگئے ہیں۔ لیکن اس زمانہ کے آزاد خیال مفکر اس فلفہ سے مطمئن تھے۔

کی نسلوں سے یہ سادہ فلفہ زیٹو کے تشکک اور انکساگورس کی دوئی کے خلاف قائم رہا۔

لیکن سقراط خارجی دنیا سے پیچھے کی طرف لوٹا۔ اور اس نے وہ "خودی" دریافت کی جو مادہ سے بہت مختلف تھی۔ وہ یہ سبحتا تھا کہ اس "خودی" سے موت نا آشنا ہے۔ افلاطون کے نزدیک مادہ "عدم" کی برابر تھا اور وہ ذبن کو باقی سب چیزوں سے زیادہ احرام کی نظر سے دیکھتا تھا۔ اس نے "خارجی دیا" کو مشاہدہ ذبن اور ساخت اور ہایت کو "اعیان" کے زیراثر سمجھا۔ اسے یہ محسوس ہو تا تھا کہ ویا" کو مشاہدہ ذبن اور ساخت اور ہایت کو "اعیان" کے زیراثر سمجھا۔ اسے یہ محسوس ہو تا تھا کہ یہ ساری دنیا ایک "خلیقی روح" کی سوچی ہوئی تکمل کا نتا سے کی معمول می نقل ہے۔ ما ہر حیاتیات ارسطو نے اس دنیا کو ایک بدلتی ہوئی اور جبتو میں سرگرم دنیا سمجھا اور اسے "خلا اور ذرات" میں ارسطو نے اس کے نزدیک اس کی اصلیت روح ہے۔ ہرمادہ میں چکھ فعالیت موجود ہے 'جو اس دقت مطمئن نہیں ہوتی جب تک اپنی شکیل نہ کرے۔ ہر عین ایک اعلیٰ عین کے لیے مادہ کی حیثیت کی مطمئن نہیں ہوتی جب تک اپنی شکیل نہ کرے۔ ہر عین ایک اعلیٰ عین کے لیے مادہ کی حیثیت رکھتا ہے اور حقیقت نشود نما کے اصول سے معمور ہے۔ مادیت پورے طور پر اس قوت کو بیان نہیں کر سکتی۔ ایک سوبرس تک ڈیموکریٹس کو لوگوں نے فراموش کے رکھا۔

ا یبی کیورس کی شخصیت ڈیمو کریٹس کی شخصیت کے بالکل بر عکس تھی۔ وہ پلانک 'بولراور
کیوری کا پیش رو تھا۔ جنہوں نے ''ذرہ '' میں حریت اور لاجرپت کا اصول کار فرہا دیکھا۔ اور اسے فنا
اور تخریب کی علامت پایا۔ ہر چیز آزاد ہے اور ہر چیز فانی ہے۔ لیو کریٹس جو کہ زندگی سے بیزار تھا'
لابدی موت کا ہر پیغام من کرخوش ہوا۔ اسے یہ بات حسین معلوم ہوئی 'اگرچہ یہ المناک بھی تھی کہ
شاعر بھی ذرات سے بنے ہوئے ہیں اور یہ کہ ہرذی حیات اور ہرذرہ برباد ہو جائے گا اور ہیشہ کے
لیے اندوہ سے نجات حاصل کرلے گا۔

پھر مسیحت آئی اور پندرہ سوبرس تک فلفہ کی نظر میں مادہ کی حیثیت بالکل اجنبی کی گ رہی۔ چند ابتدائی مدرسوں کے نزدیک روح ایک عمرہ قتم کی گیس تھا اور خدا کو اس سے بھی زیادہ عمرہ گیس سمجھا گیا تھا۔ ہیگل نے غدا کی تعریف یوں کی کہ وہ ایک گیسوں کا بنا ہوا ذی حیات ہے۔ لیکن مادہ کی حیثیت اکثرو بیشتر فلفہ کے شیطان کی تھی'جو روح کے لیے ایک قید خانہ کی حیثیت رکھتا تحاریہ بھیب بات ہے کہ مادہ نے اسکواٹینس کے قلسفہ میں اعلیٰ مقام حاصل کیا۔ مادہ کو صلاحیت کے اعتبارے "تمان" جتنا تھ بھی سمجھا گیا اور وہ "انفرادیت کا اصول" بن گیا۔ اپنے اعیان اور حدود کے ذریعہ وحدت "کٹرت" میں تعنیم ہو گیا اور روح کا سمندر الگ الگ ندیوں میں تعنیم ہو گیا اور اشعی لاقاتی روحوں کا نام دیا گیا۔

بسرحال ڈے کارٹ کے عمد میں بان کی حقیقت تسلیم کرلی گئی۔ یہ بجا ہے کہ اس فرانسیم مسئر نے اے واحد حقیقت نہیں بانا۔ اور ابتدا میں اس نے "خودی" اور "فکر" کے فلفہ کے ساتھ مسئر نے اے واحد حقیقت نہیں بانا۔ اور ابتدا میں اس نے "خودی" اور "فکر" کے فلفہ کے ساتھ مسئیت سے کواڑ کھول دیتے جو آگے چل کر ہادہ کی ذیر کہ دسمن میں۔ سوائے انسان کی روح کے ہم کوائک سٹین سمجھا۔ اس کے لیے سرپاند حیوان بھی محض کلیس تھیں۔ سوائے انسان کی روح کے ہم جی طبیعیات کے اصولوں کی بابند تھی "حتی کہ ہاضمہ" تنفس انزاج اور تولید میکا تکی اصولوں کے مطابق بھی خود کارٹ کے اس سخت فلفہ کی بدولت ہادیت کو ارس نوجوانی حاصل ہوئی۔

مہلی تحریک سترہویں اور اٹھاروہیں صدی کے قلسفیانہ خیالات پر حادی رہی۔ سپنوزا اس تشور قماے علیجہ و رہا اور اپنے گوشہ میں اس مسئلہ کو سلجھا تا رہا۔ اس نے دنیا کو وحدت الوجود کا حل

عطا کیا۔ مادہ اور ذہن ایک مرکب حقیقت کے داخلی اور خارجی پہلوہیں۔ اور تمام چزیں کی نہ کی مد تک زندگی میں شریک ہیں۔ بورپ کو اس بات پر اعتبار نہیں آیا۔ اس کے برعکس ہابزنے تمام حقیقت کو مادہ میں تحلیل کر دیا اور ہراس لفظ یا محاورے کو لابعنی قرار دیا جو مادی حالات کا بیان نہیں۔ گنیڈی نے نمایت شرافت سے ڈے کارٹ کے "دوئی" کے فلفہ پر اعتراضات کے اور یہ كماكه فلفه نے ابھى تك ڈيموكريش كے فلفہ سے آگے ترقی نہيں كى- نيوش نے جمال خلوص نیت سے دینداری کا اعلان کیا اور خروج کی عجیب و غریب تفسیریں لکھیں' وہاں خارجی دنیا کو نہایت سادہ اور مترتب "قوانین حرکت" میں تحلیل کیا۔ جب یہ قوانین فرانس میں پہنچے تو وہاں کے منطق پندلوگوں کو اس نتیجہ پر پنچنا ہی بڑا کہ بیہ قوانین 'سیب کے گرنے سے لے کر'ایک دوشیزہ کی نماز تك ير حاوى بين-لاميترى نے نمايت بے باكى سے اپنى كتاب "آدى مشين ہے" كھى-اور يہ بتايا که س طرح مختلف جسمانی حالتیں مثلاً جوش و خروش یا مرض ' زہن پر اثر انداز ہوتی ہیں۔ادر اس طرح ان کی جسمانی ترکیب واضح ہوتی ہے۔ ہولباخ نے آدمی اور مادہ دونوں کو منطقیانہ سخت گیری ك ساتھ اي "نظام كائتات" ميں دھالا۔ اور جيلو ميس نے اخلاق اور خولي كو مادى قوانين ميں تحلیل کر دیا۔ ڈڈرو کو یقین نہیں تھا کہ فلیفہ علم "شعور" کو سمجھ سکتا ہے۔ وہ سینوزا کی بیروی میں ہے کتے پر مجبور ہوگیا کہ مادہ اور ذہن ایک ہی بطن سے پیدا ہوئے ہیں۔ لیکن اس نے اپنے آپ کواس وقت تك "اده برست" كن كا تهيه كرليا تهاجب تك دنيا من مرباد شاه اور مربادري كي كرون نهيل دبادى جاتى-

"ادیت" اور "اشراکیت" ایک ہی سرچشمہ سے پھوٹے ہیں۔ یہ ظلم وستم کے خلاف بغاوت پند جوانوں کے احتجاج کی دوصور تیں ہیں۔ علم بغاوت ایسا ہے جسے ادھیر عمر میں لوگ لپیٹ کررکھ دیتے ہیں۔ جب فکر پر پختگی اور اعسار کی رہنمائی میں زندگی کی غیر شعوری پیچید گیاں واضح ہونے لگتی ہیں۔

#### ٣- عينيت

ودسری تحریک کا پنیبربش بار کے تھا۔ بار کے نے کہا کہ آخرتم مادہ کو احساس اور مشاہدہ کے ذریعہ ہی جانتے ہو۔ اس کی حقیقت مشاہدہ میں مضمر ہے۔ اگر کوئی ذہن اس کا مشاہدہ نہ کر آاتو اس کا وجودہ ہی نہ ہو آ۔ اور کانٹ نے اس میں اضافہ کیا کہ حسیات کے اندر کوئی فطری ترتیب یا نظم منیں۔ "مشاہدہ کی وحدت فوق المادہ" اس میں ترتیب پیدا کر کے مربوط خیالات کو جنم دیتی ہے۔ حسیات میں ذہن ہی نظم و ترتیب پیدا کر آئے۔ اور جس چیز کا مشاہدہ کیا جا آہے وہ کسی حد تک ذہن حسیات میں ذہن ہی نظم و ترتیب پیدا کر آئے۔ اور جس چیز کا مشاہدہ کیا جا آہے وہ کسی حد تک ذہن

ہی کی تخلیق ہوتی ہے۔ ترتیب پیدا کرنے والا ذہن مادہ کی منفعل تخلیق کس طرح ہوسکتا ہے 'جبکہ جس شکل میں اس کامشاہرہ کیا جاتا ہے وہ اے خود پیدا کرتا ہو۔

اور ان میں سب سے زیادہ زیرک فلفی آر تھر شوپنار نے کہا کہ تم ٹھیک کہتے ہو۔ وہ حقیقت جس کا ہم براہ راست مشاہدہ کرسکتے ہیں 'ہاری "خودی" ہے۔ یہ بات مضحکہ خیز ہے کہ ہم اس "خودی" کو ایک ایسے مادہ میں تحلیل کر دیں 'جے ہم صرف ایک "خیال "کی حیثیت سے اور ایخ غیر مکمل حواس کے توسط سے جانتے ہیں۔ شاید اگر ہم "مادہ "کو "اندر"اور "باہر" سے ای طرح جان سکتے 'جس طرح کہ ہم اپنے آپ کو جانتے ہیں 'تو ہم مادہ کی اصلیت میں ایک قوت عزم دیکھتے 'جو ہمارے جسموں سے زیادہ ذہنوں کے قریب ہے۔ ان حالات کے پیش نظر منطقیانہ نقطۂ نظر سے مادیہ کو کا کہ میں۔ سے من اور فائر باخ سادہ لوح فلفی ہیں۔

وہ بے رنگ مادیت جو انیسویں صدی کے وسط میں اس جاہلانہ خود فریبی میں چیش کی گئی ہے 'کہ یہ ایک نیا فلسفہ ہے 'احتقانہ انداز سے ''عرم حیات''کی تردید کرتی ہے اور سب سے پہلے حقائی زندگی کی طبیعیاتی اور کیمیاوی قوتوں سے تشریح کرنے کی کوشش کرتی ہے۔ اور پھران کو مادہ کے میکا نکی اثر ات گردانتی ہے لیکن یہ میں نہیں مان سکتا کہ سادہ ترین کیمیاوی مرکبات کی بھی میکا نکی تشریح ہوسکتی ہے 'چہ جائیکہ روشن 'حدت اور بجل کی خصوصیات کی۔ ان کی تشریح قوت ہی کے تصور سے ہوسکتی ہے۔

آیف کو مادہ کے متعلق یہ نظریہ اور "عزم للقوت" کا تصور ورا ختا" لما جو کہ شوپنار کے "عزم" کا سرقہ تھا۔ کوئی دیندار بھی مادیت کے اس قدر خلاف نہ ہوگا جتنا کہ بیدا سقفوں اور دینیات کا شمنخرا اڑانے والا فلسفہ تھا۔ "میکانکیت اور مادہ سے مطلق پر ہیز" ۔۔۔ یہ تھا اس کا پروگر ام کیونکہ یہ دونوں ادنی مراتب کے لیے اظہار کے طریقے ہیں اور ایک حقیر ترین شکل ہے جو عزم للقوت اختیار کرتی ہے۔ ایک ایجھے جرمن کی طرح وہ عنی فلسفہ کو پوری طرح نگل جاتا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ مادہ فریب فکر ہے۔ ایک ایسا واہمہ ہے جے ہم نے حیات کی تشریح کے لیے تراشا ہے۔ مہاں تک کہ مادی ذرا تیت کا تعلق ہے 'یہ ایک ایسا فلسفہ ہے جس کی تردید ممل اور جامع ہے۔ اور جمال تک کہ مادی ذرا تیت کا تعلق ہے 'یہ ایک ایسا فلسفہ ہے جس کی تردید ممل اور جامع ہے۔ اور ہمکی دنیا میں کوئی بھی ایسا محض نہیں جو اسے کچھ اہمیت وے۔ وہ شوپنمار کی طرح اس متیجہ پر پہنچتا ہی دنیا میں کوئی بھی ایسا محتی میں جو اسے کچھ اہمیت وے۔ وہ شوپنمار کی طرح اس متیجہ پر پہنچتا ہو کہ یہ مفروضہ پیش کیا جا سکتا ہے کہ تمام میکا تی عمل جمال تک اس میں کوئی قوت کام کرتی ہے 'مرف عزم کی طاقت یا عزم کا الرہ ہے۔ ایک ذرہ محض "عزم ملاقوت" کی ایک حقیر مقدار ہے۔ وہ اگر جرت اگیز ہے جو "عیفت" نے ان باغیوں پر کیا جو مادیت کی طرف اس لیے ماکل تھے کہ وہ اثر جرت اگیز ہے جو "عیفت" نے ان باغیوں پر کیا جو مادیت کی طرف اس لیے ماکل تھے کہ وہ مؤرمی عقاید کے خلاف ایک ہتھیار کے طور پر استعال ہو سکتا تھا۔ ہربرٹ اسپنر نے کہا کہ آگر ہمیں مقاید کے خلاف ایک ہتھیار کے طور پر استعال ہو سکتا تھا۔ ہربرٹ اسپنر نے کہا کہا گر ہمیں

ان دو راہوں میں سے کی ایک کا انتخاب کرنے کو کہا جائے کہ ذہنی واقعات کو مادی واقعات کے اور وہ زراع دو تاہم کے ذریعہ تو اول الذکر زیادہ قابل قبول ہوگی۔ اور وہ زریعے سمجھو'یا مادی واقعات کو ذہنی واقعات کے ذریعہ 'تو اول الذکر زیادہ قابل قبول ہوگی۔ اور وہ مایوی کا دلچیپ بنیمبر برٹرینڈرسل لکھتا ہے:

" مقیدہ کہ فقط ہاوہ ہی حقیقت ہے 'ان مشکاکانہ ولا کل کے بعد جائز نہیں ہوسکا جو احساس کی طبعی توجہ سے بیدا ہوتے ہیں۔ تاریخی نقطۂ نظر سے ہم "ہادیت "کو عقاید کا ایک ایبا نظام سجھتے ہیں جو روایق عقاید کی تردید کے لیے قائم کیا گیا ہے۔ اس طرح ہم یہ دیکھتے ہیں کہ جوں جوں قدیم عقاید منتشر ہوتے ہیں 'ہادیت شکیکیت میں تبدیل ہوتی جاتی ہے۔ آج کل "ہادیت" کے سرکردہ ہواخواہ یا تو "امریکہ" کے چند سائنس دان ہیں یا روس کے چند ساست دان۔ کیونکہ ان دو ملکوں میں روایتی فلفہ بڑہ باہی تک بر سراقتد ارہے"۔

### ٣- ماده کيا ہے؟

فلف علم کے ان شکوک ہے قطع نظر جن کے متعلق ہم کانی غور و فکر کر چے ہیں اوراس بات کو مسلم جانے ہوئے ہی کہ خارجی دنیا جو ہمیں ہمیشہ اپ وجود کے قطبی جوت ہم ہنچاتی رہی ہے۔ معروضی طور پر حقیق ہے۔ آئے ہم آگے برحیس اوراس کی ساخت پر خور کریں۔
ہمارا پہلا اکمشاف ہے ہے کہ انعیسویں صدی کی طبیعیات کا قدیم اور بے جان مادہ ختم ہوچکا ہے۔ ٹینڈل اور حکلے کا ہاوہ تا قابل تحلیل تھا۔ اس کی مثال پکوک بیپرزوالے اس موٹے لاکے کا محق کہ اور علیا کا آرام کر آ اور سوجا آ۔ وہ اپ جم میں اور ان کے رعب واب کے ساتھ اے تحک میں لانے کی ہر کوشش کا مقابلہ کر آیا جب حرکت میں آنے پر ماکل ہو آ تو اپنا موٹے لاک کی ساتھ اے تحک میں لانے کی ہر کوشش کا مقابلہ کر آیا جب حرکت میں آنے پر ماکل ہو آ تو اپنا اتا ہے۔ جان مادہ بھی حرکت کی توجیہ نمیس کر سکتا 'چہ جائیکہ وہ زندگی اور ذہمن کی تخلیق کر سے۔ لیکن کر سے جو اور اس کی جان مادہ بھی حرکت کی توجیہ نمیس کر سکتا 'چہ جائیکہ وہ زندگی اور ذہمن کی تخلیق کر سے۔ لیکن کر سے سے اور اس کے میں ایک قوت دریافت کر جیکے تھے۔ مثلاً برق جس کی توجیہ مادہ اور ذرات کے ذرایعہ ہو تی تھی۔ حمل کون کی تا قابل بیان قوت تھی جس کا جب مادہ میں اضافہ ہو تو اس کی طاقت کو زیادہ کر دی تھی۔ حمل کون کی تا قابل بیان قوت تھی جس کا جب مادہ میں اضافہ ہو تو اس کی طاقت کو زیادہ کر دی تھی۔ حمل میں کر سے کون اور اس کی ابعاد کو جو ل کا توں چھوڑ دیتی تھی جا ایک بیل میں ہو روشن کی طرح ہیں تھیں اور ان برتی لہوں میں جو روشن کی طرح ہیں تھیں خورات میں جو روشن کی طرح ہیں تھیں ذرات وہ سرے ذرات سے جھوٹے ہوتے ہیں اور ان برتی لہوں میں جو روشن کی طرح ہی تھیں۔

وہ کون سی چیز تھی جو حرکت کرتی تھی؟ ذرات 'اشیریا کچھ بھی نہیں؟ اور جب ایکرے میں ایک برتی شعلہ الیم موجیں بھیریا ہوا خلا میں سے گزرتا تھا جو ممکی کی دیواروں میں ساجاتی تھیں 'یا کیمیاوی طور پر حساس کی ہوئی دھات کو بدل دیتی تھیں 'وہ کون سی چیز تھی جو خلا اور دیواروں میں سے گزرتی تھی؟ اور جب مادہ ریڈیم کی طرح مکمل طور پر فعال ہوگیا اور ذرات (جنہیں کاٹا نہیں جا سکتا) لا تمانی طور پر قابل تھیم نظر آئے تو ہر ذرہ برتی لہروں کا ایک نظام بن گیا جو ایک دوسری برتی لہرکے گرومتا تھا۔ مادہ نے کس طرح اپنا تجم 'وزن 'طول 'عرض 'دیا زت اور ٹھوس بن کھو دیا اور تقریبا وہ تمام صفات بھی ترک کر دیں جن کی بنا پر اس نے بھی ہر حقیقت پند ذہن کا احرام حاصل کرلیا تھا۔ کیا ٹھوس بن ایک دا ہمہ تھا؟ گیا ہے ممکن ہے کہ مادہ زندہ ہو؟

مارہ میں اس " قوت" کے آثار پہلے ہی موجود تھے۔ ارتباط 'اشتراک اور تنافر کے واقعات اس حقیقت کی طرف اشارہ کرتے تھے۔ اب یہ بات ممکن نظر آئی کہ یہ حقائق اور ان کے ساتھ یق اور مقناطیس ذراتی طاقت کی صور تیں تھیں 'جو ایک ذرہ میں برتی لیروں کی بے تاب حرکت کی وجہ نے بدا ہوئی تھیں۔ لیکن برقبہ کیا ہے؟ کیا یہ مان کا ایک حصہ ہے جو قوت کا اظہار کرتا ہے؟ یا كياب قوت كا پاند ب جو كى مادى چزے بالكل بے تعلق ب؟ موخر الذكر راه نا قابل فيم ب-لے بون کہتا ہے کہ ایک اعلیٰ ذہن کے لیے یہ یقیناً ممکن ہوگا کہ وہ مادہ کے بغیر قوت کا تصور کر سکے۔ لین اس تصور تک ہم نہیں پہنچ کتے۔ ہم چزوں کو تبھی سمجھ کتے ہیں جب انہیں اپنے روزمرہ خالات کے سانچ میں وُھال لیں۔ چو نکہ ہم قوت کی اصلیت سے واقف نہیں ،ہم مجبور ہیں کہ اے مادہ کی سی ایک ویں ' اکہ اس کے متعلق غورو فکر کر سیس۔ جیسا کہ برگساں نے کما کہ ہماری سافت ہی مادیت پند ہے۔ ہم مادے اور کلوں کو استعال کرنے کے عادی ہیں اور جب تک ہم ان ے کنارہ کش ہو کراینے اندر نہ دیکھیں 'ہم ہر چزکو مادی مشین سمجھیں گے۔ پھر بھی اوسٹوالڈ مادہ کو محض قوت کی ایک صورت سمجھتا ہے۔ رتھرفورڈ ذرہ کوسلبی اور ایجانی برق کے عناصر کہتا ہے۔ لوج یہ سمجھتا ہے کہ برقیہ میں برقی لیرکے علاوہ کوئی مادی مرکز نہیں ہو تا اور لے بون صرف یہ کہتا ہے کہ مان قوت كى ايك تتم ہے۔ ج كل اليس بالذين كهتا ہے كه موجودہ زمانہ كے چند قابل زين اشخاص مادہ کو محض برتی حرکت کی ایک خاص متم سمجھتے ہیں۔ اید لیکٹن کہتا ہے کہ مادہ ایجانی اور سلبی پادؤں ہے مرک ہے۔ ایک تختہ دراصل خالی جگہ ہے جس میں چند برقی لیرس بکھری ہوئی ہیں۔ وائٹ ہیڈ کا خیال ہے کہ کمیت کے تصور کو بحثیت ایک متقل صفت کے جو اہم مقام حاصل تھا'وہ اباے کورہا ہے۔ کمیت اب قوت کی اس مقدار کا نام ہے جے ہم اس کے چند قوی اثرات کے تعلق سے دیکھتے ہیں۔

کیا ماہرین طبعیات کے اس اعلان سے زیادہ کوئی چیز تا قابل فہم ہو سکتی ہے کہ مادہ بحثیت اک مکانی مادد کے وجود خمیں رکھتا؟ جمعیں بتایا گیا ہے کہ برقبوں میں مادہ کی کوئی صفت موجود خمیر ر دونہ تھوں میں نہ وقتی اور نہ کیس کے بنے ہوئے 'نہ ان میں کیت ہے نہ ایکت-اور را الی کیل شران کے تجزیہ سے جدید سائنس کے اس عزیز ترین عقیدہ کو مشتبہ نظرے دیکھا جانے لگاکہ مادہ نا تا الله تحلیل ہے۔ دیکھیں ایک ام طبیعات کا اس کے متعلق کیا خیال ہے: فرات کے عناصر جوالگ الگ ہوجاتے ہیں 'برباد ہو کے رہتے ہیں۔ وہ مادے کی ہرصفت کو کھیوجے جن جن میں سب سے بنیادی صفت وزن کی ہوتی ہے۔ پیانہ اس کا اندازہ نہیں کر الماركي جزائيس مان كي حالت ير دوباره نهيس لا كتى- وه "اشير" كي وسعتول ميس كهو كي بي-صد کی روشتی وغیرہ مادے کے وہ آخری مراحل ہیں جن کے بعد وہ اثیر میں غائب ہو جا آ ہے۔ و الموجو تقسیم موجاتا ہے مختلف مراحل عبور کرنے کے بعد بتدریج اپنی مادی صفات کھو رہتا ہے ا جی کے دواں غیرقابل ادراک اثیر میں غائب ہوجا تا ہے 'جس سے وہ پیدا ہوا تھا۔ اٹیر؟ لیکن یہ اٹیرکیا ہے؟ کوئی نہیں جانا۔اس کے متعلق لارڈ سالسری نے کما کہ اٹیر محض الرول کے زیرو بم کا بیان ہے۔ یہ ایک افسانہ ہے جس کے بروے میں جدید سائنس کی جمالت چے جاتی ہے۔ یہ ای طرح تا قابل فہم ہے جس طرح کہ بھوت اور روح۔ آئن شائن نے قوت منتق تعيركرك اليركومعزول كرديا تھا، ليكن حال ہى ميں اس نے اسے محدود طاقت كے ساتھ الروا ہے۔ جب بھی کوئی ماہر طبیعیات کسی الجھن میں مبتلا ہوتا ہے تو وہ جواب دیا ؟ معاقبی موفیرافی مین ہے کہ اثیر مادہ کی کوئی سے نہیں۔ وہ غیر مادی ہے بعن وہ غیر مادی چرجو چد جے انگیز تبریلوں سے اپ آپ کو مادہ میں تبدیل کرلیتی ہے۔ وہ چرجو بغیر ابعادیا وزن کے ب الديد اجرا كوملا كرمكان مي ماده كي صورت اختيار كرتى ب-كياب قلف ندب كى بحالى بانى سی ماکنس ہوان محقیق کی ایک شکل ہے؟ جس وقت کہ نفیات ہر تدہیرے کا كو فض كريري م كه شعور سے نجات حاصل كرے اور ذہن كو مادہ ميں تحليل كردے واجديات النوال کے ماتھ جمیں سے بتاتی ہے کہ مادہ کا کوئی وجود ہی نہیں ہے۔ نیوش نے کما تھا "او طبیعیات! مح العد الطبعات ، بيانا" \_ ليكن افسوس كداب يه مكن نهيں -مرفیدرسل کتام که طبعیات اس مزل پر پہنچ رہی ہے جبوہ ممل ہوجائےگ-شواب ال کے الکل بر علی بیں۔ ہنری بوان کارے کے قول کے مطابق جدید طبعیات انتظاری مالت الما الما الما الماد المراد استوار كررى اوريه نيس جانى كدوه كمال المحمل جيل مالول عی طبیعیات کے مادے اور ورکت کے بارے میں تصورات بالکل بدل سے ہیں۔ مادام کوری

ر تھر نورڈ سوڈی' آئن سٹائن اور من کوسکی کی تحقیقات نے نیوٹن کی طبیعیات کے کلایکی خیالات کو مالكل فتم كرديا ہے۔ ليكيس كو نيوش ير رشك آ يا تھاكہ اس نے دنيا كا ايك نظام دريافت كرليا ہے اوراے اس بات کا دکھ تھا کہ دنیا کہی کی اوپر تلے ہو چکی ' ثقل اب "کشش "کی ایک صورت نہیں ری اور نظمیہ اضافیت نے حرکت کے قانون ہر طرف سے بدل ڈالے ہیں۔ بھی فلفہ "سایوں" اور "خالات" ے شغت رکھتا تھا اور سائنس حقیقت اور وا تعیت سے ولچیں رکھتی تھی۔ اب طبعات نظریوں کا ایک انبوہ ہے اور سائنس کی دنیا میں "ذرات" کا تصور ختم ہوچکا ہے۔ فلفہ کو مال نے طاق رکھا جا آ۔ ( کچھ لوگ مد بیش گوئی کرتے ہی کہ وہ بچاس سال کے اندر مرجائے گا) تو سائنس حارے مسائل حل کرتی 'اب جبکہ ایک عام آدمی سائنس اور سائنس وانوں پر پورایقین رکھے آگا ہے؟ ہمیں یہ نمایت انکسار جایا گیا ہے کہ سائنٹنک تحقیق ہمیں چزوں کی اصلیت کاعلم نہیں دے سکتی۔اس کی بجائے ہمیں یہ بتایا گیا ہے کہ ایک گھڑی اس رفآر کے مطابق تیز جلتی ہے' جس کے ساتھ اے مکان میں سفر کرنا پڑے۔ اور یہ کہ ایک پیانہ جب زمین کی حرکت کے رہے پر زاویہ قائمہ بنا آ ہے تو وہ لسا ہو جا آ ہے۔ ہمیں ان نا قابل فهم فارمولوں کے سامن جن کی جگہ تديم طبعيات كي صفائي اور وضاحت نے لے لى ب 'اكسارے كام لينا جاہے۔ شايديہ فارمولے صحیح ہوں۔ بسرحال انسان اس سائنس کی صحت پر شک کرتا ہے جو روز بروز مشکل سے مشکل ز ہوتی جا رہی ہے اور مرنیا دن گزشتہ دن کی تردید کرتا دکھائی دیتا ہے۔ یہ پہلے مارے سانے "ذرات" چش كرة ب اوراس كے بعد برقیات اور پر مقادر برقیات اور بالا فر مادى دنیا كى ایک مقدی تصویر جو برتی اروں سے اعجازا بن ہے اور جس کا کوئی مادی مرکز نہیں ہے۔ صرف سے عربی ش اید کنے کی جرات ہے کہ "زرات کا ہر تصور ایک افسانہ ہے اور تجربہ نہیں ہے"۔ جمیں جمال کہیں بھی دینیات نظر آئے'اس سے دامن بچاکے رکھنا چاہے 'خواہ وہ ممل ما ینسول بی سے کیوں نہ تعلق رکھتی ہو۔ شاید باوجود ہماری غیرمستقل ہمہ دانی کے مادہ کا وجود قطعی ہو۔ ہم چاہے سائنس کی نئی دینیات سے شغف رکھیں الین روزمرہ زندگی میں ہم "قوت" کو "ان" - متعلق ديمية بي- وه چزجو مكاني اور مرئى ب وه چزجو كه "بم "نيس ب اور احمامات ان کیا ہے؟ ہمیں بے باکانہ طور پر یہ اعتراف کرلیما چاہیے کہ ہم ابھی تک نبیں جائے۔ الين الك بات يقين م كديه نيا ماده انيسوين صدى كى سائنس كانديم ماده نبين م دنيا ماده لامتاى توتول کی ایک صورت ہے۔ یہ مادہ ارتباط عقر میمیادی اور نفوذی اعمال عدت برق مجلکتے نور اور بغیل کے بے آب رتھ سے زندہ ہے۔ حرکت وقت اور طاقت برجکہ ہے۔ ہم اب کی چڑکو

ہے جان شیں کمہ کتے۔ فولاد کا ایک عمرا جو بظا ہر بہت جامہ ہے دراصل اندرونی اور بیرونی قوتوں (مشلاً حدت دیاؤ) وغیرہ کا توازن ہے۔ جب ہم کسی دھات کے عمرے تریب اپنا ہاتھ رکھتے ہیں تواس کے سالمات کی حرکت میں تبدیلی آجاتی ہے۔ لیوکریٹس کی وہ پرانی تشبیہ اب زیادہ معنی خیز معلوم ہوتی ہے:

الرجب کیر فرجس جنگ کا کھیل کھیاتی ہوئی میدانوں میں اترتی ہیں تو ان کی چمک وک آسانوں تک پہنچتی ہے اور تمام روئے زمین تا نے کی طرح در خثال نظر آتا ہے اور زمین سے انسانی انبوہوں کے قدموں کی آوازیں اٹھتی ہیں اور کوہسار اس شور و غوعا سے ہراساں ہو کر اس کی گونج کو ستاروں تک پہنچا دیتے ہیں۔ لیکن اونچ پہاڑ پر پھر بھی کوئی نہ کوئی جگہ ایسی ہوگی جمال سے یہ چلتے پھرتے آدمی ساکن اور میدانوں میں محض ایک روشنی کا نقط معلوم ہوتے ہیں"۔

ہم "ہارہ" کا جتنا مطالعہ کرتے ہیں "اس کی حیثیت ہاری نظروں ہیں اتن ہی کم بنیادی معلوم ہو رہی ہے۔ اور ہم اے قوت کی خارجی شکل سمجھ رہے ہیں۔ ہمارا جسم زندگی اور ذہن کی خارجی ہیںت ہے۔ ایڈ مکٹن کہتا ہے "جہاں تک "حرکت" کا تعلق ہے "طبیعیات نے اس کی اہمیت پچان کی ہے اور اس بات پر زور دیا ہے کہ بھی سب سے بنیادی چزہے۔ ایک ہندو اہر طبیعیات سر بھریش چندریوس نے دھاتوں میں "حکن" کی کیفیت کو ٹابت کر دکھایا کہ دھاتوں میں "حکن" کی کیفیت کو ٹابت کر دکھایا کہ دھاتوں میں پچھ عرصہ بھریش چندریوس نے دھاتوں میں "محکن" کی کیفیت کو ٹابت کر دکھایا کہ دھاتوں میں "حکن سے بدل جاتا ہے۔ اور اس نے یہ ٹابت کیا ہے کہ دھاتیں کے بعد پچھ چزوں کا ردعمل عام حالت سے بدل جاتا ہے۔ اور اس نے یہ ٹابت کیا ہے کہ دھاتیں محرکات "سکنات اور زہروں سے متاثر ہوتی ہیں۔ یہ تجربات انہی نتائج کے ساتھ تین بر اعظموں میں دہرائے گئے ہیں۔ "ہادہ کی زندگ" یہ الفاظ ہیں برس پہلے بے معنی تھے۔ لیکن آج یہ روزمرہ میں شامل ہوگئے ہیں۔ اب ہم ما ہرین طبیعیات اور کیمیا کو حیاتیا تی تصورات سے دوچار ہوتے دیکھتے ہیں۔ حیاتیا تی تصورات کا ساری کا نکات پر تسلط آج اتنا بعید از امکان نمیں جتنا کہ چند برس پہلے تا۔ ہیں۔ حیاتیا تی تصورات کا ساری کا نکات پر تسلط آج اتنا بعید از امکان نمیں جتنا کہ چند برس پہلے تا۔ ہیں۔ حیاتیا تی تصورات کا ساری کا نکات پر تسلط آج اتنا بعید از امکان نمیں جتنا کہ چند برس پہلے تا۔ ہیں۔ حیاتیا تی تصورات کو دیتا ہیں۔ معلوم ہو تا ہے کہ ذرہ پیدا ہو تا ہے 'پھلتا پچولانا ہے 'اپی طاقت کو دیتا ہے اور مرجا تا ہے۔

قوت کی جدید طبیعیات ہمیں مادیت اور روحانیت کے مسئلہ کی از سرنو تشکیل کی دعوت دی ہے۔ خارجی دنیا کا کون سا پہلو زیادہ حقیق ہے۔ مکانی جے بیس برس گزرے طبیعیات نے مادہ کانام ویا تھا یا وہ حرکت افروز پہلو جے ہم "قوت" کہتے ہیں؟ اس کا جواب "قوت" ہی ہو سکتا ہے۔ بی "قوت" نامعلوم" "ذات" اور "مطلق" ہے۔ کیا بی قوت بذات خود مکانی چزہے؟ ہم ایبالصور منیں کر سکتے ، جس طرح ہم خیال کو مکانی چز نہیں سمجھ سکتے۔ "مادہ" کی جان جو زندگی اور خود

افتیاری کی صفات سے آرات ہے اور یہ باریک پنمال قوت جس کے جلوے ہم ہر جگہ ویکھتے ایں ا ہر چزکی جان ہے۔

لين به الفاظ "جان" اور "اندر" محض استعارے بن- اگر بم انہيں استعارے نه سمجھیں تو یہ ہمیں فکر کی الجھنوں میں پھنیا دیں گے۔ ہمیں "مادہ" کا اس طرح تصور نہیں کرنا عاہے کہ یہ "قوت" ے کوئی علیحدہ چزے۔ اور اس طرح اس کے اندر رہتی ہے جس طرح یارہ۔ ڈیڈالس کے اتسام کے اندر رہتا ہے اور انہیں استحام اور ظاہری زندگی بخشا ہے۔ یہ حیاتیاتی عضر' یہ نطال قوت کوئی الگ چز نمیں 'جے مان سے الگ کیا جا سے۔ اس کا وجود مان کے وجود کے ساتھ ای طرح مسلک ہے جس طرح بدن کا وجود زہن کے ساتھ۔ قوت اور مادہ ایک ناقابل تحلیل حقیقت کے داخلی اور خارجی مظریں۔ مادہ برست ٹھیک کمتا تھا۔ اس نے مادہ کی حقیقت کو تفوق بختے ہوئے اس ایمان کا اظہار کیا کہ کا نکات کا تشکیل ارتقالہیں ضیں ٹوٹیا اور یہ کہ مفکر بندروں ے 'بندر جوانات ابتدائی ے اور موخر الذكر بے جان ماده سے اور بے جان ماده ترين ذرات ے پراہوا ہے۔ لیکن ہم اس خیال کو صحح عبھی مان کتے ہیں 'جب ہم سے معمیں کہ بے جان مادہ ك اندر زندگى كاليك اصول كار فرما - ايك الى طاقت جوا القاع مجيور كررى - ماده اور ذائن کے درمیان جو خلیج ہے ،ہم اس کو زہن کی تحلیل سے شمیں بلکہ مادہ کو اعلی مرتب دے کر عبور كتين-اس دنياكي حقيقت وي ع جو ماده يرست كتا ع-اس كا جرده ماده عاموا ع-لین مادی دنیا کے ہر ذرہ میں ایک خود اختیار قوت کام کرتی ہے ، جو زندگی اور فائن کی ضامن ہے۔ ہم بے کیف فتا کئے کے بارے میں وی کچے کسے ہیں جو ہر مکٹس متاز معمالوں کوایے مطبخ میں وعوت دي بوك كماكر ما تقا " تشريف لا ي كيو تك يمال بعي داي ماكت إلى "-

۵- زندگی

ہم نے "روحانیت" اور "اریت" میں ربط پیدا کرنے کی کوشش کی ہے۔ ایک طرف او ہم خاس نقطۂ نظر کو اپنایا ہے کہ تمام چیزوں کی اصلیت ادھ سے دیا رہ دی اور دائی سے کہ ور دو سری طرف ہم نے یہ کہا ہے کہ زندگی اور ذہن مادہ کے ساتھ لازی اور لابدی طور پر مرابط ہیں اور ہے کہ تمام اعلی اشکال فطرت اوٹی اشکال سے پیدا ہوئی ہیں۔ ہم نے پہلے نشاد نظر کی امرین طبیعیات کے اقوال کی مددسے تمامت کی ہے۔ لیکن ہمیں ان مشکلات سے دوجارہ وہ ہے جود اسرے المناد نظر کی تمام سے پیدا ہوتی ہیں۔ آئے پہلے ہم آخری صفالہ کو حل کرنے کی کوشش کریں کہ اعلی اور اولی افکال فطرت کے درمیان صفال کی فوجیت کیا ہے؟ اگر اس شلس کا مطلب ہے کہ ذی حیات موجودات ہے جان موجودات سے پراہوتی ہیں تو حیاتیات کی شادت اس نظریہ کے فلاف ہے۔ اس قشم کے ارتقاکی کوئی مثال ہمارے علم میں نہیں ہے۔ بسیجر کے تجربات جو سات برس (۱۹-۱۸۹۲ء) تک جاری رہے تھے 'اس خیال کی تردید کرتے ہیں کہ ابتدائی حیوانات ہے جان مادے سے پیدا ہوتے ہیں اور جدید سائنس مخلف شطوں میں سرولیم باروے کے اس خیال کا اعادہ کرتی ہے 'ہرانڈا' انڈے سے 'ہر خلیہ 'خلئے سے اور ہردی حیات 'ذی حیات سے پیدا ہوتا ہے۔ جے ایس ہلائین کہتا ہے کہ " ہے جان مادہ سے ذی ہردی حیات کو اخذ کرنے کا قطعا کوئی امکان نہیں "۔ گتاف ہو نیئر کہتا ہے "ذی حیات کی تخلیق؟ سائنس کی موجودہ حالت میں لہد بھر کے لیے کیا یہ امید کی جا عتی ہے جبکہ ہم سے دیکھتے ہیں کہ کتنی صفات 'کی موجودہ حالت میں لہد بھر کے لیے کیا یہ امید کی جا عتی ہے جبکہ ہم سے دیکھتے ہیں کہ کتنی صفات '

کتی وراثت 'ستقبل کے کتنے امکانات ایک ذی حیات چیزیں موجود ہیں"۔

لیکن اس شعبہ کی ہیئت کے باوجود ہم سے کہ سے ہیں کہ سے مشکلین کی قدر لاشعوری طور پر بے جان مادے کا ذی حیات موجودات سے مقابلہ کر رہے ہیں۔ سے مشکل کسی قدر کم ہو جاتی ہے اگر ہم اسے سادہ ترین ذی حیات اور نمایت پیچیدہ بستہ مادہ کے در میان خلیج تک ہی محدود رکھیں۔ ترکیبی کیمیا' کو کلے کی اصل سے ۲۰۰۰ء'۱۱ مرکب پیدا کر سکتی ہے۔ کوئی ہٹ وھرم ہی 'جس نے ابھی غیر ممکن کا ممکن ہونا نمیں دیکھا' یہ بات و ثوق سے کہ سکتا ہے کہ کیمیا بھی زندگی نہیں پیدا کر سکتا ہے کہ کیمیا بھی زندگی نہیں پیدا کر سکتا ہے کہ کیمیا بھی زندگی نہیں پیدا کر سکتا ہے کہ کیمیا بھی زندگی نہیں پیدا کر سکتا ہے کہ کیمیا بھی زندگی نہیں پیدا کر سکتا ہے کہ کیمیا بھی زندگی نہیں پیدا کر ساتھ لے۔ لیک بودا سورج کی روثنی اور زمین کے کیمیاوی مرکبات کو اپنے رس میں تبدیل کرتا ہے تو ہے جان موجودات کی جاندار موجودات میں تبدیلی پھر بھی ایک حقیق تبدیلی ہونے کی مثال ہے۔ ہاں اس میں ایک ذی حیات کا وجود پہلے لازی ہے۔ لیکن سے تبدیلی پھر بھی ایک حقیق تبدیلی ہے اور اس نا قابل فیم حقیقت کی ضد وجود پہلے لازی ہے۔ لیکن سے تبدیلی پھر بھی ایک حقیق تبدیلی ہے اور اس نا قابل فیم حقیقت کی ضد انحطاط کے ایک ہی عمل کے دو پہلو ہیں۔ ممکن ہے جیسا کہ فیکنز نے کما تھا کہ مادہ کسی ذی حیات اور جاندار' ارتقا اور وجود کی انحطاط یافتہ شکل ہو اور " ہے جان" اور "میکا گی" موجودات کی بھتی ہوئی زندگی کے آثار وجود کی انحطاط یافتہ شکل ہو اور " ہے جان" اور "میکا گی" موجودات کی بھتی ہوئی زندگی کے آثار وجود کی انحطاط یافتہ شکل ہو اور " ہے جان" اور "میکا گی" موجودات کی بھتی ہوئی زندگی کے آثار

عالباکی زمانہ میں یہ زمین جاندار موجودات کے لیے موزوں نمیں تھی اور عالباس پر زمی نے اس دقت جنم لیا جب زندگی کے لیے سازگار فضا پیدا ہو چکی تھی۔ ہمیں آریننس کے خیال کی پیردی سے کوئی فائدہ نہیں کہ دور دراز کے ستارے زندگی کا سرچشہ ہیں۔ کسی مسئلہ کو ملتوی کرنااس سے دوچار ہونا نہیں۔ آئے ہم یہ تصور کریں کہ کوئی حادثہ تمام نبا آت اور حیوانات کو مناصا ہے۔ اور مجربہ تصور کریں کہ ایک البی آب د ہوا دوبارہ پیدا ہوتی ہم

جو آج کل کی طرح معتدل اور مرطوب ہے اور آج کل کے سے تمام طبیعیاتی اور کیمیادی حالات بھی موجود ہیں۔ کیا ہے ممکن نہیں ہے کہ یہ زطین پھر جراشیم 'نبا بات اور زندگی کی لاکھوں اشکال پیدا کرے گی ؟ ایک مرتبہ ہم ارتقا کے اصول کو تسلیم کرلیں تو ہم اس کی مدیندی نہیں کر سے۔ ارتقا کی صف بیں شکیپئر سے لے کر ایک ابتدائی حیوان تک 'کوئی جگہ نہیں جہاں ہم رک جائیں اور تسلسل کی جگہ کسی معجزے کا دخل قبول کرلیں۔ جس طرح مکلے نے کہا تھا کہ انسان اور بندر کا فرق انتا زیادہ نہیں جتنا کہ اور اعلیٰ بندروں کا باہم فرق۔ ہم یہ کمہ سکتے ہیں کہ ترکیبی لیمیوں اور بدلو کے ورمیان فاصلہ تھوڑا ہے 'بہ نبست اس مسلسل صف کے جو "بدلو" اور کسی خدا پرست انسان میں تعلق بیدا کرتی خدا پرست انسان میں تعلق بیدا کرتی ہے۔

مادہ کا یہ نیا تضور کہ وہ "زندہ" ہے " ہے جان" اور "ذی حیات" کے درمیان تقابل کو اور مسلسل ارتقا کا تصور باندھنے کی مشکل کو کسی تدر کم کر دیتا ہے۔ زندگی حقیقت کے اس خار تی پہلو کی تخلیق ہے تخلیق نہیں ہے جو ہمیں وزن محصور پن اور مکانی صفات دیتا ہے 'بلکہ اس داخلی پہلو کی تخلیق ہے جو ہمیں ذرے کی قوت' اثیر کی برتی ہے تابی اور خلیہ کی بے قرار توانائی سرد کرتا ہے۔ انیسویں صدی کی طبیعیات اور کیمیا کے سیدھے سادے تصورات نے "بے جان" اور "جان دار" چیزوں کے تفاوت کو قطعی بنا دیا ہے اور سینر بھی اگر چہ ارتقا کو مکمل بنانا چاہتا تھا' اس مسکلہ سے پہلو بچائے اور یہ کیمیاوی عناصر میں تحلیل نہیں ہو سکتی"۔ جب طبیعیات اور کیمیا زندگی کے تصور اور مادے کو کیمیاوی عناصر میں تحلیل نہیں ہو سکتی"۔ جب طبیعیات اور کیمیا زندگی کے تصور اور مادے کو مسلسل سمجھنا سکے لیں گی' حقیقت اور ارتقا کی دو متفاد حصوں میں تقسیم ختم ہو جائے گی اور وہ مادہ جس کی حقیقت قوت ہے' اور وہ زندگی جس کی ہیئت مادہ ہے' ان دونوں کا ربط ہمیں وہ مکمل اتحاد اور جس کی بیئی بہم پہنچا تا ہے جس کے بغیر نہ سائنس کو سکون حاصل ہو سکتا ہے نہ فل فیہ کو۔

## ٢- ماده پرست كانظريه

لین اگر "بے جان" مادہ سے زندگی کا پیدا ہونا بعید از قیاس ہے تو وہ چرجے ہم "زہن"

ہے ہیں اس کے فطری ارتقا کا تصور باندھنا کس قدر مشکل ہوگا۔ نیطنے نے کہا تھا کہ مادہ کا کسی
الی ذات میں تبدیل ہونا ، جو فکر و تدبر کی المیت رکھتی ہو ، ناممکن ہے۔ ہم یمال بے جان مادہ کے
تصور میں وہی مشکلات و کھتے ہیں جو ارتقا کے تسلسل کو قربان کر کے ہی دور ہو سکتی ہیں۔ روحانیت
اور مادیت پھرا ہے ناقابل تردید دلا کل پیش کرتی ہیں اور ہمیں دو متضاد نظریوں کے در میان جران
چھوڑ جاتی ہیں ، جو ایک مکمل اور مربوط وحدت کے اجزا بنے سے گریز کرتی ہیں۔ آئے ہم کچھ دیر

ان ينم ها أن كا تجربه كرين:

مادہ پرست سلسل کے شوت سے ابتداکر تا ہے۔ بوس کے تجربات مادہ میں ایک خاص قشم کی حساسیت کی شمادت بہم پہنچاتے ہیں۔ شعاع پیا میں نقریہ کی ایک پتلی سلاخ' حرارت میں مساسیت کی حساسیت اس حساسیت سے بہت مختلف میں افراد رجہ کے اضافہ سے متاثر ہوتی ہے۔ یقینا یہ حساسیت اس حساسیت سے بہت مختلف ہے جو جاندار چیزوں میں پائی جاتی ہے۔ یہ ماحول پر قابو پانے کی صلاحیت پیدا نہیں کرتی۔ یہ محض اس راہ کی طرف اشارہ کرتی ہے جس کے ذریعے قدرت نے مادہ اور ذہن کے درمیان خلیج کو عبور کیا۔

ذبمن کے ارتقابی اگلی منزل پودول کے ان تا ٹرات میں نظر آئی ہے جو وہ مقام تعلق '
حرارت' نمی اور روشن سے حاصل کرتے ہیں۔ لیرکز سجھتا ہے کہ ذبمن کی بردی طاقت اور خصوصیت' سکھنے اور تجربہ کی مدد سے مختلف طریقوں سے عمل کرنے کی صلاحیت ایک اونی ذی حیات کی ممیز صفات ہیں۔ بوس ہی نے "برطانوی عجل ترقی سائنس" کو یہ ثابت کر کے متا ٹر کیا کہ انسان اور پودول کے دوران خون کے نظام بہت متنابہ ہیں اور یہ کہ بہتا ہوا رس ' محرکات' سکنات اور زہرول سے تا ٹر حاصل کرتا ہے۔ ایڈورڈ مینگل نے پودوں کے غلوں میں اوہ حیات کے مہین دورائ حراث کے دریافت کے 'جنیس اکثر ما ہرین نبا تات حیوانوں کے عصبی دھاگوں کے مشابہ سجھتے ہیں۔ دھاگے دریافت کے 'جنیس اکثر ما ہرین نبا تات حیوانوں کے عصبی دھاگوں کے مشابہ سجھتے ہیں۔ کچھ پودے روشن سے اس قدر متا ٹر ہوتے ہیں کہ وہ گلتانی گھڑیاں بن گئے ہیں۔ کیڑے کھانے والے پودوں کی پانچ سواقسام ہیں جن میں سے پچھ کے ہیں جیسا کہ ہمیں ڈارون نے بتایا ہے' بہت حیاس گومڑے ہیں' جو بہت معمول دباؤ کا اندازہ کر لیتے ہیں۔ ان مقاصد سے جو ذی حیات کے لیے حیاس گومڑے ہیں' مازگارا عمال کی یہ ابتدائی کوشش ہمیں ذہن کے آغاز کا پتہ و بی ۔ ان مقاصد سے جو ذی حیات کے لیے مفید ہیں' مازگارا عمال کی یہ ابتدائی کوشش ہمیں ذہن کے آغاز کا پتہ و بی ۔

حرکت کے ساتھ حساسیت بھی بڑھتی گئے۔ پودوں میں بے جان مادے کو غذا بنانے کی مطاحیت تو ہے گروہ حرکت نہیں کر سکتے۔ سوائے اس کے کہ وہ اپنی جڑوں کو زمین میں زورے دبا سکتے ہیں یا اپنے بوٹوں کو آسمان کی طرف اچھال سکتے ہیں 'لین انہوں نے اس سادہ زندگی کے لیے بہت سے بامقصد اعمال کی صلاحیتیں قربان کر دیں۔ وہ پودے جنہوں نے حرکت کی 'حیوان بن گئے اور انہوں نے اس عظیم الثان اور در دناک نظام عصبی کی طرح ڈالی جو آج معرکہ خیزی اور ضبط کا آلہ بن گیا ہے۔ اونی حیوانوں میں کوئی نظام عصبی نہیں ہوتا۔ ان میں حساسیت عمومی ہوتی ہوتی اور بدن کے ہررگ و ریشہ سے فلا ہر ہوتی ہے۔ لیکن ان اونی ا تعلیموں میں بھی تخصیص کار شروع ہوتی ہے۔ بعض ابتدائی حیوانات میں خارجی خلئے ایک خاص حساسیت رکھتے ہیں۔ لیکن اندرونی یا تجنی خطئے خارجی ماحول سے بے نیاز رہتے ہیں۔ ایک اور مزل اوپر آئے اور حساسیت کی تخصیص کار بڑھ

جاتی ہے۔ جیلی مجھلی میں کچھ عصبی خلتے بیرونی حصے میں تھلے ہوتے ہیں۔ وہ چند عملی خلوں سے متعلق ہوتے ہیں۔ یمال تخصیص کارنے عصبی خلیوں کو دد حصول میں تقسیم کردیا ہے۔ یمال جمیں نظام عصی کی پہلی شمادت میسر آتی ہے جو کہ زہن کا آلہ ہے۔

کسی نے اس سوال کا جواب نہیں ویا کہ جسم اور ذہن اگر وہ اتنے ہی مختلف ہیں تو ایک دو سرے پر کیونکر اثر انداز ہو سکتے ہیں۔ "کیونکہ جب روح الیوکریٹس نے کہا اعضا کو حرکت میں لاتی ہے یا جم کوخواب سے ابھارتی ہے یا چروبدل دیتی ہے یا بدایت دیتی ہے یا سارے آدمی کوادیر تلے کردیتی ہے۔ اور جب ہم یہ ویکھتے ہیں کہ ان میں سے کوئی اڑ بھی بغیر کس کے 'اور کس بغیر جسم کے ممکن نہیں تو کیا ہمیں سے تشکیم نہیں کرنا بڑا کہ زہن اور روح کی وہی حقیقت ہے جو بدن کی ے"۔ دیکھواس کے دو ہزار برس بعد مارک ٹوین کیو نکر فلنفی کا روپ بھر آ ہے۔

بوڑھا آدی (طنزا): "زبن کی حقیقت چونکہ روحانی ہے وہ جسمانی اٹرات تبول نہیں کر

جوان آدى: "نير!"

بوڑھا آدی: "توکیازئن صحے رہتاہے جبکہ جسم نشہ میں دمت ہو؟"

دماغ کے مجروح ہونے سے جنون پیدا ہوسکتا ہے۔ تکان سے نیند آسکتی ہے۔ دواؤل' باربوں' آسیجن یا خون کی کی ہے بے ہوشی پیدا ہو سکتی ہے۔شعور کی بنیاد حواس ہیں۔ شرمیل کا لوکا'جو صرف بینائی کی حس رکھتا تھا'جب بھی آنکھیں بند کر تا سوجا تا۔ آگھی میں شعور جلوں کی کھٹش سے بدا ہوتا ہے۔ جب کوئی کھٹش نہیں ہوتی 'عمل بغیر توجہ کے ہوسکتا ہے۔ شاید شعور ایک ہنگای مصبت ہے۔ ایک حیوان جس کی جبلتیں اور حواس اس کی ضروریات کے عین مطابق ہں 'شعورے نا آشنا ہوگا۔ لیلنے کا خیال تھا کہ جب انسان ماحول سے حاصل کی ہوئی عادات کو

فطرت ٹانہ بنالے گا،شعور ختم ہوجائے گا۔

جمال تک "خودی" یا "روح" کا تعلق ہے 'یہ فقط موروثی صفات اور سکھے ہوئے اوصاف ك مجموعه كا نام ب- جب تجربه بدلا ب تو روح بحى بدل جاتى ب- آدى اين جين ير ايك ا جنیانہ خارجت کے ساتھ نظر ڈالا ہے۔ چند المناک طالت کی شرط ہے اور ایک انسان دو مخصیتوں میں بٹ جا آ ہے۔ تجربہ کا کوئی مرکز واغ کے اعصاب کا کوئی حصہ اگر باتی حصول سے علیحدہ کر دیا جائے تو وہ ای الگ ہی مملکت قائم کرتا ہے۔ ظاہر ہے کہ خودی یا روح 'وراثت ' حافظہ اور مقصد کی ایک تازک وحدت ہے جولافانی سے زیادہ تانواں ہے۔ فكر عمل كا امكان ہے۔ توجہ ایک ناؤ ہے۔ نفرت ایک گریز ہے۔ اشتما ایک جبتو ہے۔

جڈبہ ایک حرکت ہے۔ خیال عمل کی پہلی منزل ہے۔ ہم اسے خیال اس لیے کہتے ہیں کہ عمل کے کسی اور ربخان نے اسے شکیل سے پہلے ہی روک دیا تھا۔ تدبر میں جم ممکن اعمال 'جذبوں اور آردووں کی رقابت کے بس میں آجا تا ہے۔ جیسا کہ کینن نے بتایا تھا کہ جذبات خون کے کوا کف ہر برووں کی رقابت کے بس میں آجا تا ہے۔ جیسا کہ گنن نے بتایا تھا کہ جذبیں آسکتا۔ غدود ورقیہ ہیں جو غدودوں کے رس سے پیدا ہوتے ہیں۔ ایڈرٹیل کے بغیر ہمیں غصہ نہیں آسکتا۔ غدود ورقیہ کے بغیر ہم احتی بن جاتے ہیں۔ تمام فکر وعمل آرزو کا رہیں منت ہے 'جو خود جم کی ایک حالت ہے۔ بھوک چند خلیوں کے اجربن ہونے کا۔ جنسی تصورات ہے۔ بھوک چند خلیوں کے اجربن ہونے کا نام ہے 'مجت چند خلیوں کے ابربن ہونے کا۔ جنسی تصورات جسمانی بلوغت سے پیدا ہوتے ہیں اور ونیا کی نصف شاعری خلیوں کے باعث معرض وجود میں آئی جسمانی بلوغت سے پیدا ہو جا تا ہے۔ یہ ہاضمہ 'تنفس اور اخراج کی طرح جم کی دنیا ہی سے متعلق ہے۔ یہ محل کے ساتھ فنا ہو جا تا ہے۔ یہ ہاضمہ 'تنفس اور اخراج کی طرح جم کی دنیا ہی سے متعلق ہے۔ یہ محل کے ساتھ فنا ہو جا تا ہے۔ یہ ہاضمہ 'تنفس اور اخراج کی طرح جم کی دنیا ہی سے متعلق ہے۔ یہ محلق ہے۔ یہ ہاضمہ 'تنفس اور اخراج کی طرح جم کی دنیا ہی سے متعلق ہے۔ یہ محلق ہرین وظیفہ ہے۔

### ٧- عينت يرست كاجواب

عینت پرست کہتا ہے کہ یہ استدلال شرمناک ہے۔ اس سادہ لوح ہادیت نیادہ کیا چر مفکہ خیز ہو علق ہے؟ کیا یہ بات سوچی جا علق ہے کہ ہادہ اپنی تبدیلیوں کے ذریعہ مشاہرے 'علم اور تسلط کے لیے اپنے آپ کا رخ کر سکتا ہے؟ ذہن کی ادنی کیفیتیں بھی ہادی اصطلاحوں میں ادا نہیں ہو سکتیں۔ مثلاً ہادہ کس طرح الم کا احساس کر سکتا ہے؟ انسان ہادہ کو یاد کرتے تصور کر سکتا ہے لیکن ہادہ کو مستقبل کا تصور کرتے یا شناخت کرتے تصور کرنا محال ہے۔ اگر ذہن 'دہاغ ہے تو مافظہ کی ہر کو تاہی کے لیے دہاغ میں ایک کائ ہونی جا ہیے۔ لیکن ایسا نہیں ہے۔ ذہن اور دہاغ کے فریضوں میں ممل متوازیت قائم کرنے کی ساری کو شش تاکام رہی ہے' سوائے اس کے ذہن طاوی اور آ قا ہے اور دہاغ آلہ اور مشین۔ کیا ہمارے زمانہ کی کوئی اور علمی شکست بدنیا تی نفسیات کی شکست ہونیا تی نفسیات کی شکست ہونیا تی نفسیات کی شکست سے اور دہاغ آلہ اور مشین۔ کیا ہمارے زمانہ کی کوئی اور علمی شکست بدنیا تی نفسیات کی شکست سے

لے پہلا قدم بھی نہیں اٹھایا۔ ہم برے فاصلوں کے بارے میں بھی ای طرح سوچ کتے ہیں 'جس طرح کہ جھوٹے فاصلوں کے بارے میں۔ ہمارا ایک میل کا تصور ایک اپنج کے تصور سے زیادہ جگہ نہیں روکتا۔ یا اس کے لیے زیادہ کوشش در کار نہیں ہوتی۔ ہم وقت کی طویل ہرتوں کے بارے میں اس طرح سوچتے ہیں جس طرح کہ ایک لیحہ کی یا دے متعلق۔ ہم اپنی مرضی کے مطابق تصورات کو برحا 'گھٹا اور جو ڑکتے ہیں۔ تجربے میں چاہے وہ کی طرح آئے ہوں 'اور تصور فکر نہیں ہے۔ بہت سے لوگ بھی بھی اپنے فکر میں تخیل کا عضر نہیں پاتے۔ ہمارے تصورات بنیادی نہیں ہیں بلکہ ضمنی حقیقت رکھتے ہیں۔ ایک شلٹ ٹوپی اور ابھری ہوئی تو ند پر ہاتھ 'پولین کی سیکٹوں پہلوؤں اور فظر ہائے نظر ہے نمائندگی کرتے ہیں۔ جس چیز کے بارے میں ہم بار بار سوچیں 'اس کے لیے ہمیں فقط ہائے نظر ہے نمائندگی کرتے ہیں۔ جس چیز کے بارے میں ہم بار بار سوچیں 'اس کے لیے ہمیں کم تخیل در کار ہے۔ تخیل عمل کی تیاری کے طور پر اہم ہے۔ جمال عمل نہ ہو' فکر کم سے کم تخیل کے ساتھ روال دوال نظر آئا ہے۔ اس وقت یہ عمل کمی مادی تصور یا استعارے کی حدے با ہر چلا

مادہ پرست کے لیے شعور کا مسئلہ حل کرنا بہت دشوار ہے۔ وہ دیانت کم اور جرات زیادہ استعمال کرتا ہے۔ اور یہ کہ کرکہ ''شعور کا کوئی دجود نہیں'' فرض کرلیتا ہے کہ اس نے یہ مسئلہ حل کرلیا ہے۔ اس کا مرتبہ اخلاقی اور ذہنی طور پر اس عینیت پرست کے برابر ہے' جو خارجی دنیا کی حقیقت کا انکشاف عام لوگوں کے بعد کرتے ہیں۔ انہیں حقیقت سے انکار کرتا ہے۔ فلفی ہمیشہ کسی حقیقت کا انکشاف عام لوگوں کے بعد کرتے ہیں۔ انہیں یہ جانے ہیں کہ خارجی دنیا موجود ہے' تین سو برس لگے۔ اور جب نے حقیقت پندول نے شادیا نے بجا کر اعلان کیا کہ خارجی دنیا کا وجود کسی قدر یقینی ہے' تو اقلیم فلفہ جرت اور تشکک سے شادیا نے بجا کر اعلان کیا کہ خارجی دنیا کا وجود کسی قدر یقینی ہے' تو اقلیم فلفہ جرت اور مادہ پرست گونج اٹھا کہ شاید خارجی دنیا موجود ہے۔ ممکن ہے تین سو برس بعد کردار پرست اور مادہ پرست واضلی دنیا کی حقیقت اور شعور کی حقیقت اور فعالیت دریا فت کرلیں۔ اس وقت وہ ایک عام آدی

مکیلے نے اپی مصدقہ دیات کے ساتھ یہ اعتراف کیا کہ ہادیت شعور کی توجیہ نہیں کر سکتی اور وہ اپنی منطق اور مفروضوں سے مجبور ہو کریہ کہتی ہے کہ شعور ایک نتیجہ ہے 'جو سبب نہیں بن سکتا۔ وہ دماغ اور اعصاب میں ایک بے سود اضافہ ہے 'جس طرح چراغ میں حدت یا آگ میں روشنی۔ یہ سمجھ ہے کہ ارتقامیں بہت سے بے سود اعضا پیدا ہوئے۔ غالبًا اس لیے کہ وہ بے ضرر تھے یا بھی کسی زمانہ میں سود مند تھے۔ مادہ پرست کو اس خیال کی اجازت نہیں کہ شعور بھی بھی سود مندیا مضرت رساں تھے 'جیسا کہ بہت ممکن ہے۔ آگر وہ ایک شرمیلا مفکر ہونے کی وجہ سے یہ مان لے گا کہ خود مرکزیت Self Conciousness وبال جان ہے۔ ہم میں سے کون ٹاگوں کے متعلق کہ خود مرکزیت

سوچتے ہوئے ٹھیک طرح چل سکتا ہے؟ اور مادہ پرست کس طرح اس شمادت کو نظرانداز کر سکتا ہے کہ شعور نے زندگی کی طاقت اور کچک کے ساتھ ساتھ نشود نما پائی ہے اور وہ حیوان 'جن میں شعور بدرجہ اتم موجود ہے ' تخلیق پر حاوی ہیں۔

### ۸- زکیب

وقت آگیا ہے کہ ہم ان رشتوں کو جو ڑیں اور ان نیم حقائق کو وحدت میں مربوط کریں۔ لا نینزنے نمایت سادگ سے وحدت پیدا کرنے کے لیے "معینہ ہم آ ہنگی" کا تصور پیش کیا۔اس کے نزدیک زہن اور جم متوازی تھے لیکن ایک دوسرے سے مستغنی۔ وہ دوش بدوش چلے ہیں الیکن ایک دو سرے کو چھو نہیں یاتے' نہ ایک دو سرے کو متاثر کرتے ہیں۔ ان کا ہر لحہ ارتاط مجریائی رحمت کا ایک اور ثبوت ہے۔ اس نظریہ کا فقط میں فائدہ ہے کہ یہ اکثر نظریوں سے زیادہ احتقانہ نہیں ہے۔ اس کی حیثیت تقریباً وہی ہے جو فلفے کے تازہ ترین فیش "ناجانبدار حقیقت" کی ہے۔ ہارے "غیرجانبدار وحدت برستوں" کے لیے (جن میں برٹرینڈ رسل کا فلفہ سب سے زیادہ قابل قبول ہے) طبیعیات نے مادہ کو روابط اور واقعات کا نظام بنا دیا ہے اور نفیات نے ذہن کو روابط اور واقعات کا نظام بنا دیا ہے اور مشاہرہ ان دو دنیاؤں کا ہنگای تصادم ہے۔ ان دو قدیم ضدین کا یہ میل بھی خدا ہی عمل میں لایا ہوگا۔ اس "غیرجانبدار حقیقت" کے سمندر میں روابط اور واقعات کے اس مہین گودے میں سے مادہ اور ذہن بیدا ہوتے ہیں۔ جسم اور روح یہ مہین حقیقت بن گئے ہیں۔ ہم توای بات میں یقین رکھتے ہیں کہ خارجی دنیا کے واقعات ہمیں ایک مرئی حقیقت کا پتہ دیتے ہیں 'جے ہم بجا طور پر مادہ کہ سکتے ہیں اور جو افسوسناک مد تک ماری آرزدؤں اور مارے احساسات سے مستغنی ہے۔ چونکہ مادہ "بے جان" نہیں "جاندار" ہے؟ زہن اور مادہ کا مسلمہ غلط مفروضوں کی بنا پر بدا ہو آ ہے۔ یقینا مادہ پرستوں کے مادہ کے لیے ذہن بننا مشکل ہے۔ لیکن جن لوگوں نے جدید طبیعات کے ہنگاموں کا مطالعہ کیا ہے 'وہ جانتے ہیں کہ آج کل کی سائنس کا مادہ ذہن کی طرح زندہ اور غیر مرتی ہے۔ اس قتم کے مادہ سے ذہن کا بیدا ہونا کوئی معجزہ نہیں۔ لیکن سوال یہ ایک کے دوسرے سے پدا ہونے کا نہیں ہے۔ اب یہ سوال اس طرح ادا ہوسکتا ہے کہ ذہن مادے کی اون اشکال اعلیٰ اشکال کیو تکرین سکتی ہیں؟

کیونکہ زبن مادہ نہیں ہے اور مادہ ذبن نہیں ہے' مادہ ذبن حقیقت ہے۔ ذبن مادہ کے اندر کوئی علیحدہ وجود نہیں ہے۔ زندگی جسم میں اس طرح نہیں رہتی جس طرح کوئی مخص اپنے مکان میں رہتا ہے۔ ذبن ایک اسم مجرد ہے۔ ایک اجماعی نام ہے' جو ہم زندہ حقیقت کے اعمال کو تب دیے ہیں جب وہ سوچی ہے۔ جس طرح بینائی حقیقت کے اعمال کا نام ہے 'جب وہ دیکھتی ہے یا محبت حقیقت کے اعمال کا نام ہے 'جب وہ ملکیت یا سردگی کی طلب رکھتی ہے۔ ذہن اور مادہ ایک دو سرے پر اثر انداز ہوتے ہیں۔ اس طرح نہیں کہ دو علیحدہ چزیں ایک دو سرے کو متاثر کرتی ہیں ' بلکہ محض اس طرح کہ جسم کا ایک عضواور وظیفہ (اعصاب 'خیال) دو سرے اعضا اور وظا کف کو (سینہ ' شفس ' پیٹ ' ہاضمہ ' اعضا ' حرکت ' جنس ' ناسل ' غدود' رس ) کس طرح متاثر کرتا ہے اور کیو نکر ان سے متاثر ہوتا ہے؟ زندہ حقیقت کا نشود نمایا فتہ حصہ نظام عصبی کے ترکیبی اعمال سے باتی ماندہ حصوں کو یکجا کرتا اور ان کے اعمال کی رہنمائی کرتا ہے۔ ذہن کی اعلیٰ شکل ادنیٰ ترین اشکال حیات اور ذرہ کی قوت سے فطری طور پر مماثل ہے۔ حق کہ شعور جس کی ہم شکوں اور خاکوں سے دیات اور ذرہ کی قوت سے فطری طور پر مماثل ہے۔ حق کہ شعور جس کی ہم شکوں اور خاکوں سے نہیں بلکہ اس بے بناہ قوت سے افذ کرتے ہیں جو کہ مادہ کی جان " اور اس بے بناہ قوت سے افذ کرتے ہیں جو کہ مادہ کی جان " اور اس بے بناہ قوت سے افذ کرتے ہیں جو کہ مادہ کی جان " اور اس بے بناہ قوت سے افذ کرتے ہیں جو کہ مادہ کی جان " ب

اگر ہم "فكر" كاذكراس طرح كريں كہ وہ جم كاايك وظيفہ ہے توبہ جان لينا چاہيے كہ ہم جم كو ماده نهيں سمجھتے بلكه زندگی سمجھتے ہیں۔ ایک سادہ ترین خلیہ میں بھی قوت مرکزی حثیت رکھتی ہے اور مادہ ہیئت (اگر استعارہ سے کام لیں) تو محض ایک خول ہے۔ زندگی ہیئت کا وظیفہ نہیں 'بلکہ ہیئت زندگی کا وظیفہ ہے۔ مادہ کا وزن اور ٹھوس بن ایٹمی قوت کا اظہار ہے اور جسم کا ہرعضواور ہر عصب آرزو کا آلہ ہے۔ یہ خیال غلط ہے کہ زہن کی ابتدا احساسات سے ہوتی ہے'جو خود بخود فکر ین حاتے ہیں۔ اس کے برعکس حقیقت سے کہ آرزو کی قوت ذی حیات موجودات کی جان ہے۔ خارجی مراخلت سے قطع نظر آرزو مارے مقاصد علانات اور اعمال کی ذمہ وار ب اور وہ احاسات اور تجربہ کا نتخاب کرتی ہے۔ تجربہ حقیقت مطلق نہیں ہے کیونکہ اے ماری آرزو کی انتخاب کرتی ہیں۔اگر حقیقت مطلق کا تصور لازی ہے تووہ قوت ہے جو ذرہ کی منتشر توانائی ہے ابھر کر بالغ زہن کے مربوط اعمال تک پہنچتی ہے۔ وہ بالغ ذہن جو اس کے مقاصد میں وحدت پیدا کرتا ہے اور تمام اجزاء کو کل کے رشتہ میں دیکھا ہے؟ اس زندہ حقیقت کی قوت تھی۔ یہ جس نے اعصاب اور دماغ کی تشکیل کی۔ اب ہم سوچ کتے ہی کونکہ ہمارے یاس دماغ ہیں۔ لیکن مجھی زندگی نے دماغ سوچنے کی کوشش میں بنایا تھا۔ اب بھی دماغ کا نشود نمااس طرح ہو آ ہے کہ آرزو ے برمائے ہوئے خیالات کی آزمائٹوں میں الجھے۔ زندگی اول ہے اور واضلی حقیقت ہے۔ مادہ زمان میں ہے اور مکان سے جدا نہیں ہو سکتا۔ اس کی حیثیت منطق اور اہمیت میں ٹانوی ہے۔ مادہ زندگی کی بیئت اور مرئیت ہے۔

اس کا ظاہری لباس ہے۔ لیکن یہ برگساں کی طرح یہ تشکیم نہیں کرتی کہ مادہ اور زندگی جمعی علیحدہ بھی ہو کتے ہیں۔ ہر جگہ یہ دونوں ایک ہیں۔ کوئی ہمیں یہاں تصوف کا طعنہ نہ دے۔ مادے اور ذہن کی عاضرو ناظرو مدت اس حقیقت سے زیادہ متصوفانہ یا نا قابل فہم نہیں کہ ایک ہی انسان میں یامقصد فكر اور ب تاب بدن مل جاتے ہيں۔ زندگي كو بنيادى حيثيت وينا "تصوف" كيو نكر بن كيا ، جبكه مم كى اور چزے زيادہ زندگى كو قريب سے اور باتى سب چزوں كو زندگى كے توسط سے جانتے ہیں۔ مادی میکانکیت ندہب کے خلاف ایک بورش تھی اور داخلی عینیت لاندہی کے خلاف ایک جماد تھا۔ اگر ہم اپنے خیالات اور اپنے زمانہ سے خوف زدہ نہیں 'تو ہم دونوں کو مسترد کر کتے ہیں۔ اور ذہن اور بدن کی وحدت میں مادیت' روحانیت' عینیت رو نہیں کے گئے' بلکہ وہ سب ایک رشته میں مسلک ہوگئے ہیں۔ مادیت 'جمال تک وہ کا کنات کو ارتقاء اور نشودنما کی وحدت میں بندھا دیکھتی ہے۔۔۔ عینیت 'جمال تک وہ معلوم حقیقت کو تجربہ تک محدود رکھتی ہے۔۔۔ روحانیت كونكه وه حقیقت كومكان و بازت اور وزن میں تلاش نهیں كرتی بلكه ایك "نعال قوت" میں جو كه ایٹم کی زندگی بھی ہے اور صاحب تخلیق کی طاقت اور راز بھی "پیدوہ تحریک اور وہ روح ہے جو ہر صاحب فکر ، فکر کے تمام موضوعات اور دنیا کی تمام چیزوں میں جاری وساری ہے"سائنس نے اس شاعرانہ وجدان کی تقید بق کردی ہے۔

ہم نے ایک ایسا فلفہ وضع کرنے کی کوشش کی ہے جو جامع ہواور دنیا کی متنوع پیچیدگی پر حادی ہو۔ یقیناً ہم اس کوشش میں ناکام رہے ہیں اور اپ مشاہرے اور احساس کو ہم نے زیادہ الجھادیا ہے۔ سمندر کا ایک قطرہ 'سمندر کی حقیقت پر کیو نکر عبور پا سکتا ہے؟ ہمارا منطق اور ہمارے فلسفیانہ نظام اس لیے درماندہ ہیں کہ رواں اور دواں چشموں 'قدرتی منا ظراور گھمبیر بادلوں میں بے بناہ ذندگی موجزن ہے۔



# باب چہارم کیاانسان ایک مشین ہے؟

### ا- تاظر

اب ہم خارج دنیا سے داخلی دنیا کی طرف آتے ہیں۔ لیکن ہم ذہن کی حقیقت پر نہیں بلکہ اس کے عملی پہلووک پر غور کریں گے اور غور و فکر کے اس عمل میں ہم خارجی اور داخلی دنیاؤں کو الگ نہیں کریں گے ، کیونکہ جیسا کہ ہم دیکھ آئے ہیں یہ دنیا کیں محض خیال میں علیحدہ ہو سکتی ہیں ورنہ در حقیقت مکان اور زمان میں وہ ایک ہیں۔ ہرائیٹم کا ایک زندہ مرکز ہے اور ہرزہن کی ایک مادی ہیئت۔ بلند ترین ذہن ارتقا کے سلسلہ میں ادنی ایٹم سے متعلق ہے اور ایک کے قانون دوسرے کے قانون جو سرے کے قانون کی ہیں۔ اگر ایٹم ایک کل ہے توانسان ایک مشین ہے۔

جربت قدیم ترین فلفہ ہے ، جس طرح روحیت مظاہر قدیم ترین ندہب ہے۔ سادہ ترین فدہب ، ہرچز میں ایک بے ربط عزم دیکھتا ہے اور ابتدائی فکر اس شفاف عقیدہ کے خلاف اس طرح احتجاج کرتا ہے کہ فرد کا نتات کے قانون کے سامنے بے بس ہے۔ ان مخلف ابتدائی مراحل ہے ابحر کر فلفہ اور ندہب شاید ایک ہی مقام اور منزل پر پہنچ جائیں۔ عالمگیرعزم کی بے ربطی شاید کبھی وور ہو جائے اور وہ دنیا کے اٹل قوانین کے مطابق نکل آئے۔ مشرق میں جمال انسانوں کی ذرخیزی دفین کی سل انگار پیداوار سے بڑھ گئی ہے اور جمال روح مصائب تلے کچلی گئی ہے اور فرد اجتماع فرین کی سل انگار پیداوار سے بڑھ گئی ہے اور جمال روح مصائب تلے کچلی گئی ہے اور فرد اجتماع میں گم ہوگیا ہے ، عزم میں ابتدائی عقیدہ ، نہ ہب اور فلفہ سے ختم ہو رہا ہے۔ وہاں ندہب اور فلفہ سے سمجھتا ہے کہ آر ذو کے خاتمے اور قدرت کی طاقتوں کے سامنے سرتسلیم خم کر دیے ہی سے سکون سے سکون طلب حاصل ہو سکتا ہے اور وہاں کے مفکر اور ندہبی پیشوا تقدیر میں ایک اداس ایمان رکھتے ہیں۔ اللہ حاصل ہو سکتا ہے اور وہاں کے مفکر اور ندہبی پیشوا تقدیر میں ایک اداس ایمان رکھتے ہیں۔ اللہ حاصل ہو سکتا ہے اور وہاں کے مفکر اور ندہبی بیشوا تقدیر میں ایک اداس ایمان رکھتے ہیں۔ انسانست کے اس و سیع سمندر میں فرد کی کوئی قدر واہمیت نہیں۔ ایک لانتاہی اور المناک ماضی کے انسانست کے اس و سیع سمندر میں فرد کی کوئی قدر واہمیت نہیں۔ ایک لانتاہی اور المناک ماضی کے انسانست کے اس و سیع سمندر میں فرد کی کوئی قدر واہمیت نہیں۔ ایک لانتاہی اور المناک ماضی کے

پس منظر میں فرداپ آپ کو ایک بیکار ذرہ سمجھتا ہے جوعدم سے وجود میں آیا اور جو پکھ دریر بڑم خود سی منظر میں فرداپ آپ جیسے کوئی جابر دسمن اسے ایسا سیک و دو کرنے کے بعد بالاخر تاریکی کی طرف یوں تھنچا چلا آپا ہے جیسے کوئی جابر دسمن اسے ایسا کرنے پر مجبور کر رہا ہو۔ عمر خیام نے بھی فرد کی حالت کے متعلق میں اندازہ لگایا تھا اور اس خیال کو اشعار میں یوں اداکر دیا ہے کہ ہر سرکش نوجوان نے انہیں اپنا در دبنالیا ہے۔

لین فعال اور ترقی پذیر تمذیبوں میں جہاں تدبیر کا چراغ تقدیر کے سامنے روش ہو کر کائات پر کسی قدر تسلط پا ہے اور دیو ہاؤں کے لیے خوبصورت عبادت گاہیں اور فلسفہ کی عالی شان کائات پر کسی قدر تسلط پا ہے اور دیو ہاؤں کے لیے خوبصورت عبادت گاہیں اور فلسفہ کی عالی شان کمار تیں بنا تا ہے 'فردا پی شخصیت کے شخلی ہی پہلوؤں پر ایمان رکھتا ہے۔ وہ اپنے اندر خود اختیاری کے شعلہ کو محسوس کر تا ہے اور او کمپس کے دیو آؤں کو بھی اپنے تصور کے سائچ میں ڈھالتا ہے۔ پر بانیوں نے کائنات میں ارتقا کے اصول کو کار فرما دیکھا۔ ہر جگہ دیو تا تھے اور متضاد تھا کتی کے درمیان ہم آئگی پیدا ہو جاتی تھی۔ افلا طون اور ارسطوب سمجھتے تھے کہ یہ کائنات اس طرح کسی کائل مقصد کی طرف رواں ہے جس طرح عاشق کی نظر کی کشش محبوب کو اپنی طرف کھینچتی ہے لیکن یہ زندہ دل تہذیب جو فتح و دولت کی پیدا کی ہوئی تھی 'چند دنوں کی مہمان تھی۔ جب بپارٹا نے پر پکیا۔ وہ تھیس کو تو انسان باتی و لافائی معلوم نہیں ہوتے تھے اور فلسفہ شرقی زینو کے فکر میں اس نتیجہ پر پہنچا۔ وہ نتیجہ جے سفو کلیس کئی نسلوں پہلے یوں ادا کر چکا اور فلسفہ شرقی زینو کے فکر میں اس نتیجہ پر پہنچا۔ وہ نتیجہ جے سفو کلیس کئی نسلوں پہلے یوں ادا کر چکا تھی میں ہے۔

تھی ہوئی تہذیب پرانہ سال انسانوں کی طرح قسمت پر نیتین رکھتی ہیں۔ انحطاط کی قوتوں کے سامنے ہے ہیں ہو کروہ اپنی تکان کو قسمت اور اپنی فکست کو تقدیر کا حسین نام دے کر تسکین حاصل کرتی ہیں۔ حزن و میاس کی اس تاریک مٹی میں سے مسیحیت کا وہ پودا پھوٹا جس کی حثیبت ایک منتشردنیا میں امید کی آخری کرن کی تھی اور نئے ندہب کے قلب میں جو ابھی تاریک خیال' رسوم اور عشرتوں سے الجھا نہیں تھا' وہ یا سیت تھی جس میں اس نے جنم لیا۔ جنت میں ایکان کا ایک اور پہلو زندگی کا خوف اور مستقبل پر بداعمادی تھی۔ سے اواس بداعمادی' خمگین میں ایک کا فیف اور مستقبل کا علم تھا اور ہر انسان کے انجام سے واقف تھا۔ ہر روح کی نجات یا عاقبت اس کی پیدائش سے پہلے ہی مستعین ہو چکی ہے کیونکہ مستقبل خدا کے علم ہر روح کی نجات یا عاقبت اس کی پیدائش سے پہلے ہی مستعین ہو چکی ہے کیونکہ مستقبل خدا کے علم کئی فرقوں میں بٹ گئی جو نگہ مستقبل خدا کے علم کئی فرقوں میں بٹ گئی جو نگہ و سے دانوں تقدیر سے بھی زیادہ ظالم اور جابر تھے۔

اپ علم کو ریاضی اور مقدار کے قوانین تک ہی محدود رکھنا چاہیے۔ نیوٹن کی شہرت اور میکانکیت میں اس کے کمال نے ہرطالب علم پر جادو کا کام کیا۔ علم الابدان اور علم نفیات کے ماہرین خلیہ کی نشوونما اور آرزو کی بے تابی کے لیے میکا نکی تو جیس اور ریاضی کے اصول تلاش کرنے گئے۔ فلفہ ریاضی کے نشہ میں چور ہوگیا۔ ڈے کارٹ نے مخاط ابہام سے کام لے کریہ بتایا کہ تمام ونیا ایک مشین ہے اور سینوزا نے کا کتات کی تر تیب کے نمونہ پر اپنے خیالات کی تشکیل کی۔ نئی روشن کے باغیوں کو جنہوں نے اپنے عمد میں انسان کے ہاتھوں اور ارادوں کی جگہ لینا کی۔ نئی روشن کے باغیوں کو جنہوں نے اپنے عمد میں انسان کے ہاتھوں اور ارادوں کی جگہ لینا شروع کر دی تھی 'یہ بات پند آئی کہ انسان خداکی صورت کے مطابق نہیں بنا بلکہ مثینوں کے شروع کر دی تھی 'یہ بات پند آئی کہ انسان خداکی صورت کے مطابق نہیں بنا بلکہ مثینوں کے نمونہ پر بنا ہے۔

صنعتی انقلاب نے حریت کا قدیم فلفہ برباد کر دیا۔ سب سے پہلے اس نے ذہن کو مشین چلانے کے عمل سے آشا کیا اور اسے اس بات پر مجبور کیا کہ وہ اسباب کو میکا کی سمجھے۔ مزدور جو کار خانہ کی چاردیواری سے خوگر ہوگیا تھا' جب اس نے دیکھا کہ اس کے گرد دھڑ کی زندگی پہوں اور آلوں پر گھومتی ہے تو اس نے زرعی زندگی کو فراموش کر دیا' جس میں نیج زمین میں سے یکا یک پھوٹ پڑتے تھے اور ہر کھاد کا خیرمقدم کرتے اور زرخیز فراوانی سے پیدا ہوتے تھے۔ وہ دنیا جواگے پودوں اور ضدی بچوں' شفیق ماؤں اور اولوالعزم باپوں کی دنیا تھی' جدید ذبن کے لیے کلوں کی دنیا بی گئی۔ ان سیاروں سے لے کرجو میکائی طور پر سورج کے گرد چکرلگاتے تھے' اس خورد بنی زندگ بی بین گئی۔ ان سیاروں سے لے کرجو میکائی طور پر سورج کے گرد چکرلگاتے تھے' اس خورد بنی زندگ تک بورو شنی کی ایک کرن کی طرف انبوہ در انبوہ کھنجی آتی تھی' ہر چیز مشین تھی۔ سائنس کو یقین تک' جو روشنی کی ایک کرن کی طرف انبوہ در انبوہ کھنجی آتی تھی' ہر چیز مشین تھی۔ سائنس کو یقین ہزاروں فریب نظر پیدا کے تھے اور ہزاروں منظرید لے تھے۔ اس نے احزا ما" یہ نتیجہ نکالا کہ صاحب ہزاروں فریب نظر پیدا کی جے اور ہزاروں منظرید لے تھے۔ اس نے احزا ما" یہ نتیجہ نکالا کہ صاحب جائیداد صبح تھیل نگار ہے اور اس کے تار تمثیل ہیں۔

 پردوک کی طرح ، جنیں انتخابات میں فقط گنا جاتا تھا ، بے حس ہو کر رہ گئے۔
جب غلاموں نے اس مشین کے خلاف بغاوت کی تو اس فلسفہ کی رہنمائی میں جو کلوں کے
تلا اور غلبہ کو تشلیم کرتا تھا ، اشتراکیت نے بھی بے باکی سے جبریت اور میکا کئی سائنس کی حمایت
کی۔ اس نے اپنے پیرووں کو بخزاور ہیکل ، پنسر اور مار کس کی کتابیں پڑھا کیں۔ اس فلسفے کے
زدیک نہ صرف ونیا بلکہ تاریخ بھی ایک مشین تھی ، جس میں ہر انقلاب کا سبب روٹی کی قیمت تھی
اور ایک اچھا اہر اقتصادیات ، جے حال اور ماضی سے واقفیت ہو ، مستقبل کے ہر پہنچ و خم کے متعلق
پیش گوئی کر سکتا تھا۔ انسان اب وراخت اور ماحول کا بندہ تھا۔ اس کے تمام اعمال موروثی اور مادی
اسبب کا نتیجہ تھے ، جو اس کے اختیار سے باہر تھے۔ وہ محض ایک جران کن ذی حیات کل تھا۔ اس
لیے جب وہ کی جرم کا مرتکب ہو تا تو حقیقت میں وہ خود بے قصور تھا۔ یہ ساج کی خرابی تھی۔ اگر وہ
احتی تھا تو یہ اس کل کا قصور تھا جس نے اسے بناتے ہوئے کوئی پر زہ ٹھیک طرح نہیں جڑا۔ اس
وجہ سے اسے رائے وہندگی یا صدر حکومت بننے کے حق سے محروم نہیں کرنا چاہیے۔ ونیا کو
ضرورت ہے ایک بڑی اور بہتر مشین کی 'ایک قوی مشین کی 'جس میں ایک منظمہ مشین 'کرو ڈول

کی اہارت پند عمد میں قائدین شاید یہ اجازت دے دیے کہ مظلوم عوام بس ای خواب آور فلفہ کو اپنا سکتے ہیں لیکن ایک جمہوری صدی میں عظیم ترین مفکر وطن پرستی کے احساس سے مجبور ہو کرعوام کے فلفے میں شریک ہوگئے۔ قادر مطلق اور حاضر نا ظرمشین پر شک کرنا رواج اور مصلحت کے عین خلاف تھا۔ بڑے بڑے ادیبوں نے یہ اعلان کر دیا کہ ہم بھی کلیس ہیں اور ہمارے خیالات لاکھوں صدیوں پہلے ہم میں واخل کر دیئے گئے تھے کہ بروقت ان کا اظہار کر دیا جائے۔ شیمن نے نئے دیو تا کو تسلیم کیا اور اس کے اعزاز میں ایک فلفہ تنقید تیار کیا۔ زولا نے یہ وکھائے شیمن نے لیے طویل المئے لکھے کہ آباؤ اجداد رکھنے کی قیمت اوا کرنا پڑتی ہے۔ طامس ہارڈی نے حالات کے مقابلہ میں انسان کی ہے ہی دکھائی اناطول فرانس نے لا ٹائی حسن کے ساتھ روح کی غلامی اور زندگی کی رائے گائی کا رونا رویا اور ڈا نزیو کو ہر جگہ موت 'فتح یاب اور خندہ زن نظر آئی۔

عالبا فخصیت کی ہے بے قدری اس خاموش اندوہ کی ایک وجہ ہے جو جدید ذہن کی درخثانی اور جالاک کے پیچھے چھپا ہوا ہے۔ جس فخص نے "انسان کیا ہے" پڑھی ہے اسے مارک ٹوین کی یاسیت عجیب معلوم نمیں ہوتی کیونکہ یہ ناشاد مزاح نگار پکا جربت پرست تھا۔ وہ یہ سمجھتا تھا کہ اس کے ذاق ابتدائی سدیم کی گیسوں نے شروع ہی سے متعین کیے ہوئے تھے (یہ بے چاری گیس بھی کن کن گناہوں کی ذمہ دار تھرائی گئ ہے) اور وہ نام سائیری بے تاب توانائی کو ایک کاربن مرکب

کے ابال سے منسوب کرتا تھا۔ فلسفہ کا ادھورا علم خطرناک ہوتا ہے اور ذہن کو یاسیت کی طرف ماکل کرتا ہے۔ یہ کما جاتا ہے کہ وہ زندہ دل کل (مارک ٹوین) جس نے "بیکل بری فن" لکھا'اس کے تعلقات اپنی بیوی سے ناخوشگوار تھے۔ لیکن کون عورت اطمینان سے اپنے بستراور اپنی خوراک میں ایک ایسی کل کوخوشی سے شریک کر سکتی ہے جو اسے محض کل پر زوں کا ایک آلہ سجھتا ہو' جے فیا ایک ایک آلہ سجھتا ہو' جے ذمانہ کے آغاز میں جو ڈاگیا تھا اور جو اب بیکار شور و غوغا کے ساتھ کام کر رہا ہو اور اس کا انجام خاموشی اور بے بسی ہو؟

یقینا ہمارے بچپن کے ایمان کی موت نے ہمیں اداس کر دیا ہے۔ ہریالغ روح کو یہ دو ہرا صدمہ برداشت کرنا پڑتا ہے کہ اس سے بچپن کے الہیاتی مقاصد اور بعد ہیں جوانی کے سابی مقاصد چھن جاتے ہیں۔ اور جوان دل اس نا قابل فہم کا نتات کے بوجھ سے گراں تر ہو جاتا ہے لیکن ہماری سطی ذندہ دلی کی تہہ میں جو غمناک لے موجود ہے وہ ہمارے افکار کی میکانکیت کا بھیجہ ہے۔ یہ لازی نہیں تھا کہ ہم اس فلفہ نہ ہب سے تو کنارا کر لیتے جو وجود کے فطری اسباب کی تفخیک کرتا ہے اور ایک ایسے فلفہ کی آخوش میں جاگرتے جو زندگی کے تخلیق پہلوؤں اور ذہن کی خود اختیاری ہو نظرانداز کرتا ہے۔ یہ لازی نہیں تھا کہ جمال ہم اپنے اس طفلانہ خیال کو ترک کریں کہ ہم ساری دنیا کی تاریخ کا مرکز اور کمال ہیں وہاں ہم اپنے آپ کو اپنے کارخانوں کی کلوں کے سامنے ذلیل کر دیں اور انہیں افلاطونی اعمیان سمجھ کر قبول کرلیں 'جن کے اعلیٰ نمونہ پر بے راہا ارتقائے دلیل کر دیں اور انہیں افلاطونی اعمیان سمجھ کر قبول کرلیں 'جن کے اعلیٰ نمونہ پر بے راہا ارتقائے ہم ہماری ردھوں کی تربیت کی ہے۔ یہ لازی نہیں تھا کہ ہم دنیا کی قوت 'زندگی کے بے قرار پھیلاؤیا گر میں کی مقصل تخلیق میں شرکت کرنے سے انکار کر دیں لیکن جنگ کے ایک ہی محاذ پر فکست کھا کر ہم ہماری پھیار پھینک کر میدان کو چھوٹر بھاگے۔

کیا یہ ضروری تھا کہ ہم اس طرح مکمل طور پر اعتراف فکست کر لیتے؟ کیا انسانی کرداری وہی حیثیت ہے جو بہاڑوں کے بھٹے ' ہوا کے سیلاب یا سمندر کے مدوجزر کی ہے؟ کیا مال کی مامتا ' جوانوں کی جنسی ہوس یا محبت کی خاموشی دردمندی محض کیمیاوی عناصراور طبیعیاتی طاقت کی میکا نکی توانوں کی جنسی ہوس یا محبت کی خاموشی دردمندی محض فریب نظرہے؟ کیا کمال کی آرزوا لیک اندھی تلاش ہے اور عزم کی حقیقت ایک خواب سے زیادہ حیثیت نہیں رکھتی؟

اور عزم کی حقیقت ایک خواب سے زیادہ حیثیت نہیں رکھتی؟

کیا انسان واقعی ایک مشین ہے؟

وقت تک تو برابر چلتی رہتی ہے ، جب تک اس کا پرتگ بھرا ہوا ہو۔ اس کے اوپر ایک ربر کا مرابع
وقت تک تو برابر چلتی رہتی ہے ، جب تک اس کا پرتگ بھرا ہوا ہو۔ اس کے اوپر ایک ربر کا مرابع
کا والگا ہوتا ہے۔ ہم اس کھلونے کو کسی دیوار سے کس قدر دور ایک ہموار ذھین پر چھوڑ دیتے ہیں۔
ہم یہ سمجھتے ہیں کہ دیوار ' ذھین اور کھلونے کی شبتیں ریاضی اور میکانکی جس راہ سے گئی تھی۔ قری
طور پر مطابق ہیں۔ ان حالات میں کار ' دیوار سے ای راہ پر مڑے گی جس راہ پر یماں تک کہ اس کی
مضوی طاقت بالکل خرچ ہوجائے گی۔ ہیشہ دیوار کے مخالف سید ھی راہ پر یماں تک کہ اس کی
مصنوی طاقت بالکل خرچ ہوجائے گی۔ یہ میکائی عمل کی ایک مثال ہے۔

مصوی طاقت باس رہا ہو ہے ۔ اس کے مرکز میں ایک شیشے کی دیوار کھڑی کردو۔
اب ایک متطیل گلاس میں پانی بھرو۔ اس کے مرکز میں ایک شیشے کی دیوار کھڑی کردو۔
اس طرح کہ اس کے دونوں طرف پانی کے آنے جانے کے لیے ایک باریک شگاف رہ جائے۔ گلاس
کے ایک جصے میں غذا کا ایک کلڑا بھینک دو اور دو سرے جصے میں ایک نمایت حقیر حیوان مثلاً
پیرا مسیم کو ڈال دو۔ اب اسے خورد بین کے ذریعہ دیکھو۔ وہ فورا غذا کی طرف جائے گا۔ وہ گلاس کی
پیرا مسیم کو ڈال دو۔ اب اسے خورد بین کے ذریعہ دیکھو۔ وہ فورا غذا کی طرف جائے گا۔ وہ گلاس ک
دیوار سے کل اکر سیدھا واپس لوٹے گا۔ بظا ہر یہ محض مشین ہے لیکن جلد ہی سیدھی راہ سے
انجمان کرتا ہے اور زاویہ بنا کر چل لگا ہے۔ وہ دوبارہ گلاس سے جا کلرا تا ہے 'وہ لوٹنا ہے 'گومتا
ہے اور پھردیوار سے کلرا تا ہے 'لوٹنا ہے 'راہ بدلتا ہے اور آخر کارشگاف میں سے نکل کرغذا تک جا
ہینچتا ہے۔ کی مشین کی ساخت یا میکا کئس کے اصولوں میں کوئی بات الی نہیں جو اس حقیر ترین
حیوان میں اس عاقلانہ جبتو اور مقصدیت کے وجود کی توجیہ کرسکے۔

ایک اور حیوان مشرکے کردار پر غور کرد۔ ایک نازک آبی جانور جس کی شکل ترم کی مانند

ہوتی ہے اور جو دلدل میں پودوں کے ساتھ چٹا ہوتا ہے۔ اس کے منہ پر پانی انڈیلو تو یہ فورا سکڑ کو اپ نرم فول میں گلس جائے گا۔ ایک منٹ کے بعد وہ پھراپی اصلی حالت پر آجائے گا۔ اس پر پھر پانی انڈیلو کیڑا اس پانی ہے قطعی بے نیاز رہے گا۔ جس چیزسے وہ چشا ہے اس چھیڑو' وہ فورا اپنی نکی میں سکڑ جائے گا۔ پچھ دیر بعد پھر چھیڑو' کین اب مشرکی طرف سے کوئی روعمل نہیں ہوگا۔ اس فوری مطابقت کی وجہ کیا ہے؟ کیا اس کی وجہ تکان ہے؟ روعمل کی شدت کی محتلی ہے؟ نہیں۔

کونک جمال مشٹر پانی کے چھینئے سے بے نیاز رہتا ہے' وہ مصر چیزوں کی موجودگی میں پر زور طریقہ کونکہ جمال مشٹر پانی کے چھینئے سے بے نیاز رہتا ہے' وہ مصر چیزوں کی موجودگی میں پر زور طریقہ کوئے حالات کے سانچ میں ڈھوال لیتا ہے۔ ذرا میکانکیت پرست' حیوانی دنیا کی اس حقیر مخلوق کے خصوص اور حیاتیاتی اعمال کی توجیہ کرکے دیکھے' لیکن جمیں وہ ایک مرد مومن کی طرح بھین وہ ساتھ کہ کی نہ کی دن ہم ان چیزوں کی میکی قوجیہ بھی ڈھونڈ نکالیس گے۔ اناطول فرانس نے کیا خوب کما تھا کہ سائنس وائن شک کرنے کا فن بھول گئے۔

ہاضہ کے عمل پر غور کرو۔ چند حساس پودے خوراک کے ان ذرات کو 'جو ان کی سطوں پر ہوتے ہیں ' پکڑ کر ہضم کر لیتے ہیں۔ لیکن جو چیزیں کہ ان کی خوراک نہیں بن سکتیں ' انہیں نہیں ہوئے ہوئے۔ بدیو عمویا اس چیز کو محکرا دیتا ہے جو اس کی غذا نہیں ہے۔ ایک بطخ نما حوان اپنی پھولی ہوئی محرون محض مو ذوں شکار دکھ کر ہی مار تا ہے۔ ہماری انتریاں اپنے عمل میں انتخاب ہے کام لیتی ہیں۔ خلیوں کا ہر گروہ چند خور دنی اشیاء پر ہی عمل کر تا ہے۔ انسانی جسم کا ہر خلیہ خون میں ہے وہی پی لیتا ہے جس کی اسے ضرورت ہوتی ہے۔ باتی کو وہ نظرانداز کر دیتا ہے اور خون میں پی کچی غذا پر لیتا ہے۔ یہ متخب غذا کو عناصر میں تو ٹر پھو ٹر دیتا ہے اور انہیں پھر مرکبات میں جو ٹر تا ہے جن کی اے قرارت ہوتی ہے۔ وہ سائس لیتا ہے ' کھا تا ہے ' خارج کر تا ہے' بڑھتا ہے' بر لیتا ہے ' کھا تا ہے ' خارج کر تا ہے' بڑھتا ہے' کی اے ور مرجا تا ہے ' جسے اسے انفرادیت و دیعت کی گئی ہو۔ یہ خلے جو کام ہماری زندگی کے پر اکر تا ہے اور مرجا تا ہے ' جسے اسے انفرادیت و دیعت کی گئی ہو۔ یہ خلے جو کام ہماری زندگی کے ہر لیے عمل کرتے ہیں ' دو سرے انسانوں کی نظر میں دیو تا بن جائے گا۔

اب ذرا نشوونما کے مسلے پر غور کرد۔ ایک مشین کیونکر پھل پھول سکتی ہے؟ وہ پھلنا کیوں چاہے؟ کیا بھی آپ نے ایسی کل دیکھی ہے جو اپنے اعمال میں زندگی کی وسعتوں کے مماثل ہو؟ ذرا باغ میں سوسن کے بھولوں پر غور کرد۔ وہ کون سی ساحرانہ قوت ہے جو انہیں ذمین کے قید خانہ سے نکال کر آہستہ سورج کی طرف ابھارتی ہے؟ ذرا ہوا میں ابابیلوں پر غور کرد۔ ان میں نہ کوئی کل ہے نہ پر ذے 'نہ بہنے۔ لیکن ان کی شادماں زندگی پر انسان بھی رشک کر سکتا ہے۔

ایک بچه کی مثال لو۔ وہ خدا کے لیے کیوں بھوکا پیاسا رہتا ہے؟ اور اپی نرم انگیوں سے دنیا

پر تسلط جمانے کی کیو کر کوشش کرتا ہے؟ اسے بوھتے ہوئے ویکھو۔ اسے محض غذا کی ضرورت ہے

جواس کے رخیاروں کو بھرے 'اس کے بالوں میں فراوانی پیدا کر دے اور اس کی آئکھوں کو مجسم

جواس کے رخیاروں کو بھرے 'اس کے بالوں میں فراوانی پیدا کر دے اور اس کی آئکھوں کو مجسم

کر دے۔ اسے پہلی مرتبہ سمے ہوئے گر جرات سے زمین پر سیدھا کھڑا ہوتے دیکھو۔ وہ کیوں کھڑا

رہنے اور چلنے کے لیے بیتا ہے؟ وہ ایک مستقل مجس اور خطر ناک اور نا قابل تسکین آر ذوؤں کی وجہ اور پھوتا ہے ' وہ ایک مثابرہ کرتا ہے ' بھلتا پھوتا ہے ' حتی کہ وہ زمین کا گوفت میں لاتا ہے ' تجربہ کرتا ہے ' مشاہرہ کرتا ہے ' بھلتا پھوتا ہے ' حتی کہ وہ زمین کا گوفت میں لاتا ہے ' تجربہ کرتا ہے ' مشاہرہ کرتا ہے ۔ عنوان شاب سی قسم کا انقلاب ہے ' وولئ کو توازن اور وسعت دے کر مرو بنا دیتا ہے اور لڑکی کو کسی مجزہ فن سے زیادہ حسین عورت

ذرااحیاء کی حقیقت پر غور کرد۔ کسی آزہ چھلی کی ایک کرن کاٹ دو۔ وہ کرن دوبارہ پیدا ہو
جائے گ۔ سب کرنوں کو کاٹ دو۔ مرکز انہیں دوبارہ پیدا کرے گا۔ مرکز کو کاٹ دو۔ کرنیں خود ایک
جائے گ۔ سب کرنوں کو کاٹ دو۔ مرکز انہیں دوبارہ پیدا کرے گا۔ مرکز کو کاٹ دو۔ کرنیں خود ایک
عام کرز تخلیق کرلیں گی۔ ایک بگڑی ہوئی کل اپنے حصوں کی خود مرمت نہیں کرتی۔ وہ بے جان
کھڑی رہتی ہے اور کسی ذہرہ ہاتھ کے لمس کا انتظار کرتی ہے کہ وہ اس کے حصوں کو دوبارہ
جوڑے۔ لیکن یہ واقعات جنہیں برگساں نے بیان کیا ہے 'اہم ترین نہیں ہیں۔ ایک معمول ساز ٹم
خود بخود مندمل ہو جا تا ہے یقینا جرت انگیز ہے۔ کس کمال سے نئے خلے مجروح بدن پر پھیل جاتے
ہیں جسے کوئی ذہانت اس کار خیر کی ہدایت کر رہی ہے۔ ہم عمل حیات کے ان مظا ہر کی میکا نکی اور
کیمیاوی ایداد کرتے ہیں۔ لیکن ہم جانتے ہیں کہ ان مظا ہر کی قدرت کو صحت بخشے کی طاقت سے
دوری نبست ہے جو پھریا مٹی کو فنکار کے ہاتھوں سے ہم جانتے ہیں کہ کسی نہ کسی طرح جس کی
میکانکیت توجیہ نہیں کر کئی 'ذندگی کی قوت اور ابھار ' ہزاروں جراحتوں اور ہزاروں جنگوں میں
میکانکیت توجیہ نہیں کر کئی 'دندگی کی قوت اور ابھار ' ہزاروں جراحتوں اور ہزاروں جنگوں میں
میکانکیت توجیہ نہیں کر کئی 'دندگی کی قوت اور ابھار ' ہزاروں جراحتوں اور ہزاروں جنگوں میں
میکانکیت توجیہ نہیں کر کئی 'دندگی کی قوت اور ابھار ' ہزاروں جراحتوں اور ہزاروں جنگوں بیات تلاش

ذراشعور پر غور کرد-وہ کون ایسی نا قابل فہم صفت ہے جو ہمیں اس بات کی آگاہی دین ہے کہ ہم کیا کررہے ہیں یا کیا کرنا چاہتے ہیں یا ہم نے کیا کیا ہے؟ یا ہم اپنے خیالات اور آر زوؤں کے درمیان تصادم دیکھتے ہیں اور دو سرے خیالات اور آر زوؤں کے ذریعے ایک پر تنقید کرتے ہیں؟ یا ان ممکن اعمال اور حافظ کے ذریعہ ممکن نتائج کا تصور کرتے ہیں اور پھر فکر اور آر زوکی تمام طاقتوں کے ساتھ ایک تحلیل شدہ حالت کو ایک تخلیق عمل میں تبدیل کرتے ہیں۔ کوہلر کے تجربات نے جو میکائی عمل کے ساتھ ایک تحلیل شدہ حالت کو ایک تخلیق عمل میں تبدیل کرتے ہیں۔ کوہلر کے تجربات نے جو میکائی عمل کے نقور کے فلاف ممل وجد ان کی شمادت دیتے ہیں ' ذہنی اعمال کی میکائی توجیہ کی تردید کردی ہے۔ ہم غیر شعور کی طور پر کتے بددیا نت ہو گئے ہیں کہ آج آگر ہم زمانے کے فیشن کے مطابق چانا چاہیں تو ہمیں ایک میکائی فلفہ کو قائم رکھنے کے لیے شعور کے وجود کو مسرد کرنا پڑے مطابق چانا چاہیں تو ہمیں ایک میکائی فلفہ کو قائم رکھنے کے لیے شعور کے وجود کو مسرد کرنا پڑے مطابق چانا چاہیں تو ہمیں ایک میکائی فلفہ کو قائم رکھنے کے لیے شعور کے وجود کو مسرد کرنا پڑے مطابق چانا چاہیں تو ہمیں ایک میکائی فلفہ کو قائم رکھنے کے لیے شعور کے وجود کو مسرد کرنا پڑے مطابق چانا چاہیں تو ہمیں ایک میکائی فلفہ کو قائم رکھنے کے لیے شعور کے وجود کو مسرد کرنا پڑے

 وہ اپنے بنیادی اصول' طبیعیات سے اخذ کرتا ہے اور اس بات کا دھیان رکھتا ہے کہ کوئی ایسے واقعات تسلیم نہ کیے جائیں جو اس کے کلیات کے خلاف ہو۔ نظریہ کردار کے پیرو کی نفسیات متند ہے۔ لیکن اس کا فلسفہ کمزور ہے مگروہ اپنی کبریائی سادگی میں یہ کہتا ہے کہ فلسفہ بے سود چیز ہے اور وہ ایک نسل کے اندر ختم ہو جائے گا۔ جدید فکر کی آوارہ سطیت اس امرسے فلا ہرہے کہ یہ دینیات معکوس اس طرح لوگوں میں مقبول ہو رہی ہے جس طرح مسیحی سائنس۔ ہم کس مشکل منزل پر آ پہنچ ہیں کہ ہم میں سے نصف لوگ تو مادہ کی حقیقت سے مشکر اور نصف شعور کی حقیقت سے ہم کس مشکل منزل پر آ اس اداس تعہم کا تصور کر سکتے ہیں جس کے ساتھ ایک گوئے یا ایک والسئر ہمارے عمد کے علمی اس اداس تعہم کا تصور کر سکتے ہیں جس کے ساتھ ایک گوئے یا ایک والسئر ہمارے عمد کے علمی انتظار کو دیکھ رہے ہوں گے۔

آخر میں آئے ہم ناسل کے مسلہ برغور کریں۔ ایک چھوٹی می فرج 'جے ہم دیکھ نہیں کتے اور ایک بیتاب قطرہ منی ان ا قالیم میں حرکت کررہے ہیں 'جن پر ابھی ہم نے تسلط نہیں پایا۔ ان میں سے ہر خلیہ لانتناہی طور پر موروثی اوصاف سے آرات ہے جو ہزاروں نسلوں کی یادیں اینے ساتھ لیے ہوئے ہے۔ ان میں سے ہرایک جسم اور ذہن کی لاٹانی صفات جبلتوں 'رجمانات اور میلانات 'اشتها' شدت اور محبت کا حامل ہے 'غالبان کی ساخت میں مرد دانا کا عذبہ اور استقامت موجود ہے۔ قطرۂ منی اور انڈا مل گئے۔ یکا یک سے امکانات تقائق بن گئے اور ایک نئی زندگی کا معجزہ شروع ہوگیا۔ کسی داخلی ضرورت کے ماتحت جس کی خون سے آبیاری کی گئی ہے' زرخیز خلیہ این آب كودو خليون عار خليون أثم خليون اور كرو رون خليون عن تقتيم كريام، جوجون جول تعداد میں بردھتے ہیں'ان کی وحدت میں اضافہ ہو تا ہے۔ ایک دل بن کردھڑ کنا شروع ہو تا ہے'ایک دماغ بن كر محسوس كرنے لگتا ہے۔ ہاتھ اور پاؤل مال كے رحم ميں حركت كرنے لگتے ہي اور پھريہ نيا معجزہ دنیا میں آیا ہے۔ ہوا' خنکی' آواز اور روشنی اس پر اثرانداز ہوتے ہیں۔ اس کی آنکھیں' ہونٹ اور کان کھل جاتے ہیں اور اس کے تمام اعصاب احساس سے جھنجھنا اٹھتے ہیں۔ زندگی نے مچرموت کو شکت دی ہے اور نئی ہیئت میں جلوہ گر ہونی ہے۔ ایک بار پھرشادماں ، قوی اور جوان۔ کیا یہ میکا تکی عمل ہے؟ ژاک لویب نے یہ دیکھا کہ وہ ایک مچھنی کے انڈے کو حل کیے ہوئے نمک اورین کی چین سے باردار کر سکتا ہے۔اس نے فورایہ نتیجہ نکالا کہ اس نے تناسل کی میکائی نوعیت کو ثابت کر دیا ہے۔ درحقیقت اس نے محض رر دکھایا تھا کہ بعض طالتوں میں مادہ'نر ک مدد کے بغیر یجے پیدا کر سکتی ہے۔ اس نے مصنوعی تولید کے اصول کو پھر دریافت کر لیا تھا جے ماہرین حیاتیات مرتوں سے جانتے تھے۔اس حقیقت میں کہ مادہ بن کی طرح میکا کی نہیں ہے یا نمک کی طرح سادہ نہیں ہے'اب غالباشک وشبہ کی گنجائش نہیں۔ صرف بغیر خارجی امداد کے تولید اس

تولیدے کی قدر زیادہ جرت انگیز ہے جو نر اور مادہ کے وصول کے باعث رونما ہوتی ہے۔ اس میں ا یک خطرہ بھی مضمرہ کہ صنف نازک کی حمیت کہیں ناخوشگوار حد تک نہ پہنچ جائے۔ لویب کے ان تجربات سے کمیں زیادہ نظرا فروز ' ہانس ڈریش کی دریا فتیں ہیں۔ ڈریش کی ربیت جینا میں ارنٹ ہیگل کے وار العل میں ہوئی بھی۔ اس کے پاس میکانکیت پرتی کی تمام رغیبات موجود نخیس لیکن اس نے ایسے ایسے واقعات کا مشاہرہ کیا جو اس کے استاد کے خواب و خیال میں بھی نہیں آئے تھے۔اس نے ایک زرخیز بیضہ کو دو نیم کر دیا۔ پھر بھی اس کی نشود نماٹھک آہوئی۔ اس نے دوسری تقتیم کے بعد خلیوں کے نظام کو بے ربط طریقہ پر بکھیردیا۔ پھر بھی اس کی نشودنما صحیح طریقہ پر ہوئی۔ اس نے تیسری مرتبہ بینیہ کو دو حصوں میں تقتیم کرکے اس کے خلیوں کو منتشر کر دیا۔ پھر بھی بینہ نے ای طرح نشود نمایائی جیسے کہ اسے کچھ ہوا ہی نہیں تھا۔ اب ذرا دو مثینوں کے وصال کا تصور کرد تاکہ وہ ایک تیسری مشین پیدا کریں۔ تصور کرد کہ ہر مشین کا ہر رزہ تاسل کی طاقت اور عادت سے مزین ہے اور متقل طور پر اینے آپ کو تقتیم کر تا ہے اور پھلتا مچولائے۔ پھرتصور کرد کہ والدین کے کچھ تھے مل کرایک نئی مشین بنا لیتے ہیں اور یہ کہ یہ ڈھانچہ خود اختیاری سے دو دو' چار چار' آٹھ آٹھ میں بٹ کرایک کمل مشین پیدا کرلیتا ہے۔ جتنی زیادہ تقیم ہوتی ہے' اتن ہی اس میں وحدت پیدا ہوتی ہے۔ تصور کرو کہ کوئی ڈریش اس مشین کو دو حصوں میں تقتیم کردیتا ہے اور اس کے حصوں کو منتشر کر دیتا ہے اور بیہ تصور کرد کہ مشین پھر بھی بدستور کامیابی اور صحت سے اپنا کام کیے جاتی ہے 'جیسے کہ اسے پچھے ہوا ہی نہیں۔ کیا سائنس اور فلفه میں اس سے زیادہ مضحکہ خیز بات تصور کی جا سکتی ہے؟ کیا کسی قدیم یا جدید ندہب کا کوئی معجزہ ال عظیم الثان واہمہ کا مقابلہ کر سکتا ہے؟

#### ۳- جريت

کین میکانکیت پرت ہمیں یہ بتائے گاکہ ہم اس سے ناانصافی برت رہے ہیں کہ ہم نے اس کے اس کی "اصلاح" کو غلط سمجھا ہے اور اس کے اس نظریہ کی تردید کی ہے جس کی اس نے بھی حمایت نہیں کی۔ ہم اس کی مدافعت کا تصور کر سکتے ہیں:
"ہمارامقص از ان کی بری دھ

"ہمارا مقصد انسانی کردار کو مشین نما بنانا نہیں بلکہ ذہنی اور جسمانی دنیا میں اسباب دنتائج کے کڑے سللہ کی تائید کرنا ہے۔ انسان قدرت کا ایک حصہ ہے اور غالبًا قدرت کے قوانین اس پر عاید ہوتے ہیں۔ یہ سللہ کمیں ٹوٹ جائے 'اس بات کا تصور نہیں کیا جا سکتا۔ اس فکست کا مطلب سے ہوگا کہ قوت تاہ یا تخلیق کی جا سکتی ہے۔ لیکن قوت کا تشکیل اور اس کی مقدار کی بقا ایک بین

حقیقت ہے۔ کی انسان کو غذا دینا بند کر دو تو اس کی قوت عمل فور ا ختم ہو جائے گ۔ اس کو صحیح غذا دو تو دہ نیک اور وطن پرست ہے گا۔ اسے غلط خوراک دو تو تم اسے بیار' مجرم' پاس پند' احمق اور حریت عزم کا علمبردار بنا دو گے۔ پیدائش سے لے کر موت تک ایک انسان کے اعمال دیکھو۔ یہ یقیناً اس غذا کی طاقت کے مطابق ہوں گے جو اس نے حاصل کی ہے۔ یہ ظاہر ہے کہ انسان کی ذہنی طاقت اس کی غذا کی طاقت سے پیدا ہوتی ہے لیکن یہ طاقت آخر کار اس نبا تاتی عمل سے پیدا ہوتی ہے جو زمین اور ہوا کے بے جان مادوں کی رہین منت ہے۔ غیر جاندار دنیا میں علمیت کے اصول کو مان لیتا اے انسانی زندگی اور فکر کے باریک ترین پہلوؤں کے لیے تسلیم کر لینے کے برابر ہے۔ مان لیتا اے انسانی زندگی اور فکر کے باریک ترین پہلوؤں کے لیے تسلیم کر لینے کے برابر ہے۔

" پھریہ معلوم ہو تا ہے کہ جتنا زیادہ ہم انسانی کردار کو جانتے ہیں'اتی ہی کامیابی ہے ہم انسانی کردار کو جانتے ہیں'اتی ہی کامیابی ہے ہم اس کے متعلق پیش گوئی کر سکتے ہیں۔ غالبا ہم اگر ان تم م حالات سے واقف ہوں'جو ہمارے دوستوں کے اعمال پر اٹر انداز ہوتے ہیں تو ہم کمیل صحت کے ساتھ اس کے کردار کے بارے میں اس طرح پیش گوئی کر سکتے ہیں جس طرح ہم چاند گر ہن اور اس کے ادوار کے متعلق کرتے ہیں۔ لیکن اگر جربیت غلط ہوتی'اگر انسانی اعمال قوانین کے تابع نہ ہوتے تو علم کے اضافہ سے انسانی کردار کے متعلق پیش گوئی کرنا ناممکن ہوتا!

"انیانی کردار'انیان کی شخصیت اور اس ماحول کا بتیجہ ہے جو عمل کے لیے اسے میسر آتا ہے۔ اس کی شخصیت'اس کی وراثت اور اس کے ماحول کا بتیجہ ہے۔ ہم وراثت کی ذبیر کا آخری سراہیں۔ ہم کسی چیز کی ابتدا نہیں کرتے'ہم کسی بات کا فیصلہ نہیں کرتے'ہم ان خارجی طاقتوں سے'جن پر ہمارا کوئی اثر نہیں' مجبور اور متاثر ہوتے ہیں۔ انتخاب فریب نظرہے۔ یہ محض جبر کی طاقتوں کا امتزاج ہے۔ انیان اپ آپ کو آزاد سجھتے ہیں کیونکہ وہ اپ ارادوں اور اپنی آر ذوؤں کی افروں کی خربوتے ہیں جن سے ان آر ذوؤں اور ارادوں کی کا شعور رکھتے ہیں۔ لیکن ان اسباب سے بے خبر ہوتے ہیں جن سے ان آر ذوؤں اور ارادوں کی کا شعور رکھتے ہیں۔ در حقیقت ہمارا کردار ان طاقتوں سے بنا ہو آئے جو ہمیں معرض وجود میں لاتی ہیں اور ہم پر حادی ہیں'جس طرح ایک پھر زمان و مکان میں اپنی کمیت' رفتار اور رخ کے مطابق گر آ

جربرست اپنے فلفہ کے نتائج پر اگر ذرا دیانت سے غور کرے 'اگر ہر عمل لازی طور پر جربرست اپنے فلفہ کے نتائج پر اگر ذرا دیانت سے غور کرے 'اگر ہر عمل لازی طور پر دراصل مادی حالات کا اثر ہے تو ہمیں یہ نتیجہ نکالنا چاہیے کہ جربت اور میکانکیت حقیقت میں ایک ہی چیز ہے اور یہ کہ مائیکل استجاوی پارسائی اور شیکیئر کا تخلیقی جذبہ 'سقراط کی ناک اور کلوپٹرا کا تبسم ۔۔۔ ابتدائی سدیم کی میکائی اور کیمیاوی ساخت کا اثر ہیں۔ یہ ایک قابل اعتراض مفروضہ کے مین 'رینان اور اناطول فرانس جسے مشکلین نے کس طرح جربت کو ہضم

Shahbaz Kiani

کرلیا۔ لیکن "ایمان کے اس نے عمد" میں شک کر نے والے بھی مومن ہیں۔ وہ بڑے تفاخرے ایک نظریہ حیات کو سائٹیفک طریقہ پر مسترد کرتے ہیں اور اس کے فوراً بعد کی اور عقیدہ پر "ایمان بالغیب" لے آتے ہیں۔ "میکانکیت پرست" بھی یہ نہیں سوچتے کہ ان کے بے قاعدہ شک کی تہہ میں کس قدر بے بنیاد مفروضے ہیں۔

مور خین اسے معجزہ تصور کریں گے کہ اس عظیم سدیم نے کہی یقین کو ختم نہیں کیا۔ وہ کون سا ایسا جادو تھا جس کی وجہ سے ایک نسل تک ہم نے طبیعیات کے ہنگای تصورات کو اپنی زندگی کے قوانین اور علائم بنائے رکھا؟ ہم میں سے کون در حقیقت یہ باتا تھا کہ میں ایک مشین ہوں اور دیانت دارانہ اس مفتحکہ خیز مفروضہ پر عمل کرتا تھا؟ کیا ہم خفیہ طور پر یہ جانے تھے کہ حواس اور ذہن فعال بھی ہیں اور منفعل بھی اور ہم قوتوں کے اس بماؤ میں خود اختیاری کے چھوٹے جھوٹے مرکز ہیں؟ ہم زندگی کے تنوع اور زرخیزی' اس کے لا تناہی تجربات اور اشکال 'اس کی غیر محدود زیر کی اور اس کی مطابق ڈھال سکتے ہیں؟

سے جربت پیدا ہوئی لاک کے اس تصور سے کہ زبن ایک صاف سلیٹ ہے 'جن پر احساسات اپ نقش چھوڑ جاتے ہیں۔ وہ ایک موم ہے 'جے خارجی اشیاء اپی مرضی کے مطابق و احساسات اپ نقش چھوڑ جاتے ہیں۔ وہ ایک موم ہے 'جے خارجی اشیاء اپی مرضی کے مطابق و احساسات 'سٹاہات ' مشاہات کا دور کا انتخابی اور تربی عمل دیکھتے ہیں۔ زندگ نے اپنی عظیم اشتما کو جبلتوں اور ملاحیتیں ہمارے اعمال ' ہمارے رویے اور ہمارے مشاہدے کے انداز کی ترسیب و تنظیم کرتی ہیں۔ ہم ان گنت احساسات سے بے خبر رہتے ہیں ' مو ہماری آر ذوؤں کے مطابق ہوں۔ ہم بظا ہرایک غیر کو تکہ ہم ان احساسات کا ' تخاب کرتے ہیں ' جو ہماری آر ذوؤں کے مطابق ہوں۔ ہم بظا ہرایک غیر سختے ہیں جن سے ہمیں دلچیں ہواور ہزاروں آوازوں کو سامعہ انداز کردیتے ہیں۔ ہم بظا ہرایک غیر مقامد ہی سے جب سے کہ بطا ہرایک غیر مقامد ہی مساب کو مشاہدے اور فکر میں تبدیل کرتے ہیں۔ ہم سے کما جاتا ہے کہ چند عددوں کو ہمارے احساسات کو مشاہدے اور فکر میں تبدیل کرتے ہیں۔ ہم سے کما جاتا ہے کہ چند عددوں کو جم کو۔ فور اجارا ذہن آیک خاص رویہ بنالیتا ہے اور اس رویہ کی وجہ سے ہم موال سنتے ہی جواب جب میں دیا ہو اس سنتے ہیں کرتے ہیں۔ ہم سے کما جاتا ہے کہ بخد عددوں کو حد نشالت کے بند صنوں کی توجیہ نہیں کرتے ' فقط مقصد ہی ان کی وضاحت کر سکتا ہے۔ ہم اپنا احساسات کے بہ بی کی توجیہ نہیں کرتے ' فقط مقصد ہی ان کی وضاحت کر سکتا ہے۔ ہم اپنا احساسات کے بہ بی

شکار نہیں ہیں۔ ہم انتخاب کرتے ہیں۔ رہی مخترعانہ قوت 'جس نے ہمارے کارخانوں میں کلیس تیار کی ہیں 'اس نظریہ کی عدم صحت کا بهترین ثبوت ہیں کہ مخترع کا ذہن اس کے دماغ کی ایک منفعل تخلیق ہے۔

میکانکیت ایک ٹانوی حثیت رکھتی ہے۔جو کچھ ہم بنیادی اور فوری طور پر سجھتے ہیں 'ہو کچھ ہم بنیادی اور فوری طور پر سجھتے ہیں 'ہو کچھ ہم اپنی روز مرہ زندگی کے حقیقی فلفہ میں تسلیم کرتے ہیں 'یہ ہے کہ ہرزی حیات اپنی ساخت کی لچک کے مطابق 'رہبرانہ قوت کا اور کسی حد تک خود اختیاری عمل کا ایک مرکز ہے۔ زندگی تخلیق ہے۔ اس لیے نہیں کہ وہ عدم میں سے نئی قوت پیدا کرتی ہے بلکہ اس لیے کہ وہ اپنی توانائی خارجی طاقتوں میں شامل کرتی ہے۔ عزم آزاد ہے 'محض اس حد تک کہ زندگی جس کی وہ ایک ہیئت ہے 'فعال طریقہ پر دنیا کی از مرنو تفکیل کرتی ہے۔ دنیا کی تفکیل کے لیے زندگی اختراع سے کام لیتی ہے اور ریاضی اور میکانکیت کی اس لیے تعمیر کرتی ہے کہ وہ خارجی اشیاء سے دوچار ہوں۔ وہ اپنی زئین اور اپنے عزم کی مخلوقات کا مضحکہ اڑا کر انہیں نظرانداز کر دیتی ہے 'جو زندگی کی جو زندگی کے خود پیدا کیے ہیں۔

کیا آزادی کا یہ تصور اہل جریت کے حملوں کی تاب لا سکتا ہے؟ اگر وہ ہوشیار ہیں تو وہ ہمیں بتائیں گے کہ "عزم" محض اسم مجرد ہے اور وہ دانستہ یہ حقیقت فراموش کر دیں گے کہ

"طانت" بھی ایک اسم مجرد ہے۔ ہم اس کا جواب سے دیں گے کہ "عزم" سے ہماری مراد کوئی مجرد حقیقت نہیں' بلکہ بیہ زندگی کو ابھارنے اور پھیلانے والا کردار ہے۔ زندگی کیا ہے' یہ ہم بیان کر

آئے ہیں لیکن ہمیں ایک حقیقت کو افسانہ تو نہیں بنانا چاہیے۔

یا اہل جرقوت کی بقا کا ذکر کریں گے۔ ذی حیات اس قوت سے بزیادہ دے نہیں سکتا' ہو

اسے حاصل ہوئی ہے۔ وہ یہ بھول جاتے ہیں کہ زندگی خود ایک قوت ہے جو اپنے مقابل طاقتوں کو
فکر و تذبر کے ذریعہ بدل دیتی ہے تاکہ ماحول کی تسخیر کر سکتے اور بھی بھی دہ اس ارادے میں کامیاب
بھی ہو جاتی ہے۔ جو نتیجہ عمل سے پیدا ہو تا ہے 'ممکن ہے کہ اس کی مقدار احساس عمل جتنی ہو۔
لیکن دہ صفت میں کتنا مختلف ہے ؟ زندگی کی یہ تبدیل کرنے والی طاقت اعلیٰ قتم کی قوت ہے۔ ہمیں

اں کابراہ راست علم ہے اور میں ہماری آزادی کا سرچشمہ اور پیغام ہے۔ اہل جربہ سمجھتے ہیں کہ آزادی فریب نظرہے کیونکہ طاقتور آرزد ہمیشہ کامیاب ہوتی ہے۔

لیکن یہ ایک بے معنی می بات ہے۔ وہ آر زوجوا تن طاقتور ہے کہ کامیاب ہوسکے 'یقیناً ان آر زووُل ے زیادہ طاقتور ہے جو ناکام رہتی ہیں۔ لیکن وہ کونسی اور بات تھی جس نے اسے کامیاب بنایا' سوائے عزم تمنا اور روح کی اصلیت کے ساتھ مطابقت کے؟ " پھر بھی کوئی عمل بے سب نہیں ہوسکتا"۔ یقینا۔ لیکن عزم 'سبب کا ایک حصہ ہے۔ عمل کے اسباب میں زندگی کی آگے بڑھنے والی قوت بھی شامل ہے۔ ذہن کی ہر کیفیت قدرتی طور پر تمام گزشتہ حقیقت کا بھیجہ ہوتی ہے لیکن اس کیفیت ادر اس کیفیت میں زندگی اور عزم کی انقلاب آفرس قوت بھی موجود ہے۔ ''ایک سب کا ہیشہ ایک ہی اڑ ہو تا ہے"۔ لیکن سبب بھی ایک سانہیں ہو تا۔ کیونکہ فخصیت ہیشہ بدلتی رہتی ہے اور حالات بھی یکساں نہیں رہتے۔ "اگر میں تمہارے تمام ماضی اور حال سے واقف ہو آلة بغیر کی غلطی کے میں تمہارے اعمال کے متعلق پیش گوئی کر سکتا"۔ غالبا اگر تم میرے اندر قوت حیات سے آشنا ہوتے عالبااگر تم میکائی اصولوں کو تج کے اپنے آپ سے بیہ سوال کرتے کہ تم یعنی زندگی ان حالات میں کیا کرتے؟ پھر بھی تم غالبًا کامیابی سے پیش گوئی نہ کر سکتے۔ غالبًا زندگی میں خود اختیاری کا ایک عضرہ جو ہمارے تصورات اور ہمارے قوانین کے مطابق نہیں ہے جو ارتقاادر انیانی اعمال کو ایک خاص فتم کا جوش اور کردار بخشا ہے۔ آئے ہم دعا کریں کہ ہمیں ایک تمل طور پر مجور دنیا میں نہ رہنا پڑے۔ کیا ایسی دنیا کا نقشہ زندگی کے متنا قض معلوم نہیں ہو تا؟ جیسا کہ برگسال نے کما تھا: زندگی میں میکانکیت ایک بنگای نداق ہے۔

"کین ہر عمل وراخت اور ماحول کا نتیجہ ہے" یہ بات پوری طرح صحیح نہیں۔ اہل جرانکار سے اس محاب میں اپنے وجود کو شار نہیں کرتے۔ وہ پھر یمی فرض کرتے ہیں کہ زندگی خار جی افتال Shahbaz Kani کے اندگی خار جی افتال

کاایک منفعل نتیجہ ہے۔ وہ زندگی کی قوت اور زندہ دلی کو نظرانداز کردیتے ہیں۔ ہم محض اپ آباؤ اجداد اور اپ حالات نہیں ہیں' ہم انقلابی طاقت کے سرچشے ہیں۔ ہم بامقعد قوت اور تخلیق استخاب اور فکر کے سمندر کے قطرے ہیں۔ ہمارے آباؤ اجداد بھی اس کے ابڑا تھے۔ ہمارے آباؤ اجداد در حقیقت ہم میں زندہ ہیں۔ لیکن وہ عزم اور زندگی جو بھی ان میں تھی' اب ہم میں سے ہر ایک میں ہے جو میری "خود اختیاری خودی" کی تخلیق کرتی ہے۔ حریت' قدیم قصور آزادی سے زیادہ فراخ بھی ہے اور زیادہ تنگ بھی۔ وہ یقینا موروثی اور فضائی حالات سے محدود ہے۔ لیکن وہ خراک کی طرح عمیق اور شعور کی طرح وسیع ہے۔ وہ تجربہ کے تنوع' نقطۂ نظر کی وسعت اور فکر کی زندگی کی طرح عمیق اور شعور کی طرح وسیع ہے۔ وہ تجربہ کے تنوع' نقطۂ نظر کی وسعت اور فکر کی زندگی کی طرح عمیق اور اعاظہ میں بڑھتی ہے۔ عزم اس حد تک آزاد ہے جمال تک کہ زندگی تخلیق کر گئی تن کر گئی تن کر گئی ہے۔ عزم اس حد تک وہ انتخاب اور عمل کا ایک سبب زندگی تخلیق کر گئی تن جا تا ہے۔ اس آزادی میں قدرتی قانون کی کوئی مخالفت نہیں ہے کیونکہ زندگی خود ایک قدرتی عضود عمل ہے۔ کا نکات کی اقلیم سے باہر کوئی طاقت نہیں۔ قدرت وہ زندہ طاقت ہے جس سے تمام عضود عمل ہے۔ کا نکات کی اقلیم سے باہر کوئی طاقت نہیں۔ قدرت وہ زندہ طاقت ہے جس سے تمام خود وہ تربی جذبہ نمو موجود ہے جو ہم خود اختیاری اور یمی جذبہ نمو موجود ہے جو ہم زندگی میں دیکھتے ہیں ورنہ زندگی کوبہ صفات کیو نکر میسر آ سی تھیں؟

یہ کمنا کہ ہماری شخصیتیں ہمارے اعمال کی ترتیب کرتی ہیں ، ورست ہے لیکن ہم ہی اپنی شخصیتیں ہیں ، ہم انتخاب کرتے ہیں۔ کہلے کے ہم زبان ہو کریے کمنا بھی درست ہے کہ ہم اپنی آرزو کا انتخاب کرنے میں آزاد ہمیں ہیں۔ لیکن اپنی آرزو کا انتخاب کرنے میں آزاد ہمیں ہیں۔ لیکن یہ کمنا کمنا مخصیل حاصل ہے کیونکہ ہم ہی اپنی آرزو کمیں ہیں اور آرزو زندگی ہے۔ اپنی آرزووں کی شکیل سے ہم اپنی شکیل کرتے ہیں۔ یہ کمنا کافی نہیں ہے کہ خارجی اور موروثی طاقتیں ہمیں مخر کرتی ہیں۔ حقیقت کا ایک پہلویہ بھی ہے کہ زندگی خود ایک قوت ہے ، جس کا اپنا طریق کار ہے جو محدود اور مجبور ہے۔ لیکن چرت انگیز حد تک وہ ادفی جانداروں سے مرد دانا کی تنا رفعوں تک ابھرتی ہے اور دنیا پر اپنی آخکال اور اپنی فتوعات سے چھا جاتی ہے۔ اگر زندگی ایک افعال قوت نہ ہوتی تو ارتفا ممکن نہیں تھا۔

ہماری رہبرانہ قوت کا احساس ہمیں اپنی ذمہ داری اور اپنی شخصیت سے آگائی بخشا ہے اور ہمارے فکر کو ہماری زندگی سے مربوط کرتا ہے کیونکہ جب ہم جبریت کا ذکر کر رہے تھے 'ہمیں معلوم تھا کہ یہ فلط ہے۔ ہم نے بھی اپنے آپ کو یا اپنے بچوں کو مشین نہیں سمجھا۔ آزادی کے فلفے بار بار پیدا ہوتے ہیں 'اس لیے کہ مشاہدے کو فارمولوں اور احساس کو استدلال کے ذریعہ کیا نہیں جا سکتا۔ در حقیقت میکانکیت ایک بردلانہ فلفہ ہے کیونکہ وہ انسان کے گناہ کو وراشت

اور ساج ہے منوب کرتا ہے۔ یہ بہت ممکن ہے آج کی شخصیتوں کی تاتوانی اور کروری فلفہ اور زندگی میں مثین کے تباط ہے متعلق ہو۔ مثین قدرت کو تنجر کرتی چلی جاتی ہے اور قدیم اور زندگی میں مثین کے تباط ہے متعلق ہو۔ مثین قدرت کو تنجر کرتی چلی جا بہم بادلوں کے اوپر اور متفاد مقاصد کی جمیل کے لیے ہماری قوت بے انہا بڑھتی جا رہی ہے۔ ہم بادلوں کے نقطہ نظر سمندروں کی تہہ تک بہنچ گئے ہیں۔ ہم کروڑوں اشیا بناتے ہیں جو قیمت اور فن دونوں کے نقطہ نظر سے ستی ہیں۔ آہتہ آہتہ مثین 'استعداد کی' مقدار' صفت کی' صنعت فن کی اور دولت' شخصیت کی جاری انسان خود بھی غائب ہو جائے گا اور صرف کل پرزے شخصیت کی جگہ لے رہی ہے۔ بہت جاری انسان خود بھی غائب ہو جائے گا اور صرف کل پرزے باتی رہ جائیں گے۔ تو پھریہ کون سی چرت کا مقام ہے کہ ہماری نسل سینما کو تمثیل پر' فلیٹ کو گھرپ' باتی رہ جائیں گے۔ تو پھریہ کون سی چرت کا مقام ہے کہ ہماری نسل سینما کو تمثیل پر' فلیٹ کو گھرپ' باتی رہ جائیں گے۔ تو پھریہ کون سی چرت کا مقام ہے کہ ہماری نسل سینما کو تمثیل پر' فلیٹ کو گھویت اور خود بھی ہے کو مکان پر اور سیاست انوں کو ارباب سیاست پر ترجیح ویتی ہے۔ ہم نے شخصیت اور خود بھی اور خود بھی ہے اور مثینوں کا نام پایا ہے۔

میکانکیت بھیتے ہوئے شہوں اور ظالم جمہوری ریاستوں کے فرد پر تسلط کا بھی اظہار ہے۔ گروہ یا انتخاب میں شخصیت یا خود اختیاری کو قائم رکھنا مشکل ہے اور سب سے اہم حقیقت یہ ہے کہ جربت اس سرمستی کا نام ہے جو طبیعیات کو اپنے ظاہری شان و شکوہ سے حاصل ہوئی۔ اس سرشاری میں اس نے سوچا کہ اپنے خطرناک اور جانبدار اصولوں کے ذریعہ 'ذہن 'فن اور محبت کی اقلیم کا اعاطہ کر لے۔ آہتہ آہتہ جب ہم مشینری کے عہد سے تخلیقی ثقافت کے عہد تک پہنچیں گے 'ہم دنیا کی سطحی مشینری کے عہد سے تخلیقی ثقافت کے عہد تک پہنچیں گے 'ہم دنیا کی سطحی مشینری کے بیچھے زندگی کی رو کو دیکھ سکیں گے۔ بہت سی غلطیوں اور بہت سے شکوک کے بعد ہم میں گے کہ ہم اپنی حقیر بساط کے مطابق دنیا کے اعمال میں شریک ہیں اور اگر ہم چاہیں تو تخیل اور علم کے ساتھ اس نا قابل فہم تمثیل میں چند سطور لکھ ڈالیس۔

#### ٣- حياتيات كاعمد

آخریس ہمیں یہ دیکھنا ہے کہ فلفہ 'حیاتیات' نفیات' بدنیات حتی کہ طبیعیات میں میکا کی طرز توجیہ ختم ہو رہی ہے۔ لوسیان پوان کارے کہتا ہے کہ آج اس خیال کو بالائے طاق رکھا جا رہا ہے کہ تمام واقعات کی میکا کئی توجیہ ہو سکتی ہے۔ کیسرر کہتا ہے کہ جدید طبیعیات میں دنیا کے میکا کئی تصور کی جگہ برتی فعال تصور لے رہا ہے۔ لے بان کہتا ہے کہ "ہزاروں محققین کی کوششوں کے باوجود علم الابدان ہمیں ان طاقوں سے روشناس نہیں کرا سکا' جو زندگی کا باعث بنتی ہیں"۔ ان طاقوں کا ان طاقوں سے کوئی تعلق نہیں جن کا طبیعیات مطالعہ کرتی ہے۔ جس طرح علم کیمیا کو مقدار کے تصور کی ضرورت ہے اور جہاں طبیعیات مقدار کے تصور پر قانع ہے 'علم الابدان کو صفت اور مقد ار کے تصور کی ضرورت ہے اور جہاں طبیعیات مقدار کے تصور پر قانع ہے 'علم الابدان کو صفت اور مقد ار کے تصور اسے علاوہ "ذی حیات" اور "کل" کے قانو تو نہیں آفر سے اور جہاں طبیعیات اور "کل" کے قانو تو نہیں گانا کی حیات" اور "کل" کے علاوہ "ذی حیات" اور "کل " کے علاوہ " دی حیات" اور "کل " کے علاوہ " ذی حیات" اور "کل " کے علاوہ " دی حیات" اور "کل " کا سال سے خلال سے خلال سے خلال سے خلال سے خلال آخریہ کی کا باعث کی میں آئی کی سے خلال سے خلا

تصورات کی بھی ضرورت ہے۔ طبیعیات اور کیمیا کوان ایز اکا مطالعہ کرنا پڑے گا۔
حیاتیات میں میکانکیت کی ہرروز تردید ہوتی ہے۔ ڈریشن پولود اور ہالڈین وہ نام ہیں جو

سمی میکانکیت پرست کے لیے بھی فکر انگیز ہیں۔ نفیات میں گیشٹالٹ تحریک میکا کی نقطۂ نظر کے خلاف احتجاج ہے اور حیاتی نقطۂ نظری تائید۔

ج-الیں- ہالڈین کہتا ہے کہ میکائی تصور کامیاب نہیں رہا۔ شوان کا سادہ میکائی تصور مدت ہوئی مسترد کر دیا گیا تھا۔ ہم اب یہ جانتے ہیں کہ خلیول کی تقسیم سے نے خلے پیدا ہوتے ہیں اور خلیہ کی نشود نما اور غذا کا مسئلہ ایبا نہیں ہے کہ اس کی توجیہ میکائی نظریہ کے مطابق کی جا سکے اخراج اور جذب کے مسائل کچھ ایسے مختلف نہیں۔ تنفس اور دو سرے حیاتیا تی اعمال کے بارے میں سادہ میکائی نظریے بھی مٹ چکے ہیں۔ یہ امرواضح ہوگیا ہے کہ بدنی حرکات کے متعلق طبیعیا تی کیمیاوی تصورات کانی نہیں ہیں۔ علم الابدان کی ترقی کے ساتھ ہم کسی میکائی حل کے امکان سے کیمیاوی تصورات کانی نہیں ہیں۔ شیر تکشن اور دو سرے سائنس دانوں کا کام یہ امرواضح کر رہا ہے کہ ہمیں نظام عصی میں سادہ اور متعینہ اضطراری حرکات کے تصور کو ترک ہی کرنا پڑے گا۔ ماہر علم ہمیں نظام عصی میں سادہ اور متعینہ اضطراری حرکات کے تصور کو ترک ہی کرنا پڑے گا۔ ماہر علم الابدان کی حیثیت سے میں اس مفروضہ کو بیکار سمجھتا ہوں کہ زندگی ایک میکائی عمل ہے۔ یہ مفروضہ میرے کام میں مہد و معاون نہیں ہے اور اب تو میرا خیال ہے کہ یہ علم الابدان کی ترتی کی اساطری طرف لوٹنا' اپنے سیکن آباؤ اجداد کے اساطری طرف لوٹنا' کی عمراد فیل

یہ بات اہم ہے کہ شوپنار اور نیطئے' روایق دینیات کے مخالف ہو کر بھی میکانکیت کو ٹھرا دیتے ہیں۔ نیطثے نے میکائکی ماہر طبیعیات سے کہا:

''تم یہ سیحے ہو کہ تمہاری دنیا کی تفسر کے ذریعہ ہی شخفیق اور بجس کاکام جاری رہ سکتا ہے۔ وہ تفسیر جو تعدد' بیائش' وزن' بینائی اور عمل کو ہی ذریعہ علم تصور کرتی ہے اور کی عمل کو نمیں؟ یہ نظریہ اگر جنون اور دیوا نگی نمیں تو بے و قونی اور درشت فکری تو ضرور ہے۔ میں اپنے دوستوں' میکانکیت پرستوں سے (جو فلفوں کی صف میں بیٹھتے ہیں اور یہ سیجھتے ہیں کہ علم میکانکیت وہ بنیادی توانین بنا تا ہے جو تمام حقیقت پر حادی ہیں) یہ بات را زدارانہ طور پر بوچھتا ہوں کہ کیا تمہارے نظریہ کی ضد زیادہ قرین قیاس نمیں کہ وجود کی سطی اور خارجی صفات پہلے دیکھنے ہیں آتی ہیں؟ آج حیاتیات تعطل کی حالت میں ہے کیونکہ وہ ابھی تک زندگی کا نمیں' موت کا مطالعہ کی آتی ہیں؟ آج حیاتیات تعطل کی حالت میں ہے کیونکہ وہ ابھی تک زندگی کا نمیں' موت کا مطالعہ کی ساری کا نمیں رکھے ہوئے نمونے' مردہ تلیاں' لاشیں' خورد بین پر تیار کیا ہوا جم' بی

شاید حیاتیات بھی جلدی ہی طبیعیات کے طرز فکر اور تصورات کی مددسے میکانکیت کے تصورات کے خلاف بغاوت کرے گی۔ وہ یہ معلوم کرے گی کہ زندگی جس کے مطالعے کا اے فخر حاصل ہے، حقیقت کے کمیں زیادہ قریب ہے بہ نبیت طبیعیات اور کیمیا کے مادہ کے۔ اور جب حیات بالا خرمیکا کی طرز فکر کے مردہ ہاتھوں سے آزاد ہو جائے گی تو وہ دار العمل سے نکل کر کھلی حیات بالا خرمیکا کی طرز فکر کے مردہ ہاتھوں سے آزاد ہو جائے گی تو وہ دار العمل سے نکل کر کھلی دنیا کا رخ کرے گی۔ جس طرح طبیعیات نے دنیا کا چرہ بدل دیا ہے، وہ انسانی مقاصد کو تبدیل کرنا شروع کر دے گی اور انسانی مقاصد کو تبدیل کرنا شروع کر دے گی اور انسانیت پر مشینری کے ظلم کو ختم کر دے گی اور پھر فلسفیوں پر بھی، جو دو ہزار برس تک ریاضی اور طبیعیات کے غلام رہے ہیں، زندگی کی بامقصد وصدت، تخلیقی فراوانی اور عظیم الثان خوداختیاری آشکار ہوجائے گی۔



حصہ چہارم مسائل اخلاق

باب پنجم ہمارے پدلتے ہوئے اخلاق

### ا- اخلاق کی اضافیت

افلاق جو عموا بہت آہت ہے۔ ہو ہوں اور وہ ادارے جو قبل ان بادلوں کی طرح بدل رہے ہیں جو شدہ ہوا کی ذریس آگئے ہیں۔ وہ رسوم اور وہ ادارے جو قبل از تاریخ زمانہ سے چلے آ رہے ہیں اہاری آ تکھوں کے سامنے یوں وم تو ٹر رہے ہیں جیسے وہ کوئی سطحی عاد غیں ہوں جنہیں ہم نے عارضی طور پر اپنا کر ترک کر دیا ہو۔ بمادری جو نیطشے سے متفق تھی کہ عورتوں کے ساتھ جتنی نری برقی جائے کم ہے اور دلاوری جو بدن کے ساتھ ساتھ ذہن کی تمذیب کرتی تھی عورتوں کی آزادی کے بعد ختم ہوگئی ہے۔ مردوں نے مساوات کا چیلنج قبول کر لیا ہے اور اب ان کے لیے اس جنس کی پر ستش کرنا آسان نہیں رہا جو ان کی بے طرح نقال کرتی ہے۔ حیا اور عزت 'جو عاشق کو کارہائے بمایاں کرنے کی تر غیب دیتیں اور ہرعزم کی قوت کو دوچند کر دیتیں 'آج غیر مقبول صفات ہیں اور جوان لؤکیاں 'مردوں پر اپنے حسن و جمال کا جادو اس فراخدلی سے بھیرتی ہیں کہ عبتس تولید کی مدو نہیں کرتی۔ شہری زندگی نے کرو ٹروں مردوں کو کیجا کر دیا ہے تاکہ وہ اعصابی تحریک کے سوداگروں کا آسان شکار بنیں۔ ڈرامہ 'آج ایا م بحال کی بیباکی کا رقیب ہے اور جدید ادب قدیم پارسائی کی ماند

جنی ہجانات ہے لبررہ ہے۔ شادی جو بھی محض جسمانی وصل کا نام تھا اور جو اوا کل عمر میں انسانی
زندگی اور کردار کو استحکام بخشی تھی' غیر مقبول ہوتی جا رہی ہے۔ آج کل لوگ سے سوچنے گئے ہیں کہ
شادی کے فوا کد اس کے آلام کے بغیر حاصل ہو سکتے ہیں۔ آج کل اس کی ابتدا دیر سے ہوتی ہے اور
انتها جلدی۔ پہلے ہم اسے غیر فطری حد تک ملتوی کرتے رہتے ہیں' پھر طلاق کے شور و غوغا میں وہ
ختم ہو جاتی ہے۔ خاندان جو بھی اخلاق کی تربیت گاہ اور ساجی نظام کی بنیاد تھا' شہری صنعت کی
ذاتیت میں گم ہوگیا ہے اور ہر نسل کے بعد پارہ پارہ ہو جا تا ہے۔ اولاد کی عافیت کے لیے جانفشانی
سے بنائے ہوئے مکان خاموش اور ویران ہیں۔ نیچ' پریشان مقصدوں میں الجھے ہوئے' والدین
اپناواس گھوں میں تنااور ہر کمرہ آشنا آوا ذول کی غیر موجودگی سے گو نجتا ہے۔
اب دیکھیں کہ ہمارے اخلاق میں یہ انقلاب کیو نکر آبا؟

آج نفیات کا یہ نازک مسکہ ہے کہ ہمارے نوجوان گناہوں کی نمائش سے زیادہ لطف اندوز ہوتے ہیں یا ہمارے آباؤ اجدادان گناہوں کی فرمت سے زیادہ محظوظ ہوتے تھے؟ اخلاقی نقطۂ نظرے زندگی کو دو زمانوں ہیں تقسیم کیا جا سکتا ہے۔ پہلے زمانے ہیں ہم لذت اندوزی کرتے ہیں۔ دو سرے ہیں ہم نیکی کی تبلیغ کرتے ہیں۔ احتیاط جذبات کے آگے ہتھیار ڈال دیتی ہے۔ آر زو کی عظیم موجیس مٹ جاتی ہیں اور تکلم کی ہوائیں چلنے لگتی ہیں۔ زندگی کی رفتار ست ہو جاتی ہے ، کیفیت بدل جاتی ہے اور پیری جوانی کو آسانی سے معاف نہیں کر سکتی۔ ان معنوں میں حقیقت عرکا وظیفہ ہے اور بداخلاقی دو سرے لوگوں کا کردار۔ ہم میں سے وہ لوگ جو اب نہ جوان ہیں نہ ہو ڑھے ، کی قدر کامیابی سے یہ کوشش کر سکتے ہیں کہ اپنی اولاد کو سمجھیں۔ اس ضمن میں مناسب طرز فکر کی قدر کامیابی سے یہ کوشش کر سکتے ہیں کہ اپنی اولاد کو سمجھیں۔ اس ضمن میں مناسب طرز فکر ترکنا چاہیے۔ ہمیں ترکنی ہو سے ہوئی اساس کے ساتھ ساتھ بدلتے رہتے ہیں۔

اخلاق ' تاریخی اور لسانی نقطہ نظرے "رسوم" سے پیدا ہوا ہے۔ ابتدا میں اخلاق ان رسوم سے مطابقت کا نام تھا جو اجتاع کی صحت اور بقا کے لیے لازی تھیں۔ بعض رسوم ' محض رواج ہیں۔ جس طرح میز پر چھری کا نئے سے کھانے کی رسم اور ان کا کوئی اخلاقی پہلو نہیں ہو تا۔ اپنے سلاد کو چھری سے کائن کوئی گناہ نہیں ہے۔ لیکن اس کی سزاکڑی ہے لیکن بعض رسوم مثلاً کیک زوجگی اور چند زنی 'ازدواج داخلی اور ازدواج خارجی قبیلہ کے اندر قتل سے احر ازاور اس سے باہر قتی پر آمادگی 'اجتاعی بہودی کے لیے انجھ سمجھ جاتے ہیں۔ یہی رسوم مطلق اخلاقی کھئے بن جاتے ہیں اور انہیں پند و تصحت 'پابندیوں اور جلاوطنی کے ذریعہ محفوظ رکھا جاتا ہے۔ رواج وہ

رسوم ہیں جن کی تبلیغ کم ہوتی ہے اور ان پر عمل زیادہ ہوتا ہے اور اخلاق وہ فرائض ہیں جن کی ادائیگی کی توقع ہم اپنے ہمسایوں سے رکھتے ہیں۔

یہ امر حیرت انگیز ہے کہ اخلاقی نظام بدلتے رہتے ہیں۔ سینٹ آ کشین کو ابراہم کی بہت ی بویاں ٹاگوار تھیں۔ لیکن اس نے یہ درست کما کہ قدیم یمودیوں کے لیے بہت می بیویوں کے ا خراجات برداشت کرنا کوئی گناہ نہیں تھا کیونکہ یہ اس زمانہ کا رواج تھا اور اجتماع کے لیے مضرت رساں نہیں سمجھا جا تا تھا۔ یقیناً جنگ کے زمانہ میں کثرت ازدواج ایک رحمت ہے کیونکہ یہ کثرت اولاد کی ضامن ہے۔ اس سے پہلے کہ ساجی نظام قبائلی پیکار کی جگہ لیتا' مردول کی شرح اموات عور اوں سے کمیں زیادہ تھی اور کثرت ازدواج ان حالات کا منطقی بتیجہ تھا۔ ایک عورت مرد کے بغیر رہے کی بجائے مرد کے کچھ حصہ پر کفایت کرلتی تھی۔ یک زوجگی ' قبائلی امن کا ایک نتیجہ ہے۔ اخلاتی اضافیت کی چند مثالوں کا تصور کیجئے۔ اہل مشرق سر ڈھانے کر کسی کا حرّام کرتے ہں۔ اہل مغرب سرکو نگا کر کے 'ایک جایانی عورت (اگرچہ ممکن ہے آج یہ بات صحیح نہ ہو) ایک مزدور کی بر ہنگی کی طرف توجہ نہیں کرتی۔ لیکن وہ اس کے باوجود شرم و حیا کی دیوی بھی ہو سکتی ہے۔ ا یک عرب عورت کے لیے چرہ سے نقاب اٹھانا'ایک چینی عورت کے لیے یاؤں کو برہنہ کرنا''فخش" کے مترادف تھا۔ ان دونوں حالتوں میں بردہ داری مخیل اور آرزو کو بھڑکاتی تھی اور نسل انسانی کے لیے مفید تھی۔ میلانیٹیا کے باشندے اپنے بیاروں اور بوڑھوں کو زندہ دفن کرویتے تھے کیونکہ ان کے نزدیک ان بیکار لوگوں کو ختم کر دینا ہی رحم دلی کا اظہار تھا۔ لباک کہتا ہے: چین میں ایک بوڑھے عزیز کے لیے کفن ہی موزوں تحفہ ہو تا تھا بالخصوص جبکہ اس کی صحت گر گئی ہو۔ سمنر کہتا ے نیو برٹین کے جزیرہ میں "انیانی گوشت اس طرح فردخت ہوتا ہے جس طرح ہمارے قصابوں کے ہاں حیوانوں کا گوشت۔ کم از کم چند جزائر سلمان میں انسان (بالحضوص عور تیں) سوروں کی طرح كى ضافت كے ليے يالى جاتى ہيں"۔اس فتم كى سيكلوں مثاليس آسانى سے جمع كى جا كتى ہى،جن ميں وہ يانيں جو جارے ہاں "بداخلاقی" تصور كى جاتى ہيں كى اور عمد يا سرزمين ميں سراسراخلاق ہں۔ "اگر"ا یک قدیم بونانی مفکرنے کہا تھاتم کی جگہ کی مقدس اور اخلاقی رسوم کو جمع کرواور ان میں سے وہ رسوم نکال لو'جو کسی اور ساج کے لیے غیر مقدس اور غیراخلاقی ہوں تو باقی کچھ بھی نہیں -18 2

٢- زراعتى نظام اخلاق

اخلاقی نظام بدلتے رہتے ہیں۔ وہ کونی طاقت ہے جو انہیں بدلتی رہتی ہے؟ کیا وجہ ہے کہ

وہ اعمال جنہیں کی ایک زمانہ یا جگہ میں اچھا سمجھا جاتا ہے 'کسی دو سرے عمد یا مقام پر برا خیال کیا جاتا ہے؟

غالبًا زندگی کی اقتصادی بنیادوں کی تبدیلی ہے اخلاقی تصورات میں تبدیلی آتی ہے۔ تاریخ میں اس فتم کے دو اہم انقلاب آئے ہیں۔ ایک شکاری طرز زندگی سے ذرعی طرز زندگی اور دوسرے زرعی طرز زندگی ہے صنعتی طرز زندگی کی نمود'انسانی ارتقامیں سے دو اہم اور مرکزی واقعات ہیں 'جن پر دوسرے بنیادی واقعات کا انحصار ہے اور ان میں سے ہرایک عمد میں وہ اخلاقی نظام جو تدیم طرز زندگی میں اجتاعی فلاح و بہود کا امین تھا ناسازگار سمجھا گیا۔ اور نئے عمد میں آہنگی اور بے ربطی سے براتیک عمد میں آہنگی اور بے ربطی سے براتا گیا۔

تقریبا تمام انسانی نسلیں بھی وحثی جانوروں کا شکار کرکے زندہ رہتی تھیں کیونکہ اقتصادی فراوانی اور تحفظ کے معنوں میں تہذیب ابھی وجود میں نہیں آئی تھی اور حرص بقائے نسل کے لیے لازی تھی۔ وحثی انسان آج کل کے کوں کی طرح کھا آنا تھا کیونکہ اسے یہ معلوم نہیں تھا کہ اس کو کھانا کب ملے گا؟ خطرہ حرص کی ماں ہے 'جس طرح ظلم خوف کی اولاد ہے۔ ہمارا ظلم اور ہماری جرص 'ہمارا تشدہ اور جنگ کے لیے اشتیاق'انسانی زندگی کے شکاری عمد کے آثار ہیں۔

ہرگناہ بھی نیکی تھا اور شاید پھر بھی قابل احرّام عمل بن جائے۔ جس طرح نفرت جنگ میں قابل احرّام جذبہ بن جاتی ہے، ظلم اور حرص جدد لبقا کے لیے بھی لازی تھے اور اب وہ مضحکہ خیز طور پر غیر ضودری متصور ہوتے ہیں۔ انسان کے گناہ 'اس کے مہبوط کا بقیجہ نہیں ہیں 'وہ اس کے صعود کے آثار ہیں۔ والدین 'ہمائے اور مبلغ ہم پر مدح و فدمت کی بوچھاڑ اس لیے کرتے ہیں کہ ہم زمانے کے تقاضوں کے مطابق اپنی محرکات کا اسختاب کریں۔ جس طرح ہم شکر اور تازیانے کے میں فدریعہ کون کو سدھاتے ہیں 'ہماری شخصیت کی ان صفات کا ول برطایا جاتا ہے جنہیں و دیعت کرنے میں فرحت نے فرافدل سے کام نہیں لیا اور ان چند صفات کی قطع و برید کرنے کا سلسلہ مدرسہ کی مار فرورت نے فرافدل سے کام نہیں لیا اور ان چند صفات کی قطع و برید کرنے کا سلسلہ مدرسہ کی مار ضورت سے نیادہ ہو جائے تو مدح یا فرورت کی ملہ کا خوف نہیں تھا' وہ تو سعیع ملکیت کی خرکات کی ہمت برطا تا رہا اور فوجی صفات کی فدمت کرتا رہا۔ اب تو سعیع ملکیت کی ضرورت کم ہے اور (کھتے ہیں کہ) خارجی طاقتوں سے تفاظت در کا رہا۔ اب تو سعیع ملکیت کی ضرورت کم ہے اور (کھتے ہیں کہ) خارجی طاقتوں سے تفاظت در کا رہا۔ اب تو سعیع ملکیت کی ضرورت کم ہے اور (کھتے ہیں کہ) خارجی طاقتوں سے تفاظت در کا رہا۔ اب کو ٹر پی کی پہلی می عزت نہیں رہی اور رسد کا معالمہ ہے۔ اگر طلب ایک میدان میں دو سرے میدان سے زیادہ سے رفتاری سے رسد کا معالمہ ہے۔ اگر طلب ایک میدان میں دو سرے میدان سے زیادہ سے رفتاری سے رسد کا معالمہ ہے۔ اگر طلب ایک میدان میں دو سرے میدان سے زیادہ سے رفتاری سے رسد کا معالمہ ہے۔ اگر طلب ایک میدان میں دو سرے میدان سے زیادہ سے رفتاری سے رسد کی مدرت کو سے رسد کی معالمہ ہے۔ اگر طلب ایک میدان میں دو سرے میدان سے زیادہ سے رفتاری سے رسد کی مدرت کی دو سرے میدان سے زیادہ سے رفتاری سے رسد کی مدرت کی میدان سے دوران سے زیادہ سے رفتاری سے رسد کی دورسے میدان سے زیادہ سے رفتاری سے رسد کی دورسے میدان سے زیادہ سے رائے کو مدر کی کو مدرت کی میدان سے دور کی سے دور کو میدان سے دورانے کی دورسے میدان سے دورانے کی دورسے میدان سے دورانے کیا دور کو میدان سے دورانے کی دورسے کی دورسے میں دورسے میدان سے دور کی میدان سے دورانے کی دورسے میدان سے دورانے کی دورسے میدان سے دورانے کی دورسے میں دورسے میدان سے دورانے کی دورسے میں دورسے میں دورسے میں دورسے میں دورسے میں دو

تخلیق کرتی ہے تو وہ اس لیے کہ انسانی روح زمین سے زیادہ زیرک اور تا قابل تنخیرہے۔ لیکن اس میں مختلف انواع کے بج ہوئے جا کیں گے اور یہ بھی عیصے یا کڑو ہے پھل پیدا کرے گاری عمد سے ہم نہیں جانتے کہ کب اور کس طرح زندگی ارتقا کی منزلیں طے کرکے شکاری عمد سے زرعی عمد تک پنچتی؟ لیکن ہمیں یہ یقین ہے کہ اس عظیم انقلاب نے نئے اخلاق کے لیے طلب پیدا کی اور بہت می قدیم خوبیال کھیت کی پرامن زندگی میں برائیاں بن گئیں۔ محنت' بمادری سے زیادہ اہم ۔۔۔ کفایت شعاری' تفدو سے زیادہ عزیز اور امن' جنگ سے زیادہ مفید بن گیا اور سب سے اہم بات یہ کہ عورتوں کی ساجی حیثیت بدل گئی۔ وہ شکار سے زیادہ کھیت پر مفید ثابت ہوئی کے ورت کو ملازم رکھنا منگا پڑتا تھا۔ شادی کرنا ستا سودا تھا۔ مزید بر آل ہر بچہ اپنی غذا اور لباس کے عورت کو ملازم رکھنا منگا پڑتا تھا۔ شادی کرنا ستا سودا تھا۔ مزید بر آل ہر بچہ اپنی غذا اور لباس کے اخراجات کی نسبت سے کمیں زیادہ جلدی ہی خاندانی روزی کمانے میں مدد کرنے لگتا تھا۔ پچ مفید شابت ہوتی تھیں 'اس لیے مامتا مقدس تھی۔ ضبط بلوغت کے عمد تک کھیتوں پر اپنے والدین کے ساتھ مل کرکام کرتے تھے۔ ان کی تعلیم پر پچھ خرچ نہیں ہو تا تھا حتی کہ لاکیاں بھی کسی حد تک مفید ثابت ہوتی تھیں 'اس لیے مامتا مقدس تھی۔ ضبط نولد غیرا خیارا خیارا فیاری ن خواری ند تھے۔

اس دیماتی فضا میں ہمارے موروثی اخلاقی نظام نے نشود نما پائی کیونکہ ایک کھیت پر ایک مرد جلدی ہی ذہنی اور اقتصادی طور پر س بلوغ تک پہنچ جاتا تھا۔ ہیں برس میں وہ زندگی کے امور کو اس طرح سمجھنے لگتا تھا جس طرح کہ موجودہ زمانہ میں چالیس برس کا آدی۔ اس کو فقط ضرورت تھی ایک بال اور ایک مددگار کی اور موسموں کے نشیب و فراز کو جانچنے کے لیے حساسیت کی۔ اس لیے جو نمی فطرت اشارہ کرتی وہ شادی رچالیتا۔ وہ زیادہ دیر ان پابندیوں پر جمنجملا تا نہیں تھا تھا اللّٰ اللّٰ اللّٰ منظم نے ناجائز جنسی تعلقات پر پابندی کو وہ معقول جمتا تھا اس وقت بھی جبکہ وہ اس پابندی سے انجراف کرتا تھا۔ جہاں تک عورتوں کا تعلق ہے 'ان کے لیے باکیزگ لازی تھی کیونکہ پاکیزگ کے نہ ہونے سے مامتا خطرہ کی زدمیں آتی تھی۔

اور جب مسحبت کی تعلیم نے پوری یک زوجگی اور طلاق کی ممانعت کی پابندی عائد کی تو لوگوں نے اسے بھی معقول سمجھا کیو نکہ کسان کی بیوی بچے جنتی تھی اور بیہ مناسب تھا کہ جب تک بچ بالغ نہ ہو جا کمیں 'ماں اور باپ اکھے رہیں جبکہ آخری بچہ بڑا ہو تا 'جہم کے ڈھلنے اور دو روحوں کے انقاق کی وجہ سے بنوع کی خواہش مرہم پڑ جاتی۔ کھیتی پر عیسائیوں کا سخت گیراخلاقی نظام قابل کے انقاق کی وجہ سے بنوع کی خواہش مرہم پڑ جاتی۔ کھیتی پر عیسائیوں کا سخت گیراخلاقی نظام قابل کی اندر وہ مضبوط اور مشکم نسل پیدا کی جس نے ممل اور مفید ثابت ہوا۔ اس نے ایک صدی کے اندر وہ مضبوط اور مشکم نسل پیدا کی جس نے ایک پورے براعظم کو تسخیر کر لیا۔ اخلاق نے ہیشہ اپنی توقعات سے زیادہ مطالبات کے ہیں تاکہ ایک پورے براعظم کو تسخیر کر لیا۔ اخلاق نے ہیشہ اپنی توقعات سے زیادہ مطالبات کے ہیں تاکہ

جس چیزی اسے ضرورت ہو 'وہ حاصل ہو جائے۔
پدرہ سوہرس تک پاکیزگ' بچوں کی شادی 'طلاق بغیریک دو جگی اور کشرت اولاد کا یہ زرعی
پندرہ سوہرس تک پاکیزگ' بچوں کی شادی 'طلاق بغیریک دو جگی اور کشرت اولاد کا یہ زرعی
اخلاقی نظام بورپ اور بورپ کی نو آبادیات میں قائم رہا۔ وہ زیادہ آسانی سے قائم رہ سکتا تھا کیونکہ
گھیت پر خاندان 'پیداوار کی اکائی تھی۔ خاندان کے افراد مل کر زمین پر ہال چلاتے اور اس کی
گھیت پر خاندان 'پیداوار کی اکائی تھی۔ خاندان کے افراد مل کر زمین پر ہال چلاتے اور اس کی
پیداوار کھاتے یہاں تک کہ جب صنعت پیدا ہونی شروع ہوئی تو وہ گھر بلوصنعت تھی جس نے گھرکو
پیداوار کھاتے یہاں تک کہ جب صنعت پیدا ہونی شروع ہوئی تو وہ گھر بلوصنعت تھی جس نے گھرکو
نیا شعور اور نئی مصرو فیش ' نے وظا کف اور جمع ہو تا۔ کھیل کھیلنا' یا دور دراز ممالک کے متعلق
خود مختار گروہ شام کو ایک میزیا الاؤ کے گرد جمع ہو تا۔ کھیل کھیلنا' یا دور دراز ممالک کے متعلق
ترابیں پڑھتا۔ ہرکام' ہرواقعہ' بھائی بھائی' مال' بچہ' شوہر' بیوی کے درمیان ربط و محبت کے رشتے
ترابیں پڑھتا۔ ہرکام' ہرواقعہ' بھائی بھائی' مال' بچہ' شوہر' بیوی کے درمیان ربط و محبت کے رشتے
استوار کرنے کی مقدس سازش میں شریک تھا۔۔۔۔ مسیحی تہذیب کی خوبیاں۔

# س- صنعتى نظام اخلاق

ایکایک کارخانے نمودار ہوئے اور مردوں 'عورتوں اور بچوں نے گھر'خاندان' اتفاق اور خاندان وایا ہے ہم خاندان اتفاق اور خاندان روایات کو چھو ڈر' انفرادی طور پر کام شروع کیا۔ ان کچی محمارتوں ہیں جو انسانوں کے ہم دھانی روایات کو چھوٹوں کو محفوظ رکھنے کے لیے بنی تھیں 'شریھینے گئے ' کھیتوں ہیں نیج دھانی نیج اور نصلیس کا شیخ کی بجائے لوگوں نے کارخانوں ہیں تقابل کی جان تو ڈ جدو جمد ہیں شرکت شروع کی۔ ایجادات اور اخراعات کی مقدار' مزدور طبقہ کی طرح بردھتی گئی۔ ہرسال نئی مشینیں ایجاد ہو تیں اور زندگی کو زیادہ پیچیدہ اور زیادہ نا انابل فیم بنا دیتیں۔ ذہنی بلوغت اب اس سے کمیں زیادہ دیر میں حاصل ہونے گئی' جتنی دیر میں ذراعتی زندگی میں حاصل ہوتی تھی۔ اس پیچیدہ اور نیادہ دیر میں جو ان کی حالت بھی ایک طفل نو خیز کی می تھی۔ مردوں' عورتوں اور قوموں کے بارے میں وہ اس عمر میں حق فریوں کا شکار ہو تا' انہیں دور کرنے کے لیے اسے ابھی مزید دس برس کی ضرورت ہوتی۔ شاید چالیس برس کی عمر میں (اسے) ذہنی پختگی حاصل ہوتی۔ مفتوان شباب کا زمانہ طویل تر ہوگیا اور تعلیم کا ایک طویل عمد لا زمہ حیات بن گیا تا کہ ذہن موجودہ دندگی کے نئے تقاضوں کے ساتھ ہم آہنگ ہو سکے۔

زراعت سے صنعت تک انقال 'انسانوں کے اخلاقی کردار پر اثر انداز ہونے لگا۔ اقتصادی
بلوغت بھی قریب قریب ذہنی بلوغت کے ساتھ ساتھ حاصل ہوتی۔ صرف ہاتھوں سے کام کرنے
والے مزدور اکیس برس کی عمر میں اپنے پاؤں پر آپ کھڑے ہو سکتے اور شادی کے قابل ہوتے۔ ان
مراتب سے اوپر خود کفالتی ' ہر آرام اور جگہ کے ارتفاع کے ساتھ دور ہوتی گئی۔ عمدوں میں
مراتب سے اوپر خود کفالتی ' ہر آرام اور جگہ کے ارتفاع کے ساتھ دور ہوتی گئی۔ عمدوں میں

بالخصوص مالی پختگی ملتوی ہوتی گئی۔ تجارت اور صنعت میں ہزاروں ایسے نئے عناصر پیدا ہوئے جو انفرادی تصرف سے باہر تھے اور انسانوں کے کام پر اثر انداز ہوتے تھے اور کسی وقت بھی اس سے کام چھنوا کتے تھے۔

اور آدمی نے جو پہلے بھی زندگی کے تقاضوں اور اس کی دشواریوں سے دوجار نہیں ہوا تھا' کارخانوں کی نشودنما کے بعد پہلی مرتبہ عورت کو اپنے یرانے اسلوب زندگی کو ترک کرتے دیکھا۔ اگر وہ شادی کر تا تو زرعی نظام اخلاقی کی روایات سے مجبور ہو کروہ اپنی بیوی کو گھزی چار دیواری میں مقید رکھتا۔ لیکن اب گھر کی وہ اہمیت نہیں رہی تھی۔ گھریلو عورت اب ایک حسین حاشیہ بردار' ایک اندرونی زینت کی حثیت رکھتی تھی' اس سے زیادہ کچھ نہیں۔ وہ کام جو وہ پہلے گھر میں کرتی تھی' اب کارخانوں میں کیے جاتے تھے اور ان کا معاوضہ مرد کی کمائی سے اوا ہو تا تھا۔ اگر برکاری ے نجات یانے کے لیے عورت ماں بن جاتی تو مشکلات میں اضافہ ہو جاتا کیونکہ اب زچگی میں ڈاکٹروں' نرسوں' مپتالوں اور اوزاروں کی ضرورت بڑتی ہے اور یہ کافی منگا سودا ہے اور جدید عورت این بری بو ڈھیوں کی طرح آسانی ہے بچے نہیں جن عمق۔اگر اے زیادہ بچے جننے بڑتے تو اور بھی وشواری ہوتی۔ ان میں سے ہر بچہ وبال جان بن جاتا۔ انہیں خاصی عمر تک تعلیم دیتا پڑتی۔ مكان كاكرانيه اور سفر كا خرج بره جاتا- وه تھيٹر اور رقص گاموں ميں والدين كي تفريح ميں مخل ہوتے۔ انہیں تازہ ترین فیشن کے لباسوں کی ضرورت ہوتی تاکہ وہ دو سرے بچوں سے محتر نظرنہ آئیں۔ جب وہ کچھ کمانے لگتے تو غیرذمہ دار انفرادی زندگی بسر کرنے کی خاطروالدین کی تگرانی ہے بھاگ جاتے اور اگر وہ اپنی مرضی سے نہ بھی بھاگیں تو ملازمت کے تقاضے کارخانوں اور تجارتی مرکزوں کا انقال گھروں ہے ان کا رشتہ یوں تو ژویتا جس طرح کسی تھٹتے ہوئے بم سے ذرات علیحدہ ہوتے ہیں۔ اس لیے شہروں میں ماں بننا ایک قتم کی غلامی اختیار کرنے کے مترادف سمجھا جانے لگا۔ نسل کی خاطرایک ایسی قرمانی جو ایک ہوشیار عورت ملتوی کرتی رہتی اور مجھی تو اس کی نوبت ہی نہ آنے دیتی۔ ضبط تولید کا و قار جلدی ہی قائم ہو گیا اور آلات ضبط تولید فلفہ کا ایک مسئلہ بن گئے۔ آلات ضبط تولید کی عمومیت مارے بدلتے ہوئے اخلاق کا ایک فوری سب بن گئے۔ یرانے اخلاقی نظام کی روہ جنسی تعلقات فقط شادی تک ہی محدود تھے کیونکہ جنسی تعلقات ولدیت ے الگ نہیں کے جا کتے تھے اور ولدیت کو صرف شادی کے ذریعہ ہی ذمہ داری دی جا کتی تھی۔ لین آج جنس اور تاسل کی علیحدگ سے ایے حالات پدا ہوگئے ہیں جو ہمارے آباؤ اجداد کے خواب و خیال میں بھی نہیں آ کتے تھے۔ مردو زن کے باہمی تعلقات تھن ایک ای عضر کی وجہ ہے بدل رہے ہیں۔ معقبل کے اخلاقی نظام کو ان سولتوں کا جائزہ لینا ہوگا جو نی اخراعات نے قدیم

آرزوؤں کی تسکین کے لیے مہاکی ہیں۔

ان تمام حالات ہے ہمارے اخلاق کے بدلنے کا بردا سبب پیدا ہوا لیعنی شادی کا التوا۔ ۱۱۹۱ع میں پیرس میں شادی کی اوسط عمر تمیں برس تھی۔ انگلتان میں چھییں برس تھی۔ غالبا پچھلے سرو برس میں انگلتان میں شادی کی اوسط عمر بڑھ گئی اور باقی صنعتی ممالک بھی اسی راہ کی طرف گامزن نظر آتے ہیں۔ شہری ساج کے اعلی طقہ میں شادی کے التوا کا منظر زیادہ دیکھنے میں آتا ہے حالا تکہ یہی لوگ ہیں جو بچوں کو بمترین ذہنی اور جسمانی تربیت وینے کے سب سے زیادہ اہل ہیں۔ بہت سے لوگ بھی شادی کرتے ہی نہیں۔ اور جسمانی تربیت وینے کے سب سے زیادہ اہل ہیں۔ بہت سے لوگ بھی شادی کرتے ہی نہیں۔ االاء میں انگلتان اور ویلزی آبادی تین کروڑ ساٹھ لاکھ تھی۔ ان میں دو کرو ڈبالغ افراد تھے۔ ان دو کرو ڈبالغ افراد تھے۔ وان دول وہا تھی اور شہ زیادہ ہو رہے ہیں شادی کی عمر بڑھ رہی ہے اور طوا کف کی ہدایت کاری کی مرت طویل کر ہورہی ہے اور طوا کف کی ہدایت کاری کی مرت طویل ترہورہی ہے اور بالن مرد محبت کی اہلیت سے بعد حاصل کرتے جار ہے ہیں۔

متوسط طبقہ کا مرد شادی کو ایک مصیبت سجھنے لگا ہے۔ اس کی جسمانی تسکین کے لیے ہزاروں عور تیں اس کی راہ تک رہی ہیں اور آج کل جبکہ بچے ایک وبال ہیں اور گھر فلیٹوں ہیں تبدیل ہوگئے ہیں 'شادی اس سے زیادہ اور دیتی بھی کیا ہے؟ غیر شادی شدہ مرد اپنے شادی شدہ مرد اپنے شادی شدہ ادب کی مشقت کی رفتار کو دیکھتے ہیں جو وہ اپنی بیویوں کو عشرت آفریں اور شر آموز بکاری ہیں بحال رکھنے کے لیے کرتے ہیں کیونکہ بیکاری ان کے مرتبہ کا نقاضا ہے۔ وہ جران ہوتے ہیں کہ آفر ان مردوں کو کس بات نے یہ غلامی قبول کرنے پر مجبور کیا ہے؟ وہ دیکھتے ہیں کہ متوسط طبقہ کے والدین اپنی لؤکیوں کو زندگی اور شرافت کے اعلیٰ معیار کے مطابق تربیت دیتے ہیں تاکہ ان کی شادی کی امیر گھرانے میں کی جاسمے وہ جران ہوتے ہیں کہ اپنی محدود آمدنی کے ساتھ وہ کس طرح شادی کی امیر گھرانے میں کی جاسمے وہ جران ہوتے ہیں کہ اپنی محدود آمدنی کے ساتھ وہ کس طرح ایک متند خاندان کی برابری کر بکتے ہیں۔ وہ اپنی جیب دیکھتے ہیں اور پچھ دیر اور آزادی کی زندگی سرکے کا فیصلہ کر لیتے ہیں۔

شهر میں شادی سے اجتناب کرنے کی ہر تحریص اور جنس کی تحریک اور تسکین کے لیے ہر آسانی موجود ہے۔ جنسی بلوغت پہلے کی طرح اب بھی جلدی رونما ہوتی ہے۔ لیکن اقتصادی بلوغت کے حصول میں اب در لگتی ہے۔ آرزو پہ جو پابندیاں زرعی اخلاقی نظام میں معقول اور مفید معلوم ہوتی ہیں کیونکہ مرد اب تمیں برس کی عمر تک ہوتی تھیں 'صنعتی نظام میں مشکل اور غیر فطری معلوم ہوتی ہیں کیونکہ مرد اب تمیں برس کی عمر تک شادی نہیں کر سکتے۔ لازمی طور پر جسم بعناوت کرتا ہے اور ضبط نفس کی ہاگیں ڈھیلی پڑ جاتی ہیں۔ عفت جو بھی ایک اخلاقی خوبی سمجھی جاتی تھی 'اب ایک مضحکہ خیز صفت بن گئی ہے۔ حیاجو حس کو عفت جو بھی ایک اخلاقی خوبی سمجھی جاتی تھی 'اب ایک مضحکہ خیز صفت بن گئی ہے۔ حیاجو حس کو

زیادہ حیون بنا دیتی تھی' ختم ہوگئ ہے۔ مردایخ گناہوں کے تنوع پر ناز کرتے ہیں اور عور تیں ایک واحد معیار کا مطالبہ کرتی ہیں جس کی روسے ہرزن و مرد کو غیر محدود جنسی آزادی حاصل ہو۔ شادی سے پہلے جنسی تجربہ ایک عام چیزہے۔ پیشہ ور جنسی تحریک زنان بازاری سے چھٹ گئ ہے۔ پولیس کی لا تھی سے نہیں بلکہ غیر پیشہ ور عور تول کے تقابل سے۔ پر انا زرعی اخلاقی نظام پارہ پارہ ہوگیا ہے اور صنعتی دنیا اعمال کو اس کے معیار سے نہیں پر کھتی۔

لا بنزی ہے رائے تھی کہ اس مئلہ کو حل کرنے کے لیے کی مرد کو شادی کرنی چاہیے یا ہیں۔ ایک پوری زندگی در کار ہے اور ہمارے نوجوان مرداس سے اتفاق کرتے ہیں کچھ لوگ بہت دیر تک غور و خوض کرتے رہتے ہیں اور غیر شادی شدہ زندگی کی اکتاب سے وابستہ رہتے ہیں۔ انہیں پارکوں میں دیکھئے۔ اخباروں کے ذریعہ وہ زندگی کو دو سردں کی نظرے دیکھتے ہیں یا کیرے میں دیکھیے ہے جان اپنی ٹاگوں کے جنجال سے تھے ہوئے ہر رقاصہ کو ایک ساپاتے ہیں اور آخر گناہوں سے بھی اکتا جاتے ہیں۔ ایک عام غیر شادی شدہ مردکی بے کیف زندگی کے مقابلہ میں شادی کی مصبتیں صفر معلوم ہوتی ہیں۔ غیر مکمل ہونے کے بردھتے ہوئے احساس اور تھا سرئے شادی کی مصبتیں صفر معلوم ہوتی ہیں۔ غیر مکمل ہونے کے بردھتے ہوئے احساس اور تھا سرئے ہوئے بانچھ عفو سے تو ہزار درجہ بہتر ہیں وہ ذمہ داریاں اور وہ مسائل جن کے الجھاؤ میں شخصیت

سے معلوم نہیں کہ ''ساجی خرابیاں'' کہاں تک شادی کے التوا سے منسوب کی جا تھی ہیں۔
ان میں سے کچھ یقینا ہماری حرص خوع کی وجہ سے پیدا ہوئی ہیں۔ فطرت نے ہماری تخلیق یک زوجی کے لیے نہیں کی۔ ان میں سے کچھ خامیوں کی ذمہ داری ان شادی شدہ مردوں کے کدھوں پر جبی جو ایک تخیر شدہ قلعہ کے مسلسل محاصرہ پر جنسی خوع کو ترجیح دیتے ہیں۔ لیکن غالبان میں سے اکثر شادی کے التواء سے فاہر ہوتی ہیں اور شادی کے بعد جنسی بے راہ روی بھی شادی سے اکثر شادی کے التواء سے فاہر ہوتی ہیں اور شادی کے بعد جنسی بے راہ روی بھی شادی سے اکثر شادی کے جنسی معرکوں کی وجہ سے پیدا ہوتی ہے۔ ہم اس پھلی پھولتی صنعت کے حیاتیاتی اور اجتماعی اسبب کو سمجھ کتے ہیں اور اسے انسانوں کی دنیا میں ایک لابدی حقیقت سمجھ کر نظرانداز بھی کر کتے ہیں اور اسے انسانوں کی دنیا میں ایک لابدی حقیقت سمجھ کر نظرانداز بھی کر کتے ہیں اور ہمارا ایب ہوئی یا نچ لاکھ امر کی لڑکیاں جنسی بے راہ روی کا شکار ہیں اور ہمارا اوب صنعتی انتشار میں الجھے ہوئے شادی کی صحت مند زندگ سے نا آشنا جوانوں کی جنسی نا آسودگی کو زرگری کا ذریعہ بنا رہا ہے۔

کا الودی و در تری کا در برای کا در برای کا در برای کا در برای مرد کی منتظر تصویر کا دو سرا رخ بھی تقریباً ای قدر دیران ہے۔ ایک باعصت لؤکی ہرای مرد کی منتظر ہے۔ جو شادی کو معرض التوا میں ڈال کر بازاری عور تول کی سرپرستی کرتا ہے۔ مرد اپنی محرکات کی ہے جو شادی کو معرض التوا میں ڈال کر بازاری عور تول کی سرپرستی کرتا ہے۔ مرد اپنی محرکات کی

تسكين كے ليے اس عبد التواجين ايك بين الا قواى ادارہ كى خدمات حاصل كرتا ہے جو تازہ رئين اختراعات ہے آرات اور سائٹيفک طريقہ سے منظم ہے۔ ونيائے اس كى آر زوؤں كى تحريک اور تسكين كے ليے ہر ممكن طريقہ وضع كر ركھا ہے ليكن اس لؤكى كو بحس كے ساتھ اسے دس برس كے تجريہ كاربازوؤں ميں سمئے تجريہ كے بعد شادى كرتا ہے ، معصوم اور باعفت رہنا ہو گا ، جب وہ اس كے تجريہ كاربازوؤں ميں سمئے كے قابل ہوگ۔ (بالزک نے كہا تھا كہ ايك عام دولها اس بندركى ما نند ہے جو وا علن بجائے كى كوشش كر رہا ہو)۔ معاشرہ كى يہ تنظيم يقيناً كى قدر غير فطرى ہے۔ يقيناً اس كى ايك وجہ يہ ہے كہ پرائے زمانہ ميں جب لؤكياں نيلام كى جاتی تھيں 'باعصمت لؤكيوں كے دام زيادہ ملتے تھے اور يہ اس غير مصافحانہ اخلاقی معيار ہے بھی متعلق ہے جو عورت سے مكمل وفادارى كا طالب ہے تاكہ جائيداو صحح مصافحانہ اخلاقی معيار ہے بھی متعلق ہے جو عورت سے مكمل وفادارى كا طالب ہے تاكہ جائيداو صحح ورث ہے ہو تھوڑى ہی ہے۔ اور اس نظام كى زندگى اب يقينا تھوڑى ہى ہے۔

اس حقیقت سے انکار نہیں کیا جا سکتا کہ بلوغت کے بعد جنسی تعلقات سے احراز غیر فطری ہے کیونکہ اس سے ہزاروں ذہنی خرابیاں اور جنسی بیاریاں پیدا ہوتی ہیں اور اس زمانہ ہیں جبہ انہیں مکمل صحت کی ضرورت ہے 'جسم اور ذہن پر بوجھ پڑ جا تا ہے۔ اگر کوئی اخلاقی مدرس شادی سے پہلے کے جنسی تعلقات کی فدمت کرے تو یہ ایک مضحکہ خیز بات ہے۔ اس میں معقولت شجمی پیدا ہوگی جب وہ ان طاقوں کا پر زور مقابلہ کرے جو شادی کے التوا کا باعث بنتی ہیں۔ ہم جب تک وہ حالات بحال نہ کرلیں 'جن میں یہ اخلاقی مطالبے معقول تھے 'ہم زیاوہ ویر یہ اخلاقی مطالبے نہیں کر سکتے۔ وقت آگیا ہے کہ ہم اس مسکلہ سے دوچار ہوں یا ہم شادی سے پہلے کے جنسی تعلقات کی مکمل آزادی دے ویں یا ہم شادی سے پہلے کے جنسی تعلقات کی مکمل آزادی دے ویں یا ہم شادی سے فطری عمربر لوٹ آنے کو کہیں۔

# ۲- مارےبداخلاق بزرگ

جنسی تلون کو جوانی کے ساتھ وابستہ کرنا ایک عام رسم ہے۔ لیکن یہ تمام عموں میں جوابھی تک بالکل بے جان نمیں ہو کیں 'موجود ہے۔ شادی کے التواسے ہمارے شہران مردوں اور عور تول سے بھرگئے ہیں جو تنوع کی خارجی تحریک کو ولدیت اور گھر کی بھرپور ذمہ داریوں کی جگہ دے رہ ہیں۔ یہ اکثر و بیشتر بھی فتم ہوتی ہے جو ان نائٹ کلبوں میں جاتے ہیں 'جماں تنما لوگ شراب سے اپنے آپ کو بدمست کر دیتے ہیں ' ناکہ وہ حسین آدم خور جن میں وہ محبت کا بدل ڈھونڈ نے آئے سے ' انہیں لوٹ لیس۔ اس گروہ کی عاد تیں بہت جلدی ہر گروہ میں سرایت کر رہی ہیں۔ جنسی تلون ایک فیشن بن گیا ہے اور کوئی مردیہ تسلیم نمیں کر سکتا کہ وہ آئی بیوی سے وفادار ہے یا وہ شعور کو ایک فیشن بن گیا ہے اور کوئی مردیہ تسلیم نمیں کر سکتا کہ وہ آئی بیوی سے وفادار ہے یا وہ شعور کو ایک فیشن بن گیا ہے اور کوئی مردیہ تسلیم نمیں کر سکتا کہ وہ آئی بیوی سے وفادار ہے یا وہ شعور کو ایک فیشن بن گیا ہے اور کوئی مردیہ تسلیم نمیں کر سکتا کہ وہ آئی بیوی سے وفادار ہے یا وہ شعور کو ایک فیشن بن گیا ہے اور کوئی مردیہ تسلیم نمیں کر سکتا کہ وہ آئی بیوی سے وفادار ہے یا وہ شعور کو ایک کی دور ایک بیوی سے وفادار ہے یا وہ شعور کو ایک کی ایک کی دور ایک بیوی سے وفادار ہے یا وہ شعور کو ایک کی دور بیان بن گیا ہے اور کوئی مردیہ تسلیم نمیں کر سکتا کہ وہ آئی بیوی سے وفادار ہے یا وہ شعور کو ایک کی دور بی بیار کی بیوی سے وفادار ہے یا وہ شعور کو ایک کی دور بی بی دور بیان کی دور بی بیوی سے وفادار ہے بیا وہ شعور کو بیار کی بیور کی سے دور کی بین کی دور بین بین گیا کہ دور بیں بی کی دور بین بی کی دور بین بین گیا کی دور بین بین گیا کہ دور بین بین گیا کی دور بین بین گیا کہ دور بین بین گیا کہ دور بین بین گیا کی دور بین بین گیا کی دور بین بین گیا کہ دور بین بیوں سے دور کوئی میں دور بین بین کی دور بین بین گیا کہ دور بین بین گیا کی دور بین بین گیا کہ دور بین بین گیا کی دور بین بین کی دور بین بین کیا کی دور بین بین کیا کی دور بین بین کی دور بین بین کی دور بین بین کی دور بین بین کی دور بین کی کی دور بین کی دور بین کی کی دور بین کی دور بین کی دور بین کی دور بین کی دی کی دور بین کی دور بین کی دور بین کی دور ب

سرمستی پر ترجیح دیتا ہے۔ رومانی نوجوان نہیں بلکہ متوسط عمر کا جنسی طور پر مثلون آدمی ہمارے موجودہ مزاج کا ذمہ دار ہے۔

جیسا کہ ہم نے دیکھا ہارے اظافی انقلاب کا مافذ 'جدید اجتاعی نظاموں میں شادی کا التوا
ہو اور یماں بھی جمال تک محنی الرات کا تعلق ہے 'جوان نسلوں پر نہیں بلکہ والدین کے
کندھوں پر اس کی ذمہ داری ڈالنی چاہیے۔ جوانوں کی آرزو کمیں صحت مند ہیں اور جلدی ہی اے
کامیابی اور بلوغت کی طرف لے جا سکتی ہیں۔ صرف حاسد او جہ اط ماں باپ غصہ میں لڑک سے
ہوچھے ہیں کہ تم کیا کماتے ہو'جو محبت کے جنون میں گرفتار ہو لی فی جمارت کررہ ہو؟ حکمت زر
اندوزی متوسط عمروالدین کا بنیادی فلفہ ہے۔ وہ اپنی قدیم سرمستیاں فراموش کردیتے ہیں اور بھی
اندوزی متوسط عمروالدین کا بنیادی فلفہ ہے۔ وہ اپنی قدیم سرمستیاں فراموش کردیتے ہیں اور بھی
سنیں سوچت کہ جوان دل میں شاید وہ تمنا کیں موجزن ہوں جنمیں ایک بوڑھا دماغ نہیں سمجھ
سکتا۔ یہ بوڑھی نسل ہے جو بنیادی طور پر بداخلاق ہے۔ یہی لوگ قوم یا نسل کے مفادے بے نیاز
فطرت کے معقول تقاضوں کی تسکین نہیں ہونے دیتے اور در حقیقت جنمی مگون کی تلقین کرتے
ہیں جو کامیاب شدی اور تندرست اولاد کے لیے تیاری کی منزل سمجھی جاتی ہے۔ وہ والدین 'جن کا
فطرت کے معقول تقاضوں کی تسکین نہیں ہونے دیتے اور دور حقیقت جنمی مان کی شاری حالی ہوں جنمی باتی ہے۔ وہ والدین 'جن کا
وولت کی کوئی وقعت نہیں۔ وہ فطرت سے تعاون کرتے ہیں اور اپنی اولاد کی اوا کی شاب میں شادی
وولت کی کوئی وقعت نہیں۔ وہ فطرت سے تعاون کرتے ہیں اور اپنی اولاد کی اوا کی شاب میں شادی

ہیں کہ جوانوں کی بداخلاقی کی وجہ متوسط عمر کے لوگوں کی کاروباری ذاہنیت ہے۔

یہ کون کمہ سکتا ہے کہ جوانوں کی جنسی بے راہ روی متوسط عمر کے لوگوں کی غیر متحکم شادیوں سے زیادہ فتیج ہے؟ طلاق آستہ آستہ شادی کو تنخیر کر رہی ۔

"المادیوں سے زیادہ فتیج ہے؟ طلاق آستہ آستہ شادی کو تنخیر کر رہی ۔

"علیحد گیوں" کی تعداد شادیوں کے برابر تھی۔ اس سے پہلے چار سالوں میں طین ورشادی کی نسبت «ملیحد گیوں" کی تعداد شادیوں کے برابر تھی۔ اس سے پہلے چار سالوں میں طین اور ۱۹۲۰ فی صد سے ۵۰ فی صد تک پہنچ گئی تھی۔ ۱۹۲۲ء میں شکا کو میں ۱۹۲۰ شادیاں ہو کیں اور ۱۹۲۰ طلاقیں دی گئیں۔ ۱۹۲۳ء میں نیویارک کی ریاست میں شادیاں ۱۹۲۳ء سے ۲۶۳ فی صد کم ہو گئیں '

طلاق ۲۶۸ فی صد بڑھ گیا۔ عدالتوں نے شادی کے اس قتل عام کو جن اسباب سے منسوب کیا ہے 'وہ نمایت سطی عدالتوں نے شادی کے اس قتل عام کو جن اسباب سے منسوب کیا ہے 'وہ نمایت سطی ہیں۔ مثلاً فرار 'ظلم ' بے پروائی 'بدمتی وغیرہ۔ جسے طلاق کی عمومیت سے پہلے یہ افعال سرزد نہیں

یں۔ ما روز اس مجی اسباب کی تهہ میں ولدیت سے تفریایا جاتا ہے اور وہ ذوق تنوع جو آگرچہ آدم ہوتے تھے'ان مطحی اسباب کی تهہ میں ولدیت سے تفریایا جاتا ہے اور وہ ذوق تنوع جو آگرچہ آدم کی طرح قدیم ہے' جدید طرز زندگی کی ذاتیت شہری زندگی میں جنسی محرکات کی فراوانی اور جنسی کی طرح قدیم ہے' جدید طرز زندگی کی ذاتیت شہری زندگی میں جنسی محرکات کی فراوانی اور جنسی

تسكين كے كاروبارى ذرائع ے دس گنا زيادہ شديد ہوگيا ہے۔

عورت کی جاذبیت اب فقط حن رہ گئی ہے۔ مرد فقط حن کا انتخاب کر آ ہے کیونکہ کہی حن صحت مند ولدیت کی ضانت تھا۔ لیکن شادی ایک مستقل ربط ہے اور حن فافی ہے۔ ایک حسین عورت اپنے شوہر کے لیے مستقل خوشی کا باعث نہیں ہو سکتی۔ مرد کی جاذبیت اس کی صحنے اور توانائی ہے مجبور رفاقت اور وفا کے صحنے اور توانائی ہے 'لیکن ایک ذہین ترین شخصیت اور لیے ناہ توانائی بھی مجبور رفاقت اور وفا کے چند برسوں بعد مرجھا جاتی ہے۔ مرد روزانہ غیر حاضری سے اپنے آپ کو محفوظ کر تا ہے۔ عورت ولدیت کے التوا سے اپنے حن کو قائم رکھتی ہے اور اپنی جلد کے شحفظ کے لیے وہ کیمیاوی مرکبات کا امتزاج استعال کرتی ہے جس کے سامنے سائنڈ کے دراعت ایک طفلانہ حیثیت رکھتی ہے۔ کہ شادی کی بقا کے لیے عورت کو جنسی جاذبیت کی اس قدر ضرورت نہیں جتنی لین حقیقت یہ ہے کہ شادی کی بقا کے لیے عورت کو جنسی جاذبیت کی اس قدر ضرورت نہیں جتنی خواب و پنج جننے کی اہلیت کی۔ اس اہلیت سے اس میں وہ نادر محان پیدا ہوتے ہیں' جو مرد کے خواب و خیال میں بھی نہ آئے ہوں۔ وہ بدل جاتی ہے وہ بھل مزین کر دیتا ہے۔ بچہ نہ ہو تو گھر فقط ایک مکان خوا قد کہ مجزہ بچرہ بچرہ بھرے افراد نظر آتے ہیں۔ اور جلدی ہی جمال ایک خاندان ہونا چا ہیے میں جان کے جو افراد نظر آتے ہیں۔

#### ۵- فاندان

خاندان اجها کی اداروں میں سب نیادہ فطری ادارہ ہے 'جونہ صرف جنسی اختلاط کے '
بلکہ بچ پیدا کرنے کے قدرتی میلانات پر بہی ہے۔ یہ ادارہ اتن بنیادی حثیت رکھتا ہے کہ اگر علات صحت مند ہوں تو اسے اخلاقی حکم کا موضوع نہیں بنایا جا سکتا۔ "جبلت تاسل" رجانات کو کات اور خواہشات کا ایک گور کہ دھندا ہے اور شایہ جنسی آرزد تناسل کی ان آرزدوں سے ممتاز ہے جو بچ پیدا کرنے اور ان کی دیکھ بھال کرنے سے متعلق ہیں 'اگرچہ چند عور تیں اور بہت سے مردا پخ آپ کو بچ پیدا کرنے کی خواہش سے بے نیاز سیحت ہیں۔ بہت کم مرد اور عور تیں ایس ہوں گی جو ایک آب کو ایک خواہش سے بے نیاز سیحت ہیں۔ بہت کم مرد اور عور تیں ایس ہوں گی جو ایک آب کو ایک تار کرتا ہے۔ اگر چہ بچہ بیار رہتا ہے تو اس کی تیارداری سے محبت میں اضافہ ہو آب ایک بی مرد مرم اند ہو تا ہ

یے والدین کے لیے ذرہ نہیں رہتے بلکہ والدین بچوں کے لیے ذرہ دہتے ہیں اور بچہ کی عاندان کی اساس اور اہمیت ہے۔ خاندان ان رسوم اور فنون' روایات اور اخلاق کو محفوظ کرنے والا اوارہ ہے' جو انسانی وراخت کی جان اور اجتاعی تنظیم کی نفسیاتی بنیاد ہیں۔ بچہ ایک بزاجی مخلوق ہے۔ وہ کسی قانون یا رسم کا احرّام نہیں کر تا اور وہ فطری طور پر پابندیوں اور ممنوعات کی مخالفت کرتا ہے لیکن خاندان دو سرے بچوں اور والدین کے ذریعے اس نشحے انفرادیت پند کو رشوق اور ہار وہا ڑے گئی فرد بنا دیتا ہے جو تعاون پر آبادہ ہے اور پچھ عرصے کے لیے ایک اشتراکی کی طرح تقیم کرنے پر راضی ہو جاتا ہے۔ خاندان پہلی اجتاعی اور پچھ عرصے کے لیے ایک اشتراکی کی طرح تقیم کرنے پر راضی ہو جاتا ہے۔ خاندان پہلی اجتاعی اکائی ہے۔ بچہ' جس کی اطاعت کرتا ہے اور اس کے اظافی نشوونما کا راز اس بات میں مضمرے کہ وہ زیادہ سے بواروں سے وفا کا ربط قائم کرے' حتی کہ اس کے وطن کی حدود بھی اس کی وہ وہ کی معلوم ہونے لکیں۔ لیکن گھر کی محفوظ اور مشحکم بنیا دوں کو چھوڑ کر جب نوجوان تقابل روح کو شک معلوم ہونے لکیں۔ لیکن گھر کی محفوظ اور مشحکم بنیا دوں کو چھوڑ کر جب نوجوان تقابل کی طوفان میں کو دیتے ہیں تو تھوڑے عرصے کے بعد اس تعاون کے جذبہ کو کھو دیتے ہیں جو ان مار موسط عمر کے لوگ جو خوش صال ہیں مگر ناخوش' بھی بھی آرام اور کی میٹی سے کہ بیاری کی گئی تھی۔ بعض متوسط عمر کے لوگ جو خوش صال ہیں مگر ناخوش' بھی بھی آرام اور کسی میٹی سے کہ میٹیس کی میڈیت رکھی ایک اشتراکی جزیرہ میں ایک اشتراکی جزیرہ کی میڈیت رکھتا ہے۔

خاندان ایک اظافی اور اجهای مرکز اس لیے بنا کہ وہ انبانیت کی ایک خلاق اکائی تھا۔ تمام ونیا جائی ہے کہ خاندان کی ہم مرکزی حیثیت ختم ہوگئی ہے اور اماری صنعتی آبادیاں اس غیر مامون وور میں ہے گزر رہی ہیں ، کیونکہ وہ اپنا سیا کی اور وور میں ہے گزر رہی ہیں ، کیونکہ وہ اپنا سیا کی اور اقتصادی مقام کھو بیشا ہے۔ صنعت گھر اور کھیت ہے نکلی اور کارخانہ اور را ہگذر پر آکررک - فردک اقتصادی مقام کھو بیشا ہے۔ صنعت گھر اور کھیت ہی نکلی اور کارخانہ اور را ہگذر پر آکررک - فردک زندگی میں جابجا بھٹکانے والا پیشہ معرض وجود میں آیا۔ سرمایہ کے بماؤیا قدرتی ذخائر کے ظہور ہے مزدور کی کامقام غیر مستقل ہوگیا۔ ان سب اسباب کی بنا پر باپ اور بیٹے کے وہ تعلقات منقطع ہوگئے مزدور کی کامقام غیر مستقل ہوگیا۔ ان سب اسباب کی بنا پر باپ اور بیٹے کے وہ تعلقات منقطع ہوگئے ہوگئے کی اتحاد میں پروان چڑھے ہے۔ وسیع بیانہ پر صنعت اور ریاست کی گڑی مرکزیت ہے گھر کا آبا بانا ٹوٹ گیا اور اس کا الزام محص نظریوں کے سرتھوپا گیا ہے۔ خاندانی وفا اور محبت کے سرچشے نظری ہو رہا ہے۔ جس طرح والدین کا اختیار ہر سال ریاست کے وسیع اور اعلی وظا کف کے سامنے ختم ہو رہا ہے۔ ہر جگہ فطری انبانی تعاون کے سامنے ختم ہو رہا ہے۔ ہر جگہ فطری انبانی تعاون کے سامنے ختم ہو رہا ہے۔ ہر جگہ فطری انبانی تعاون کے سامن و تانون ' تبلیغ و جر کے خارجی اور مصنوعی بندھن لے رہے ہیں۔ بالا خریہ اور ان کی جگہ امن و تانون ' تبلیغ و جر کے خارجی اور مصنوعی بندھن لے رہے ہیں۔ بالا خریہ اور میاسی فردیت ایک اظافی نفسی میں ظاہر ہو رہ ی ہو رہا ہے۔ ہر بالا خریہ اور میں و تانوں میں رونما ہوتی ہے جب بری بری ہری ہری ہری ہری ہری ہیں۔ جس کا نفع کی جنگ میں کوئی مقابلہ نمیں اور جو ان زمانوں میں رونما ہوتی ہے جب بری بری ہری ہری ہوں ہو جس کوئی مقابلہ نمیں اور جو ان زمانوں میں رونما ہوتی ہو جب بری بری ہوں ہو جب بری بری ہری ہری ہری ہوں ہو جس کوئی مقابلہ نمیں اور جو ان زمانوں میں رونما ہوتی ہے جب بری بری ہری ہری ہری ہری ہری ہون ہو جس کے جس کوئی مقابلہ نمیں اور جو ان زمانوں میں رونما ہوتی ہے جب بری بری ہری ہری ہری ہون ہو ہوں

فاموجاتى بي-

#### ٧- اساب

جس طرح یہ تجدید علم سے عہد کی دولت تھی جو اس کی آزادی 'اس کی ہے واہ روی اور اس کے آزادی 'اس کی ہے واہ روی اور اس سے فن کا موجب بنی 'ای طرح یہ ہمارے زمانہ کی دولت ہے (کوئی اولی بعناوت نہیں) جس نے ہیں ہے ہوئے ایک آزاد روح کی آزاد لذتوں کو دے دی ہے۔ ہماری تعلیل کا دن جو اب آرام و سکون اور عبادت کا دن نہیں رہا' بلکہ آوارگی اور الامحدود فطری لذتوں کا دن بن گیا ہے ' ہمارے بدلتے ہوئے اخلاق اور ہماری آزاد خیال زندگائی کی ایک واضح علامت ہے۔ مالے بن آزاد خیال زندگائی کی ایک واضح علامت ہے۔ مالے بن آزان ہے کہ ہمی تحریص و ترغیب پر قابو پالیتا ہے' اگر اس مفلی میں نیک بنا آسان ہے' اس لیے کہ انسان بھی بھی تحریص و ترغیب پر قابو پالیتا ہے' اگر اس کی تعلیم بن زیادہ خرچ آئے۔ لین ہماری جیمیں دولت سے پر ہوں تو جمال ہجوم میں تمائی ہمیں دولت سے پر ہوں تو جمال ہجوم میں تمائی ہمیں دولت سے پر ہوں تو جمال ہجوم میں تمائی ہمیں مزاج کے اس جدید تعیش کے مقابلہ میں ہمارے مدر سمین اخلاق کا وعظ برکار ہے' کیونکہ یہ تعیش از ل مزاج کے اس جدید تعیش کے مقابلہ میں ہمارے مدر سمین اخلاق کا وعظ برکار ہے' کیونکہ یہ تعیش از ل اور اب انہیں تسکین کے غیر معمولی مواقع میسر آگئے ہیں۔ جب تک مشینری کمات فرصت کو فراواں کرتی رہ تقشادی طالت نہیں بدلتے' متیج کی ہوگا۔ جب تک مشینری کمات فرصت کو فراواں کرتی رہ گل اور ذبنی مھرد فیش عضلا تی کاموں کی جگہ لیتی رہیں گی' وہ قو تیں جو بھی جسمانی مشقت میں صرف ہو جاتی تھیں' لہوکو اس طرح گر ہاتی اور جنسی محرکات کو یوں ہی غیر معمولی طور پر اکساتی رہیں گی۔

 ترسیع کے سامنے پرانا اخلاقی نظام نہ پنپ سکا۔ ہماری غیرمعتدل زندگیاں ایک نئے نصاب اخلاق کی متنی ہیں۔ وہ نصاب جس کی بنیادیں ہماری فطرت اور اس دنیا کی قدروں پر رکھی جائیں تاکہ وہ تذیب جو خداؤں کے فرار کے بعد کروٹیں لے رہی ہے' پھر کوئی راہ نجات حاصل کر سکے۔

زراعت اور ندہب کے انحطاط میں انگلو سیکن نسل کے انحطاط کا اضافہ سیجئے۔ ندہب ہور تین فطری آرزوؤں پر کڑی پابندیاں عائد کرنے کی وجہ سے تنزل پذیر نہیں ہوا' بلکہ اس لیے بھی کہ جو نسلی گروہ قدیم نظام کو اپنی حمایت اور عمل سے اپنا چکے تھے' ہمارے شہروں میں ایک غیر اہم اقلیت بن چکے ہیں۔ ہجرت اور شرح بیدائش میں انقلابات نے غربیوں کو اعلیٰ اور ارفع کر دیا اور اصحاب ٹروت سے جاہ و ٹروت چھین لی۔ آئرلینڈ ' روس اور جنوبی بورپ کے غیر نارڈی لوگ ہی مارے بڑے بڑے شروں کی سیاست پر حادی ہیں اور ادب اور زندگی میں اپنے بے ربط اخلاقی نظام کی روح پھونک رہے ہیں۔ زندہ دل آئرش مرم جوش اطالوی اور آرام طلب سلیو کو انگلو سیکن نا \_ جي اوصاف پند نهيں آتے 'جس طرح مارے اوب ميں نيوانگليند عمد ختم موگيا ہے اور بعدے مهاجرا پے حقیقت پنداوریاس آفرین فلفہ کے لیے نئی ہیئت اور نے اسالیب وضع کرنے ے تجربے کررہے ہیں۔ اس طرح ہارے اخلاق انتشار کی حالت میں ہیں اور چند مظلوم ا قلیتیں ہارے ادب معیر کلیسا اور ریاست پر قابض ہیں۔ امریکہ کے اخلاق نے اپنی نسلی اور اقتصادی

بنادس بدل دی بس-

اس انقلاب کا آخری سبب پہلی جنگ عظیم تھا۔ اس جنگ نے تعاون اور امن کی وہ روایات توڑ ویں 'جو صنعت اور تجارت کے زیرسایہ تھلی چولی تھیں۔ اس جنگ نے لوگوں کو بربریت اور آوارگی کا خوگر بنا دیا اور ہزاروں ساہی جب وطن لوٹے ' تو وہ اخلاقی امراض کا منبع بن چکے تھے۔ اس جنگ نے لوگوں کے قتل عام سے زندگی کی قدر واہمیت کو کم کر دیا اور جرائم پیشہ گروہوں کی نفیات کو مرتب کیا۔ اس نے ایک مشفق تقدیر میں ایمان کو تباہ و برباد کر دیا اور ضمیر ے نہ ہی عقیدہ کی پشت پناہی چھین لی۔ ایک مایوس نسل کلیت' ذاتیت اور بے باک بداخلاتی میں مبتلا ہوگئ- ریاشیں ایک دوسرے کی دشمن ہو گئیں۔ طبقاتی جنگ از سرنو پیدا ہوگئ-صنعتوں نے اجھاعی افادہ کو ذاتی منافع پر قربان کرنا شروع کر دیا۔ مرد شادی کی ذمہ داری سے جی چرانے گھے۔ عورتیں اخلاق کش غلای میں جھونک دی گئیں اور جوان نئی آزادیوں سے مزین سائنسی اخراع کی مدے جنسی تعلقات کے سانج و عواقب سے محفوظ ہو کرفن اور زندگی کی لا کھوں جنسی ترغیبات يل محصور كردي گئے۔

سے ہیں ہارے اخلاقی انقلاب کے مختلف اسباب- گھروں اور کھیتوں سے کارخانوں اور

شہوں تک کے انقال کے تصور کے ذریعے ہی ہم اس پر خروش نسل کو سمجھ کے ہیں 'جو ہماری جگہ لے رہی ہے۔ ان کی زندگیاں اور ان کے مسائل نے اور مختلف ہیں۔ صنعتی انقلاب نے انہیں گئنجہ میں کس رکھا ہے اور ان کے رسم و رواج لباس 'کام' نذہب اور اخلاق کو بدل رہا ہے۔ انہیں پرانے اخلاقی نظام کے نقطۂ نظرے جانچنا اور پر کھنا' اسی طرح غیر تاریخی اور غیر منصفانہ امر ہے پرانے اخلاقی نظام کے نقطۂ نظرے جانچنا اور پر کھنا' اسی طرح غیر تاریخی اور غیر منصفانہ امر ہیں۔ جس طرح انہیں قدیم زمانہ کالباس پہنا دینا۔ اخلاق اور بداخلاقی' بیہ الفاظ اپنا مفہوم بدل رہے ہیں۔ ان کا کیا ان کے پرانے مرکز مٹ بچے ہیں اور نئے مراکز ابھی بے نہیں۔ کوئی بیہ نہیں جانتا کہ ان کا کیا مطلب ہونا چا ہے یا انہیں کس طرح نئے مطالب دینے چاہئیں کہ ہم ایک صنعتی اور شہری عہد میں انسانی کردار کو سمجھ سکیں۔

ہم دد عددل کے درمیان معلق ہیں۔ ایک ختم ہوچکا ہے اور دو سرے نے ابھی تک پوری طرح جنم نہیں لیا اور ہماری تقدیر ایک نسل کے لیے انتشار ہے۔ ہم سقراط اور کنفیوش کی طرح اس بات کا شعور رکھتے ہیں کہ ضبط اور خوف کے اظال کا جادو ٹوٹ چکا ہے اور ہم ایک فطری اظاتی نظام پیدا کرنا چاہتے ہیں جس کی بنیاد خوف نہیں ' ذہانت ہو اور ہم اس کے ذریعے تعلیم یافتہ لوگوں کو بھی قائل کر سیس۔ ہم میں ہے جن لوگوں کے بچے ہیں ' انہیں اخلاق اور نفسیات کے ہزاروں مسائل در پیش ہیں ' جنہیں سلجھانے کے لیے کوئی پر انا نسخہ کارگر نہیں ہو سکتا۔ ہم مجبور ہیں کہ ہم فکر کریں ' اپنی عادات اور اپنے مفروضوں پر نکتہ چینی کریں اور اپنے لیے زندگی اور فکر کا ایک ہم ہم ہم نوق الفطرت عقائد اور موروثی اخلاقی نظام سے عاری ہیں۔ ہر چز ہم کی از سرفو تھیر ہوئی چاہے ہمیں بھرو حشت کے عمد میں ہی کیوں نہ لوٹا دیا جاتے اور ہم کی از سرفو تھیر ہوئی چاہے ہمیں بھرو حشت کے عمد میں ہی کیوں نہ لوٹا دیا جاتے اور ہم تقدیب کی تھیر پر پھر مجبور ہو جائیں۔

ہم ایک ایسا اخلاقی نظام کمال سے لائیں جو نئے حالات کے مطابق ہو اور ہمیں پھراعلیٰ اقدار زندگی یعنی شرافت' نجابت' حیا' نیکی' عزت' دلاوری اور محبت کی طرف ابھارے' جس طرح قدیم اخلاقی نظام لوگوں کو ارفع منازل پر پہنچا تا تھا۔ ایسا اخلاقی نظام جو ایسی نئی اقدار کی طرف لے جائے جو ای قدر مشفق ہوں' جس قدر کہ یہ ہیں؟ ہم نیکی کو از سرنو کیا مفہوم دے سکتے ہیں؟ ہم اعلیٰ ساج کی اخلاقی بنیادیں آخر کس نہج پر رکھیں؟

# باب ششم اخلاق اوربداخلاقی

# ا- اظلاق زبانت کی حقیت سے

آئے اب ہم چند لمحوں کے لیے فلےوں کے ان اقوال پر غور کریں جو اخلاق سے تعلق رکھتے ہیں۔ یہ اقوال ہمارے فکر کو اور زیادہ پریشان کریں گے۔ لیکن حالات کے تمام پہلوؤں پر غور كركے ہى ہم اليے نتیج ير پہنچ كتے ہيں جو ہمارے مسلم كى پیجد گوں ير حادي ہو-بوریی اخلاق کے بانیوں لیعنی بونانی سوفسطائیوں نے ہمیں ابتدا ہی میں اخلاقی الجھنوں کے خاردار مرکزے دوچار کردیا ہے۔ کیونکہ ان کا فکر اور تجزیہ اس قدر گرا ہے کہ اس کے سامنے نیاشے کا فلفہ ثانوی اور بے جان معلوم ہو آ ہے۔ سوفسطائیوں نے دو ہزار برس پہلے نیاشے کے فلفے كا آدها خروش چراليا تھا۔ افلاطون كے گورجياز ميں كيليكيز كہتاہے كه كمزورلوگوں نے طاقتوروں كو نی وکھانے کے لیے ایک اخراع کی ہے۔ اس اخراع کا نام "اخلاق" ہے۔ اس "اخلاق" کا مقصد یہ ہے کہ "مرد دانا" کو ایک عام انسان کی پابندیوں میں جکڑا رہے دیا جائے۔ دانا انسان "نیکی" اور "بدی" کے بارے میں غیرجانبداری برتے گا۔ اس کے مقاصد جلیل ہوں گے اور وہ ان کی محیل کے لیے توانائی' جرات اور استعداد حاصل کرنے کی کوشش کرے گا۔اور میں اس کے لیے بہترین اوصاف ہوں گے۔ اور "ریاست" میں "تھریی مکس" کتا ہے کہ طاقت نیکی ہے اور انصاف محض طاقتوروں کا مفاد عیر منصف انصاف پندوں کا آقا ہے اور انصاف پند ہمیشہ گھائے میں رہتا ہے۔ وہ ساتھ ہی ہے بھی کہتا ہے کہ میں وسیع بیانے پر ناانصافی کاذکر کررہا ہوں۔وہ ناانصافی غالبًا ناکام رہتی یہ امرغور طلب ہے کہ "نیکی" پریہ تقید کتنی پرانی ہے۔ کیایہ ممکن نہیں کہ نیطنے کا فلفہ ے جواعلیٰ پانے برنہ کی جائے۔

قاری پختگی کا نہیں بلکہ اس کے شاب کا زمانہ ہے۔ سوفسطائیت آزادی کی اس مرصتی کی علامت ہے جو یو نانی فلفے کو اس وقت میسر آئی جب اس نے متعدو معبودوں اور روایات کی زنجروں کو تو اور معانی فلفے کو اس وقت میسر آئی جب اس نے متعدو معبودوں اور روایات کی زنجروں کو تو اور اور یو ایک تفا انسان کی تفا تھا۔ یو ناغوں کا قدیم اغلاق نظام زبی ہوں۔ اس انکشاف نے کہ اخلاق کی بنیادیں کمزور ہیں 'اغلاق کو صدمہ پنچایا۔ اس عدم اخلاق کی حیثیت 'وہریت 'مادیت اور جبریت کی طرح جوانی کی بنگای بناوت نے زیادہ نہ تھی۔ یہی حال ہمارا ہے۔ جب ہم یہ دیکھتے ہیں کہ ہمارے بجپن کا ظالم خدا کوئی حقیقی خدا نہیں 'بلکہ ایک اختراع فکر ہے 'جس کا مقصد یہ ہے کہ ہمیں چزیں چرانے اور اپنی استادوں کو سول پر چڑھانے سے رو کا جائے تو ہم وقتی طور پر اس نتیج پر پہنچتے ہیں کہ چو نکہ یہ ظالم غدا استادوں کو سول پر چڑھانے سے رو کا جائے تو ہم وقتی طور پر اس نتیج پر پہنچتے ہیں کہ چو نکہ یہ ظالم غدا ہما زور اور انوا 'معزز اوصاف ہیں 'بشرطیکہ ان کی صحح پیانے پر اور پولیس کی رائے کا احترام کرتے ہوئے تربیت کی جائے۔ جس طرح دوستوفیکی کے ایوان نے کما تھا کہ آگر خدا نہیں ہے تو ہر چیز کی اجازت ہے۔ مرف محتاط رہنا ہمتر ہے۔ اگل قوانیان کی کھرف ما کل کیا جا متا اور محتاط رہنا ہمتر ہے۔ اگل قوانیان کی کمرف محتال رہنا ہمتر ہے۔ آیا دونان کو کما تھا کہ آگر خدا نہیں ہے تو ہر چیز کی اجازت ہے۔ جس طرح دوستوفیکی کے ایوان نے کما تھا کہ آگر خدا نہیں ہے تو ہر چیز کی اجازت ہے۔ جس طرح دوستوفیکی کے ایوان نے کما تھا کہ آگر خدا نہیں ہے تو ہر چیز کی اجازت ہے۔ جس طرح دوستوفیکی کے ایوان نے کما تھا کہ آگر خدا نہیں ہے تو ہر چیز کی اجازت ہے۔ جس طرح دوستوفیکی کے ایوان نے کما تھا کہ آگر خدا نہیں ہے تو ہر چیز کی اجازت ہے۔ جس طرح دوستوفیکی کے ایوان نے کما تھا کہ آگر خدا نہیں ہے۔ جن طرح اس دینی کی طرف ما کر کیا جو کی کی ایوان ہے کہ آیا دی کے۔

سوفسطائیت کے پس منظرہی ہیں ہم ستراط کے اس اعلیٰ مرتبہ کا اندازہ لگا گئے ہیں جو اس فلفہ اخلاق ہیں حاصل ہے۔ کو تکہ ستراط نے اپتھنز کو دو خطروں کے در میان معلق پایا۔ جمہوری اکثریت کا پرانے عقائد کی طرف میلان اور وہ بے باک ذاتیت 'جو پرانے غرب سے ہایوی کی بنیادوں پر استوار تھی' جس نے اختثار زدہ ایتھنز کو سپارٹاکی منظم اشرافیت کا بے بس شکار بنا ویا ستراط نے بتایا کہ فلفہ کا اہم ترین مسئلہ یہ ہے کہ البیاتی اخلاق کی جگہ (جے فلفہ ختم کر چکا تھا) فطری اخلاق کو کیو تکردی جائے۔ اگر ایک ایسا اخلاق مرتب کیا جائے جو غربی عقائد سے مستغنی ہو' فطری اخلاق کو کیو تکردی جائے۔ اگر ایک ایسا اخلاق مرتب کیا جائے جو غربی عقائد سے مستغنی ہو' ویہ فہری بناتے ہیں۔ مثلاً اگر نیکی کا مطلب ذہانت اور دائش ہو اور اگر انسانوں کو ان کے صحیح مغادے آگاہ کیا جائے اور انہیں اپنے اعمال کے دور رس نتائج کو دیکھنے اور اپنی منتشر آرزدوں کو ایک مراوط نظام ہیں ڈھالنے کی تعلیم دی جائے تو شاید اس طرح ایک معذب انسان کو وہ اخلاق میسر آبا ہے جو کہ جلا کے لیے محض الهیاتی پابندیاں اور حکومت کے احکام ہیں۔ شاید گناہ جمالت ہے' آغیلی خانی ایس خوالم کو قائم کر کھنے کے لیے کانی ہے ؟ نظری خانی ہی جب کا یہ تربیت سے ایک بنیوں نظری ہیں ایک چالاک ذاتیت مضمر ہے جو اشرانی سیاسی فلفہ کالازی جزو ہے۔ ستراط کا خیال تھا کہ ایک نبیت سے ایک باو قار اعلیٰ طبقہ قائم کیا جا سے اس نے بھی اس

مئلہ کا حل نہیں جایا کہ ذہانت ایک بد فطرت انسان کو زیادہ شا طرید فطرتی سکھا کتی ہے۔ اس طرح پرانا مسئلہ جوں کا توں قائم رہا کہ ذہانت کو ساج پر حادی کیا جائے یا اخلاق کو ذہانت اور عقل کے علاوہ کی اساس پر استوار کیا جائے۔ افلاطون نے اول الذکر حل پند کیا۔ اس نے کہا کہ ذہانت محض علم ہی پر حادی نہیں' یہ انسانی فطرت کے مختلف عناصر کی فنکارانہ تر تیب اور نظام کا نام ہے اور سب سے اعلیٰ نیکی شوخ و شنگ فکر یا عدم اخلاق نہیں' بلکہ فرد اور ریاست میں اجزاکی کل میں تر تیب ہے۔ یہ تھی ایک متحکم بنیاد'جس پر مزید اخلاقی تجتس کی عمارت تعمیر کی جا سکتی تھی۔ لیکن فلفہ نے اے نظرانداز کر دیا اور اپنے معلمین اخلاق کے باوجود یونان کا شیرازہ بھر گیا۔ اور جب مسیحیت کا دور دورہ ہوا تو تمام دنیا ایک ایسے اخلاقی نظام کے لیے تیار تھی جو حیات بعد ممات کے خطروں اور امیدوں سے نیکی اور راست بازی کی کمیوں کو پورا کر تا تھا۔ ایک ایسے اخلاقی نظام کے قیام کا مسئلہ جو امیدوں سے نیکی اور راست بازی کی کمیوں کو پورا کر تا تھا۔ ایک ایسے اخلاقی نظام کے قیام کا مسئلہ جو دیب عقائد سے بے نیاز ہو'جوں کا توں رہا۔

#### ۲- فطری اخلاق

یماں بھی 'جسے کی اور مسائل کے ضمن میں سر فرانس بیکن نے ایک حل بھایا '''ترقی علم "میں ایک ایبا فقرہ نظر آتا ہے جو ایک غیر ندہی اخلاق کی بنیاد بن سکتا ہے۔ بیکن نے کہا کہ تمام چیزوں میں دو طرح کی نیکی کے رجحانات موجود ہیں۔ ایک اپنی ذات کو قائم رکھنے کا رجحان 'دو سرے اپنی ذات کو ایک وسیع کل میں مربوط کرنے کا رجحان۔ اور یہ رجحان پہلے رجحان سے زیادہ قابل اخرام اور قوی ہے 'کیونکہ اس کا مقصد ایک زیادہ وسیع کل کی بقا ہے۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ براخلاق کی طرح اخلاق بھی انسانی فطرت کا ایک جزو ہے۔ ہمارے اندر خودی اور اجتماع دونوں کو براخلاق کی حبلتیں موجود ہیں۔ بیکن کہتا ہے کہ اجتماعی جبلتیں خودی کی جبلتوں سے زیادہ قوی ہیں۔ قائم رکھنے کی جبلتیں موجود ہیں۔ بیکن کہتا ہے کہ اجتماعی جبلتیں خودی کی جبلتوں سے زیادہ قوی ہیں۔ اگر یہ بات صبحے ہے تو دلچ ہے اور ہمیں فطری اخلاق کی بنیادیں تلاش کرنے کے لیے اس راہ پر جانا ہوگا۔

ڈارون کے زمانے میں بیکن کی بھائی ہوئی راہ کو سائٹیفک جواز میسر آگیا۔ پہلے یہ معلوم ہو تا تھا کہ ڈارون کے فلفے کے اخلاقی مطالب نیطشے کے فلفے کے حامی ہیں۔ اگر ارتقاجہ دلبقا اور بقائے ارفع کا نام ہے تو بقا ہر شعبہ زندگی میں 'حتی کہ اخلاق میں بھی برتری کی دلیل ہے۔ کامیاب انسان ہی نیک ہے اور طاقت واحد نیکی ہے۔ کھلے نظریہِ ارتقا کے ان نتائج سے خوفزدہ ہوا۔ اسے مین من سے اتفاق تھا کہ فطرت خون آشام اور تمام اخلاقی اقدار کی وسمن ہے۔ بظاہر ارتقا کا بی مطلب تھا کہ طاقتور کمزوروں کو ختم کرویں۔ لیکن اخلاق کا تو یہ مطلب ہے کہ طاقتور کمزوروں کو ختم کرویں۔ لیکن اخلاق کا تو یہ مطلب ہے کہ طاقتور کمزوروں کی مدد

کریں۔ارتقاکایہ مطلب تھا کہ جس طرح ہوسکے 'ہر ممکن طریقہ سے کامیاب بنو۔اخلاق کہتا تھا کہ کریں۔ارتقاکایہ مطلب تھا کہ جس طرح ہوسکے 'ہر ممکن طریقہ سے کامیاب بنو العین امن ہے۔بقا ضرور کامیاب بنو 'لیکن انسانیت اور شرافت کی حدود میں رہ کر۔اخلاقی ترقی کا انحصار قانون قدرت کی نقالی کی آزمائش جنگ ہے۔ کھیلے اس نتیجہ پر پہنچا کہ ساج کی اخلاقی ترقی کا انحصار قانون قدرت کی نقالی

پر نہیں 'بکہ اس کے خلاف جنگ کرنے پر ہے۔

یہ ایک خطرناک نظریہ تھا'کیونکہ اگر اخلاق فطرت کے خلاف ہے تو اس کا انجام موت

ہے۔ کملے نے خودیہ محسوس کیا تھا کہ اس نظریہ کا نتیجہ میں ہوگا۔ وہ کہتا ہے' ہماری فطرت جو بہت

مد تک ہماری بقا کے لیے لازی ہے' لا کھوں سالوں کی کڑی تربیت کا نتیجہ ہے اور یہ تصور کرنا

حد تک ہماری بقا کے لیے لازی ہے' لا کھوں سالوں کی کڑی تربیت کا نتیجہ ہے اور یہ تصور کرنا

جمانت ہوگا کہ چند صدیوں میں ہم اس کی شدت اور انانیت کو اخلاقی مقاصد کے تابع کر سکیں گے

اور اخلاقی مسئلہ 'بینی طاقت اور واہمے کے استعال کے بغیرانسانی خلق پیدا کرنے کا مسئلہ لا پنجل ہے'

اگر اخلاق اور فطرت دو متفاد حقیقین ہیں۔

ڈارون نے اس مسلہ کو حل کردیا۔ فلیفیوں نے سے نہیں دیکھا تھا جب تک کہ کرویونکن نے انہیں سے بات نہیں بھائی کہ "ارتقائے آدم" کے چوتھے باب میں ڈارون نے ایک اخلاقی نظام کی طرح ڈالی تھی'جس کی نوعیت نرہبی عقائد نہیں بلکہ حیاتیا تی واقعات تھے۔ارسطواور بیکن ٹھیک کتے تھے۔ انسان فطری طور پر اجماعی شعور رکھتا ہے اکیونکہ ساج انسان سے پہلے موجود تھا اور انمانیت نے اجماعی شعور وری میں حاصل کیا ہے۔ حیوانی زندگی کے اونی مراتب میں بھی اجماعی تنظیم کی جھلک دکھائی دیتی ہے۔ مثلاً چیونٹیوں اور شمد کی مکھیوں میں وہ باہمی تعاون نظر آیا ہے جو انسانوں میں بھی موجود نہیں۔ اجتماع کے ارتقامیں خارجی خطرہ کے بیش نظرداخلی استحکام کی خاطر انفرادی نقابل پر پابندیاں عائد کر دی گئیں۔ قدرتی انتخاب فرد کی جگہ اجتماع کی زندگی کا قانون بنتآ گیا۔ کمزور افراد اپنے ہمعصروں کے اجتاعی رجمانات کی وجہ سے محفوظ رہ سکتے ہیں۔ لیکن ہیانیہ ک طرح کمزور اقوام' تسمانیوں کی طرح کمزور نسلیں اور بھینسوں کی طرح کمزور اجناس جنگوں یا جماعتوں کے تقابل میں مث جاتی ہیں۔ ارتقاکی محض مادی نوعیت ختم ہوگئی۔ اب اسے اجتماعی حیثیت حاصل ہو گئے۔ بقا'مض انفرادی طاقت کا بتیجہ نہیں تھا بلکہ اجتماعی ربط اور استعداد کا۔ اجتماعی تنظیم کی وجہ ے اس گراں دفاعی جسمانی نظام کی ضرورت نہیں رہی تھی جو غیراجماعی حیوانوں کو میسرتھا کیونکہ انہیں نظ اپنی انفرادی طاقت اور چالا کی کا سمارالیما مڑتا تھا۔ چیونٹیوں اور شمد کی تھیوں میں 'جن میں اجماعی تنظیم درجہ کمال تک پہنچ گئی تھی' انفرادی اسلحہ' دانت' یے اور دبیر جلدیں میں چکی تھیں۔ خارجی خطرے اور تقابل کے ارتقائے ایک اجتماع کے افراد میں ہدردی و دستی اور امداد باہمی کی صفات پیدا کر دیں۔ یہ سادہ خوبیاں جنہیں اجتماع وسمن نیطشے نسائی صفات سمجھتا تھا' وراصل بقائے اجتماع کے لیے لازمی اوصاف تھے۔ گروہوں کے درمیان تقابل اور پیکار ہاہمی تعاون اور داخلی امن کا باعث ہے۔ جنگ یا جنگ کے امکان نے اخلاق کی طرح ڈالی-

یہ امرواضح ہے کہ حیاتیا تی نقطہ نظرے اغلاق کی فطری اور لابدی بنیادیہ ہے کہ جزد کل

سے تعاون کرے۔ یہ وہ جامع نظریہ ہے جس کی روسے ہر آرزو' آرزووُں کے نظام ہے' ہر فرد'
خاندان ہے' ہر خاندان' ریاست ہے' ہر ریاست' انسانیت ہے اور انسانیت' زندگی کے ارتقا ہے
تعاون کرے۔ جوانی میں ہم ''اخلاق'' کو باغی فرد کی بعناوت سے تعبیر کرتے ہیں۔ ہم ''ذہائت'' کو
دیو تا بنا لیتے ہیں اور یہ بھول جاتے ہیں کہ عقل آرزو کی ادنی لونڈی بھی بن عتی ہے' جو ہر معیوب
عمل کے لیے ولا کل تلاش کرنے کے کام پر مامور ہے۔ ہم خود اعتادی' بعناوت اور جرات کو اچھا
میس ہم جان انسان کی مدح میں گیت گاتے ہیں اور ابلین کی طرح یہ کتے ہیں کہ مضبوط ترین
انسان وہ ہے جو تنما ہے۔ یہ رویہ خاندان کے اجتماعی اثر کے خلاف ایک صحت مند بعناوت ہے' اور
نہ ایک لائے کے میں بلوغ پر چنچ کا بھترین اعلان ہے۔ بعد میں ہم یہ دیکھتے ہیں کہ اجتماع جے ہم فرد
کی ضد سمجھتے تھے' افراد ہی کا مجموعہ ہے' جس میں ہم پر فردہاری ہی طرح اہم ہے۔ آخر ہم یہ تشلیم کر
لیتے ہیں کہ اخلاق کو ''فرد'' کی انفرادیت ہی میں ہمیں ڈھالا جا سکتا اور یہ کہ ہمیں کل کی فلاح و بہود
کو دہ قطعی کو فی بنا تا بڑ سے کے ذر لیے ہم جزد کے کردار کو یہ کھیے ہیں۔

ہم ایک ٹیڑھے رائے ہاں پرانے بتیجہ پر پہنچ گئے ہیں کہ اخلاق کی کموٹی اجماعی فلاح و

بہود ہے۔ لین اس حیاتیا تی تصور ہے ہمیں ہے نتیجہ نہیں نکالنا چاہیے کہ ہماری جبلیں عقل و فرد

کے مطابق ہیں۔ قدرت کی اجماع کو تشلیم نہیں کرتی سوائے بھڑوں کے چھتوں اور خاندانوں اور خکاری دستوں کے۔ بیکن 'ڈارون اور کروپونکر ہے جیمنے ہیں ضرورت سے زیادہ امید آفریٰ سے شکاری دستوں کے۔ بیکن 'ڈارون اور کروپونکر ہے جیمنے ہیں ضرورت سے زیادہ مشخکم ہوتی ہیں۔ ہے امر شاید کام لے رہے بینے کہ اجتماعی جبلیں خود حفاظتی کی جبلوں سے زیادہ مشخکم ہوتی ہیں۔ ہے اور تعریف خاندان کے معاطے میں صبح ہو' جہاں دو سروں کے لیے ایٹار سے کام لینے کے لیے محبت اور تعریف کے علاوہ کی اور خارجی محرک کی ضرورت نہیں ہوتی۔ لیکن خاندان کے اصاطہ سے باہر آئے تو انفرادی جبلوں کا دور دورہ ہو آئے ہو انفرادی جبلوں کو ذہب' تعلیم 'اخبار اور بازاروں میں اصنام نصب کر کے جاتوں کو دہب تعلیم 'اخبار اور بازاروں میں اصنام نصب کر کے خاتی ہوتی بیاں۔ ہم جنگل کی مشخکم اور قوی بنانے کی کوشش کر آئے۔ ہم سب نیادہ اجتماع جنس بھی نہیں ہیں۔ ہم جنگل کی خاتیت اور چیونؤں کی اجتماع پر سے کے در میان کھڑے ہیں اور بس میں کہ سکتے ہیں کہ اجتماع جبل کہ اجتماع ہو کہا تھیں ہو جائمیں گے جنہوں نے دو سروں کا مکہت اور طاقت کے بھو کے ہیں'ان لوگوں کی بدولت ختم ہو جائمیں گے جنہوں نے دو سروں کے ساتھ ربط اور ہم آئتگی ہیں کام کرنا سیکھا ہے' لیکن ہم شایدوہ ذمانہ نہ دیکھ یا تھیں۔

اگر رجعت پند اس اخلاقی اصول سے خوش ہے تو اسے اس کے چند نتائج پر غور کرنا
چاہیے۔ کوئی فعل غیراخلاقی نہیں ہے جب تک کہ وہ دو سرے لوگوں کے لیے اذبت کا باعث نہ
ہے۔ اس لیے بعض حالات میں خود کشی کوئی گناہ نہیں۔ اگر کسی شخص کو یہ یقین ہو کہ موت ایک
فعت ہے 'اگر اس نے اپنی نسل کے فرائض اوا کردیے ہیں 'اگر اس نے کسی بھی ذی حیات کو محتاج
یا مظلوم نہیں بنایا تو اس کی اپنی زندگی اپنی ہے۔ اس کے ساتھ وہ جو چاہے کرے 'پھر اگر جبلت یا
خوشی ہمیں پکارے تو ہم اس کی صدا پر لبیک کمہ کر کسی گناہ کے مرتکب نہیں ہوں گے 'بشرطیکہ اس
سے کوئی اور انسان مغموم نہ ہو اور ہم کوئی ذہنی یا جسمانی نقصان نہ اٹھا کیں جس سے نسل کو صدمہ
سنجے۔ گناہ کا تصور نسل کے افادہ کے تصور کے بغیر لا یعنی ہے۔

آخر میں ہمیں یہ سمجھ لینا چاہیے کہ وہ تعاون 'جو اخلاق کی جان ہے 'روح کی نشود نما ہے۔ اخلاق اتنا نہیں جتنا اقتصادی زندگی کے لوازم سے پیدا ہوتا ہے۔ پھول زمین سے پیدا ہوتا ہے۔ اخلاق اجتماعی اور اقتصادی اکا نیوں کی افراط سے پھیلا ہے۔ وہ کل جس کے ساتھ اجزاء کو بقاکی خاطر تعادن کرتا ہے 'ریلوں اور ہوائی جمازوں کے توسط سے وسعت پکڑتا ہے۔ بھی تجارت اور کاروبار نے قبیلوں کو قوموں میں مسلک کردیا تھا اور قبائی اخلاق 'بدمعاشوں کی آخری آماجگاہ بن گیا تھا۔ آہت آہت تجارت اور مشترکہ مفاد قوموں کو بین الاقوامی رشتوں میں جوڑ دیتا ہے اور بین الاقوامی مفاد کی

#### طرح ڈالتا ہے۔ جلدی ہی ساری دنیا اس بات پر متفق ہوگی کہ قوم پرستی کافی نہیں ہے۔

## س- اخلاق کی کسوئی

تویہ ہے ہمارے اخلاق کی کموٹی' جو ہر جگہ اور ہروقت کے لیے صحیح ہے۔ لیکن ہر حل نے مسائل پیدا کرتا ہے اور اب یہ سوال پیدا ہو تا ہے کہ ہم کس اجتماع سے تعادن کریں۔ خاندان کے ساتھ' ریاست کے ساتھ' یا انسانیت اور زندگی کے ساتھ ؟ اور اگر ہمارے مخلف "تعادن" آپس میں کرا جائیں تو؟

جب ایک آدی چالیس برس کا ہو آئے تو اس کے نزدیک اظان کا مطلب ہو آئے اپنے فائدان سے محبت۔ یہ نہیں کہ وہ اس تصور پر عمل بھی کر آئے۔ اگر وہ کر آئ تو جسے کنفیوش نے کہا تھا اے کی اور اظان کی ضرورت ہی نہ پڑتی۔ ریاست کے اختیارات کا شیرازہ بھیر کر خاندان کو اختیارات کا میرازہ بھیر کر خاندان کو اپنے تدیم وظائف سے محروم کر دیا ہے۔ جب ہر خاندان اپنے پاؤل پر آپ کھڑا ہو سکتا تھا'اپی غذا اپنے تدیم وظائف سے محروم کر دیا ہے۔ جب ہر خاندان اپنے پاؤل پر آپ کھڑا ہو سکتا تھا'اپی غذا خود پیدا کر آتھا'اپی غذا مخود پیدا کر آتھا'اپی خور بندا تھا'اور شاذو نادر ہی دو سرے خاندانوں سے اس کی لئر بھیڑ ہوتی مخفی 'تب اظان کا یہ تصور کانی تھا۔ اگر والدین شفق سے اور پکہ خاندان کا ربط منتشر ہوچکا ہے اور ہر فرد مخیف تھی جے نظرانداز کیا جا سکتا تھا۔ لیکن آج جبکہ خاندان کا ربط منتشر ہوچکا ہے اور ہر فرد ریاست کے دو سرے افراد کے ساتھ اپنے بیکن آئے جبکہ خاندان کا ربط منتشر ہوچکا ہے تو قدیم فطری اظان کیو تکر پنپ سکتا ہے؟ ایک شخص اپنے بچوں کے لیے فیاض ہے تو ان ملازموں کے ساتھ بے اظان کیو تکر پنپ سکتا ہے؟ ایک شخص اپنے بیوی کو رہوں کے دام فرو خت کر رہا ہے لیکن آئے ایک ایک مختیت سے اس کا شہرہ ہے۔ ایک شخص اپنی بیوی کو دیت کی ایک ایک ہو جا ایک ایک میں اسے بنظر احرام دیکھا جا تھا۔ اس کا شہرہ ہے۔ ایک شخص اپنی بیوی کو خوش کرنے کے لیے مال معاملات میں فریب سے کام لیتا ہے لیکن کلیسا میں اسے بنظر احرام دیکھا جا تھا۔ ان طالات میں خارین کلیسا میں اسے بنظر احرام دیکھا جا تھا۔ ان طالات میں خارین کا نمانی اغلی اغلی اغلی اغلی اغلی اغلی نظر اخرام دیکھا

توکیا ہم ہمہ گرریاست کی اطاعت کریں؟ سیاست دان تو یہ کتے ہیں کہ ریاست کے ارباب حل و عقد کی فرمانبرداری کرو۔ اور یہ جواب اتنا غیر معقول بھی نہیں کیونکہ جب تک ایک بین الا قوای نظام قائم نہیں ہو تا اور ہر فرد'تمام انسانیت کا جزو نہیں بنمآ تب تک جو نظام موجود ہے، اس کی حفاظت کرنی چاہیے۔ اس سیارہ پر جمال آبادی بے طرح بردھتی اور پھیلتی جا رہی ہے اور ہر سمت سے روزینہ کے اعلی معیار کی طرف رخ کر رہی ہے اور جمال افلاس ایک معمہ ہے، جو کسی طرح حل نہیں ہو پاتا'یہ اچھی بات ہے کہ زیادہ منظم اجماع کے مقابلہ میں طرح حل نہیں ہو پاتا'یہ اچھی بات ہے کہ زیادہ منظم اجماع کے مقابلہ میں

مخوظ رہے 'جس طرح انسان اپنے آپ کو حیوان کے مقابلہ میں محفوظ رکھتا ہے آگیونگہ ارتفاکے مخوظ رہے 'جس طرح انسان اپنے آپ کو حیوان کے مقابلہ میں محفوظ رکھتا ہے آگیا جا ہیں۔ لیے بیہ لازی ہے کہ دنیا میں کمیں تو ایسا اعلیٰ طرز زندگی ہو کہ دو سرے لوگ اس تک پہنچنا جا ہیں۔ جب تک صنعت کوئی بین الاقوامی ادارہ قائم نہیں کرتی تب تک ریاست کی اطاعت کرتا فرد کا اغلاقی

فرض ہے۔

لین اس اجتاع کے اندر بھی ہمارا ضمیر ابھی تک ناپختہ ہے۔ ہمارے ہاں صنعت اور

میاست کا ایک اظاق ہے تو محبت اور شادی کا ایک اور ۔ اور جو لوگ جنسی ہے راہ ردی گی ڈمت

مرحے ہیں ممکن ہے وہی لوگ منافع باز اور غدار ہوں۔ ہم آیک بداخلاق ودشیزہ کو دکھ کر کانپ

اشھتے ہیں لیکن جو لوگ ہمارے اخلاق کی خرابی کے ذمہ دار ہیں 'انہیں ہم جیل نہیں سجیجے۔ ہم

کتابوں کو سنر کرتے ہیں 'لیکن اسلحہ سازوں کو نظرانداز کر دیتے ہیں جو جگوں کا باعث بنے ہیں۔

تمام غیر جنسی ممائل میں سے جو مسئلہ ہمارے ذہن پر حادی ہے 'شراب حاصل کرتے کا مسئلہ ہے۔

یہ مسئلہ اہم ہے لیکن یہ ہماری ناپختگی ہے کہ ہماری گفتگو اور ہماری منصوبہ بندی شراب سے تعلق رکھنے والے دلائل سے لبرر ہو'لیکن زیادہ اہم معالمات ہماری عدم توجہی سے گرجا میں۔

رکھنے والے دلائل سے لبرر ہو'لیکن زیادہ اہم معالمات ہماری عدم توجہی سے گرجا میں۔

اکشرنظام اخلاق بیر بتاتے ہیں کہ دو سرے لوگوں کا کردار کس طرح کا ہوتا چاہیے۔
نوط سنعت کا مقصد زیادہ سے زیادہ مقدار میں اشیا پیدا کرتا ہے، چاہے سربابید دارادر خریدار کے
ہے کہ صنعت کا مقصد زیادہ سے زیادہ مقدار میں اشیا پیدا کرتا ہے، چاہے سربابید دارادر خریدار کے
لیے اس کے نتائج کچھ ہی ہوں۔ قدیم علم اس علم سے بہتر تھا، اگرچہ کارلائل کے لیے وہ ٹاڈو ڈگلوار
تھا۔ اسے ''سیای اقتصادیات'' کہتے تھے۔ اس کا مطلب ہے کہ اس زیانہ میں اس تھیقت کو تشایم
کیا جاتا تھا کہ اقتصادیات کا سیاست سے بچھ تعلق ہے۔ شمیعی ہمیں سے اجازت تھی کہ ہم انسانی

حقوق کا ذکر کریں۔ اگرچہ یہ لفظ آج بدنام ہے'اس میں یہ حقیقت مضم تھی کہ فرد'اجہ کا سے کھے مطالبے کر سکتا ہے۔ اگر دہ پورے ہو جائیں تو ساری قوم کو فاکدہ پنچتا ہے۔ اگر کسی ملک کے لیے زراعت لازمی ہے تو کسانوں کو یہ حق پنچتا ہے کہ وہ حکومت سے ایداد طلب کریں۔ انگلتان میں یہ شعور پیدا ہو رہا ہے کہ اگر کیمیاوی صنعت مزدوروں کی صحت کے لیے مضرت رساں ہے تو مزدوروں کو یہ حق پنچتا ہے کہ وہ حکومت سے اپنی حفاظت کے سامان طلب کریں۔ اگر اپنے پیٹوں کی نوعیت کی وجہ سے عور تیں بانجھ ہو جاتی ہیں' تو یہ عین اخلاق ہے کہ حکومت ان عورتوں کی حفاظت کے سامان جاتھیار کریں' جن سے دو سرے ممالک کرے' جو مائیں بننا چاہتی ہیں۔ اگر سمرمایہ دار ایسے اسالیب اختیار کریں' جن سے دو سرے ممالک امریکہ کے دشمن بن جائیں' تو ہمارا یہ حق ہے کہ ہم ان پر پابندیاں عائد کریں۔ ہرقدم پر اقتصادی صالات' قوم کی تقدیر اور اخلاق پر اٹر اندا زہوتے ہیں۔

لیکن افسوس کہ صنعت پر پابندیاں عائد کرنے کا ہمارے پاس ایک ہی آلہ ہے 'اور وہ ہے حکومت۔ اور حکومت کوئی اغلاقی ادارہ نہیں ہے۔ وہ تو لوگوں کے نمائندوں کا ایک ایما مرکب ہے جس کی ترکیب ہیشہ بدلتی رہتی ہے۔ لیکن یہ بہترہ کہ لوگ حکومت کی مدد کے بغیر تعاون اور المداد باہمی کی صفات سے آراستہ ہو جا نمیں۔ ثاید سرمایہ دار اور مزدوروں کے درمیان فاصلہ کو عبور کرنے کی جو کوشش ہو رہی ہے 'ای جس نے عمد کی امید پوشیدہ ہو۔ شاید لوگ ذاتیت کو ترک کر کے اکٹھے کام کرنے لگیں 'مل کر کارندوں اور منظموں کی تقرری کی ذمہ داری لیس۔ نفع فقصان میں برابر کے شریک ہوں۔ یہ تصویر اتن ہی غیر حقیقی معلوم ہوتی ہے جتنی کہ موجودہ اجارہ داری 'اس وقت معلوم ہوتی ہے جتنی کہ موجودہ اجارہ داری 'اس وقت معلوم ہوتی ہے جتنی کہ موجودہ اجارہ داری 'اس

ہماری جبلیں خود غرض ہیں الین اجھا کی لوازم ہمیں تعاون کی طرف ماکل کرتے ہیں۔ آج کل کی صنعت کا سرمایہ اپنے کل کی صنعت کا سرمایہ اپنے کا کی صنعت کا سرمایہ اپنے کا ایک معقول حصہ ہپتالوں کالجوں کتب خانوں اور سائنسی تحقیق پر صرف کر آ ہے۔ پارسا لوگ اب بھی ہم قدم پر ہمیں ملتے ہیں۔ باحیا لؤکیاں لوگ اب بھی ہم قدم پر ہمیں ملتے ہیں۔ باحیا لؤکیاں اگر ہم ان کی جبحو کریں تو اب بھی مل جاتی ہیں۔ ہزاروں گھروں میں صابر مائیں بھی نظر آئیں گی اور اخباروں میں جرائم کی خبروں کے ساتھ ساتھ ہمیں نیکی اور شجاعت کی مثالیں بھی دکھائی دی ہیں۔ اخباروں میں جرائم کی خبروں کے ساتھ ساتھ ہمیں نیکی اور شجاعت کی مثالیں بھی دکھائی دی ہیں۔ سلاب آ تا ہے تو ہزاروں لوگ سیلاب ذووں کی مدو کے لیے جا پہنچتے ہیں۔ لاکھوں مائی معاونت کرتے ہیں۔ ایک قوم فاقہ ذوہ ہے تو اس کے دشمن اسے خوراک بھم پہنچاتے ہیں۔ سیاح کھو جاتے ہیں تو ہیں۔ ایک قوم فاقہ ذوہ ہے تو اس کے دشمن اسے خوراک بھم پہنچاتے ہیں۔ سیاح کھو جاتے ہیں تو دوسرے سیاح انہیں بچانے کی خاطر جانیں دے دیتے ہیں۔ ابھی تک اندان میں نکی کی جو ممکنات مضمر ہیں 'ان کا اندازہ کسی نے نہیں لگایا۔ ہارے انتشار اور ہمارے جرائم کی تمہ میں انسانی روح

ی فطری خوبیاں موجود ہیں۔ جب یہ انتشار ختم ہوگا اور ایک نیا اخلاقی نظام جنم لے گا تو ہماری فطرت کے محامن درخشاں ہوں گے۔

#### ٣- عالمكيراخلاق

غالباس وقت جبکہ ہم کشاکش حیات سے علیحدہ ہو کر خردہ گیری کر رہ ہیں 'ایک بین اللہ قوامی نظام زندگی کی تہوں میں سے ابھر رہا ہے۔ نیا سرمایہ دار اور نیا مالی نظام اسے بنا رہا ہے ' کیونکہ اب وہ چاہتا ہے کہ خریدار متمول اور خوش حال رہیں۔ اب مزدور شمیں بلکہ سرمایہ دار جنگ کے خلاف ہیں۔

ونیاای دن کی منظر تھی۔ تجارتی مبادلہ اور مالیات 'جس نے ریاستوں کو استعاریت میں متحد کیا تھا' اب ایک بین الاقوامی اقتصادی نظام قائم کر رہی ہے۔ جس طرح ہمارے اعلیٰ جذبات صحیح جسمانی بنیاد کے بغیر غیر منتحکم رہتے ہیں' اس طرح اخلاقی اور سیاسی نصب العین فقط منتحکم اقتصادی بنیادوں پر ہی استوار ہو سکتے ہیں۔ جب ہم ایک بین الاقوامی اقتصادی نظام قائم کرلیں گے اقتصادی بنیادوں پر ہی استوار ہو سکتے ہیں۔ جب ہم ایک بین الاقوامی اقتصادی نظام تھی قائم کر سکیں گے اور سے سیاسی نظام عالمگیراخلاق کا بیش خیمہ ہوگا۔ ضمیر حکومت کی ہیروی کر آئے۔ وہ ضبط و نظم میں ابھرتا ہے اور اس سے خوگر ہو کر پھلتا پھولتا ہے۔ ضمیر حکومت کی ہیروی کر تا ہے۔ وہ ضبط و نظم میں ابھرتا ہے اور اس سے خوگر ہو کر پھلتا پھولتا ہے۔ مفاد سے میں الاقوامی نظام ہیدا ہو رہا ہے' اس لیے آج جب قومی مفاد انسانیت کے مفاد سے مکرائے تو ہمیں ہر حالت میں انسانیت کی حمایت کرنی چاہیے کیونکہ میں نیک زندگی کا راز ہ' میں المرادر حقیقت کا سر چشمہ ہے۔

اس لیے عالمگیرنظام کو حاصل کرنے کی خاطر ہمیں ہر تجربہ کی پشت پناہی کرنی چاہیے۔
سائنس کو مکمی صدود کو نظرانداز کر کے پھیلنا چاہیے۔ مزدوروں کو جنگ کے خلاف متحد ہو جانا
چاہیے۔ آئے ہم اپنی بے نیازی کو ختم کر دیں۔ میرابو نے کیا خوب کہا تھا کہ "ادنی اغلاق اعلیٰ
اخلاق کا دشمن ہو آئے "۔ جب تک جنگ کا خطرہ موجود ہے "ہم اپنے بچوں میں عالمگیر ضمیر ک
تربیت نہیں کر سکتے۔ لیکن ہم آزاد خیال لوگوں کو کون می چیزاس بات سے روکتی ہے کہ ہم مالمگیر
اخلاق کو تبول کرس اور زندگی سے وفا کا بیان بانہ ھیں؟

کین آزاد خیال لوگوں کی ذاتیت انہیں متحد نہیں ہونے دبی۔ امریکہ کا بهترین دلیل کلیرنس ڈیروڈر آئے کہ عالمگیرنظام بھی ایک آمریت میں تبدیل ہوجائے گا۔وہ کہتا ہے کہ ملکوں کا علیحدگی اور بھی کبھار کی جنگ بڑار درجہ بہتر ہے اس آمریت سے جولوگوں کے خیالات اور اعمال بم مکمل طور پر حادی ہو جائے۔ یہ اندیشہ بجا ہے لیکن جس طرح ہم نے یہ خطرہ نو آبادیات کو متحد ملکوں لائوں تا اور اعمال کے دیالت کو متحد ملکوں کے دیالت کو متحد ملکوں کے دیالت کو متحد ملکوں بو جائے۔ یہ اندیشہ بجا ہے لیکن جس طرح ہم نے یہ خطرہ نو آبادیات کو متحد ملکوں کا معلوں کیا تھی ملک کے دیالت کو متحد ملکوں کا دیالت کو متحد ملکوں کیا تھی ملکوں کیا تھی ملکوں کے دیالت کو متحد ملکوں کیا تھی کا دیالت کو متحد ملکوں کے دیالت کو متحد ملکوں کیا تھی ملکوں کیا تھی کی تعدیل کیا تھی ملکوں کیا تھی خطرہ نو آبادیات کو متحد ملکوں کیا تھی ملکوں کیا تھی تھی کی تعدیل کیا تعدیل کی تعدیل کے تعدیل کی تع

کرنے میں اٹھایا تھا'اس طرح ہمیں قوموں کو متحد کرنے میں بھی اٹھانا پڑے گا'کیونکہ فقط ایک دن کی جنگ میں ہی سائنس فوجوں'شہروں اور زندگی کو برباد کر دے گی اور نظام' آزادی اور فکرسب کو بربریت کے درجہ پر لے آئے گی۔ کمزور حکومتوں میں نہیں بلکہ مشخکم حکومتوں میں آزادی کا خطرہ مضمرے۔جب ایک ریاست مخدوش حالت میں ہوتی ہے تو وہ آزادی کو ختم کردیتی ہے۔

### ۵- جنس اور اخلاق

زاتیت پند افراد کو اظاق کی یہ برنیاتی تعریف پند نہیں آئے گی کہ اظاق جزو کے کل سے
ربط کا نام ہے۔ وہ احتجاجا " کے گا کہ اظاق ذہانت ہے اور یا شاید وہ اناطول فرانس کی طرح یہ کیے کہ
حفظان صحت واحد اظاق ہے۔ لیکن ایک مجرم ہر طرح صاف رہ کر بھی منشیات فروخت کر کے
دولت جمع کر سکتا ہے۔ صحت مند بدمعاشی شادی کی جگہ لتیش 'بچوں کی جگہ کتوں اور قومی طاقت کی
جگہ قومی انحطاط کو دے سکتی ہے۔ زہانت جبھی کانی ہو سکتی ہے جب وہ مکمل ہو اور حکمت بن سکے۔
جگہ قومی انحطاط کو دے سکتی ہے۔ زہانت جبھی کانی ہو سکتی ہے جب وہ مکمل ہو اور حکمت بن سکے۔
لیکن ہم اس کی سکیل کا کب تک انتظار کریں؟ لوگ فلسفی بننے سے پہلے ہی چوری کر کے ' قتل کر
کے مرجاتے ہیں۔ نہیں' ہمیں جو انوں سے ابتد اکر تا ہوگی اور انہیں تعاون کا سبق دینا ہوگا۔ ہمیں
نوجوانوں کی عادات میں تعاون کو رائح کرنا ہوگا۔ ہمیں ذہین نوجوانوں کو بھی ''کل' کا سبق سکھانا
ہوگا۔ غالبا' بالا خر اس کا نتیجہ بھی ذہانت سے مختلف نہیں ہوگا۔ فکر' اجتاع کو اصاطہ میں لے گا اور
سوجھ یو جھ سے کل کے ساتھ وفاداری کا احماس پیدا ہوگا۔

و جوان سمجھ جائیں گے کہ اجتاع کی نوعیت'نسل کی خصوصیات اور بچوں کی تربیت پر مخصر ہے اور ہماری جنسی آرزووں کو اخلاقی پابندیاں سمنی پڑیں گی۔ ہم اپنی بداخلاقی کو برداشت کر کئے ہیں۔ ہم امرد برستی' حیوانوں کی جنسی زندگی میں دلچپی لے سکتے ہیں اور انہیں ایک نئے اخلاقی نظام کے جسس اور جبخو کی ایک منزل سمجھ کر نظرانداز کر سکتے ہیں۔ لیکن وہ اخلاق جو اجتماع سے بنیاز ہے' ہمارے دلوں میں بھی راہ نہیں کر سکتا۔ ہم ہراجتماع دستمن فعل کے بعد ایک پاکیزہ اور مشخکم اخلاقی نظام کی ضرورت محسوس کرتے ہیں۔ ہم وہ زندگی چاہتے ہیں جس میں جسمانی لذتوں کے علاوہ رفاقت اور تعاون کی خاموش تسکین بھی ہو۔ ہم صحت مند حیوان بننا چاہتے ہیں' کین ہم اس کے ساتھ اچھ جیں' کین ہم اس کے ساتھ اچھ جیری بھی بننا چاہتے ہیں' کین ہم اس کے ساتھ اچھ جیری بھی بننا چاہتے ہیں' کین ہم اس کے ساتھ اچھ جیری بھی بننا چاہتے ہیں۔

کیا ہارے اخلاقی انتشار اور بے را ہروی کو ضبط و نظم اور ذمہ داری میں تبدیل کرنے کی کوئی سبیل موجود ہے؟ ہمیں خیالات کے اثر کے بیان میں مبالغہ نہیں کرنا چاہیے۔ جنسی تعلقات کی نوعیت میں یہ تبدیلیاں ہارے فکر کی بیدا کی ہوئی نہیں ہیں اور نہ یہ ہمارے استدلال سے دور

ہوں گی۔ ہم اقتصادی انقلاب کے غیرذاتی عمل سے دوچار ہیں 'جو ہماری اخلاقی زندگی کو متاثر کر رہا ہے اور اگر ہمارا فکر ان اسباب تاریخ کے مطابق نہیں ہو گاتو ہم اپنی نیک نیتی کے باوجود تغیر کے اس سلاب میں تن تنمااور ہے اثر کھڑے رہ جائیں گے۔

نین چزوں کی تھاہ پانے کی تمنا ہمیں کب چین لینے دیتی ہے؟ ہمیں اس اخلاقی انقلاب کے اسباب و نتائج کا تجزیہ کرنا چاہیے۔ ہم اس امید کو ترک نہیں کر سکتے کہ اس شعبہ زندگی میں ہمی علم طاقت ہے۔ آئے! ہم ابتدا ہے شروع کریں اور شعلہ عشق کو سبجھنے کی کوشش کریں جو فرد کی فنا اور نسل کی بقا کا باعث بنتا ہے۔ آئے! ہم جنس کا مطالعہ کریں کہ مرداور عورت کے درمیان محبت اور نفرت کے جذبات کس طرح اخلاقی مسائل پیدا کرتے ہیں۔ آئے! ہم آزاد منش عورت کو رکھیں کہ اس کی آزاد منش عورت کو رکھیں کہ اس کی آزادی نے ہمارے زمانہ کے اخلاق اور نسل انسانی کے مستقبل کو کس طرح متاثر کیا ہے؟ تب ہم شادی کی ناکامی کے مسئلہ پر غور کر سمیں گے اور اسے انسانی مسرت اور اجتماعی فلاح کے مطابق بنانے کے متحلق چند تجویزیں پیش کر سمیں گے۔ آخر میں ہم اخلاق کو زمین پر لا کر بچوں کی تربیت اور شخصیت کے نشود نما پر غور کر سمیں گے۔ آخر میں ہم اخلاق کو زمین پر لا کر بچوں کی تربیت اور شخصیت کے نشود نما پر غور کر میں گے۔ اس طرح یہ ہم پایہ شکیل تک پنچے گی۔



# باب ہفتم عشق

## ا- ہم عشق کیول کرتے ہیں؟

عشق کو ہرایک نے متفقہ طور پر انسانی تجربہ کا دلچپ ترین پہلو تشلیم کیا ہے۔ اس کے پاوجود یہ تعجب خیز ہے کہ بہت کم لوگوں نے اس کے باخذ اور اس کے ارتقاکا مطالعہ کرنے کی طرف توجہ کی ہے۔ یہ موضوع ہرادب کی جان ہے اور تقریباً ہر شخص نے اس پر خامہ فرسائی کی ہے۔ شعر افسانہ 'تمثیل' یہ ہرصنف اوب کا موضوع ہے۔ لین اس موضوع کا معروضی مطالعہ بہت کم کیا گیا ہے کہ فطرت میں اس کا سرچشمہ کیا ہے اور ابتدائی حیوان کے سادہ وصال سے لے کر ڈانے کی ہردگی 'پیڑاک کی سرمستی اور ہیلویز کی اجی' لارڈ سے وفاداری تک اس نے ارتقاکی منزلیس کیونکر کے کیں۔

ہاں مرد عورتوں کی آرزد کرتے ہیں اور محبت "جو سورج اور دو سرے سیاروں کی محرک ہے " ہرروح کو موت ہے پہلے ایک ہنگای سرور سے آشنا کرتی ہے لیکن کیوں؟ شاعری نے یہ ثابت کر دیا ہے کہ محبت ہر سینہ ہیں بیدار ہوتی ہے لیکن اس کے شاب کا پوشیدہ سرچشمہ کمال ہے؟ ایک نوجوان ان زلفوں سے کیوں متاثر ہوتا ہے جو نوکیلی آنکھوں پر لہراتی ہیں یا کس دوشیزہ کے لس سے کیوں چو نکتا ہے؟ اس لیے کہ دوشیزہ حسین ہے؟ لیکن کیا محبت حسن پیدا نہیں کرتی ،جس طرح حسن محبت بدا کرتا ہے؟ اوجوان محبت کیوں کرتا ہے؟

انیانی زندگی میں اس سے زیادہ کوئی عجیب بات نہیں ہے کہ مرد بردها ہے سے عور توں کے پیچھے بھاگنے پر ماکل رہتے ہیں۔ یا ہے کہ عور تیں 'موت سے پہلے پیچھا کردانے پر ماکل رہتی ہیں۔ انیانی کردار میں اس سے زیادہ کوئی مستقل صفت نہیں کہ مردکی نگاہ ہر لھے عورت پر پڑتی رہتی ہے۔ اس عیار حیوان' مرد کو دیکھو کہ بظا ہر تو اخبار پڑھ رہا ہے لیکن اس کی نظراپے شکار پر ہے۔ اس کی باتیں سنو۔ وہ اس دائی مجتس کے محور کے گرد گھومتی ہیں۔ اس کے تخیل کا تصور کرو 'کتی ہے تالی سے وہ اس مقناطیسی شعلہ کا طواف کرتا ہے۔ کیوں؟ سیہ سب کیو نکر ہوا؟ اس شدید آرزو کا آغاز کیا ہے اور کس منازل کو طے کر کے بیرانی موجودہ سربلندی اور دیوا تگی تک پینچی ہے؟

آئے ہم جرات رندانہ کے ساتھ ان سوالوں کے جواب دریافت کریں 'جنہیں محت كرنے والے مجھى نہيں يوچھتے۔ آئے ہم شينڈ ہال 'اليس' مول 'بولش ' ڈي گورمون ' فرائد اور شنع ہال کے خیالات جمع کر کے دیکھیں کہ وہ کوئی مربوط خاکہ بناتے ہیں کہ نمیں۔ ایک ایا خاک ، جس میں محبت کا وظیفہ اور اہمیت واضح ہو جائے۔ آئے ہم اس گزرگاہ پر دوبارہ چلیں جے طے کر کے محبت ہم تک پینی ہے۔

## ۲- ایک حاتاتی نظریہ

جس طرح بھوک اور محبت ایک فرد کی زندگی میں کے بعد دیگرے پیدا ہوتی ہیں 'ای طرح زندگی کی گروش دو محوروں 'لیعنی غذا اور خاس کے گروہوتی ہے۔ ہم غذا کھاتے ہیں باکہ ہم زندہ رہیں 'بلوغت حاصل کریں اور ولدیت کے ذریعہ زندگی کی شکیل کریں۔اور تناسل میں ہم اپنے فانی جم سے ئی زندگی کی تخلیق کرتے ہیں آکہ وہ چھلے پھولے اور ہم سے بھرزندگی بسر کرے۔

غالبًا بیہ نشودنما کا جذبہ ہے جو ایک سادہ ترین خلیہ کو دو حصوں میں بٹ جانے پر مجبور کر تا ے۔ خلیہ کا بشہ اس سطح سے زیادہ جلدی پھلتا پھولتا ہے 'جس کے ذریعہ اسے غذا میسر آتی ہے۔ اس تاب کو بحال کرنے کے لیے وہ دو حصول میں منقسم ہو جاتا ہے اور سطح تقتیم کے ذرایعہ پھر جثہ کے مطابق ہو جاتی ہے۔ یہ توجیہ ایک نظریہ ہے 'لیکن تقسیم ایک حقیقت ہے۔ جراثیم 'جو کہ حقیر ترین حیوان ہیں 'اس مرعت ہے اپنے آپ کو تقتیم کرتے ہیں کہ انبانی ذہن اس کا اندازہ نہیں لگا سکتا۔ ایک بدلو بھی پراسرار طریقہ سے دوبدلوبن جاتے ہیں۔ یہ تناسل تو ہے لیکن اس منزل پر جنسی تفريق عمل مين نهيس آئي اور غالبًا ابھي محبت كا آغاز نهيں ہوا۔

حیوانوں کی دو میں تقیم ہی کے ذریعہ 'قدرت' زندگی کو قائم رکھتی ہے اور اگرچہ وہ اس اصول میں ہزاروں پیچیدگیاں پیدا کرتی ہے وہ اسے پوری طرح ترک نہیں کرتی۔ ابتدائی حیوانوں میں یمی اصول کار فڑا ہے۔ غنچ ای اصول کے مطابق کھلتے ہیں۔ ایک نضا پھول ایک پرانی شاخ ے چنتا ہے اور پودے کی زندگی سے زندگی حاصل کرتا ہے۔جبوہ بالغ ہوتا ہے تواس پودے کے تقابل میں غذا کی طرف جھیٹتا ہے جس کی شاخ پر وہ پھلا پھولا ہے۔ آخر وہ شاخ سے علیحدہ ہو جا آ

ہ اور کی اور جگہ نئی جڑیں پکڑ آہے۔

المجاہد میں اور ایسا کی جوانوں کے طلے ایک جلاطین مادہ میں دب رہتے ہیں اور ایک نو آبادی قائم کرتے ہیں اور پھرایک نمایت عجیب و غریب تقتیم کار رونما ہوتی ہے۔ خارجی خلئے غذا حاصل کرنے میں اور وافلی خلئے تناسل کے عمل میں مصورف رہتے ہیں۔ نو آبادی ایک اجتاعی شظیم بن جاتی ہے 'جس میں مختلف حصے ایک دو سرے سے تعاون کرتے ہیں۔ زندگ کے آغاز ہی میں ہمیں "مادہ حیات کی علیحدگ" کی مثال ملتی ہے جس پروائیز مین نے اپنے نظریہ وراثت کی بنیادر کھی۔ "مادہ حیات کی علیوگ" کی مثال ملتی ہے جس پروائیز مین نے اپنے نظریہ وراثت کی بنیادر کھی۔ آگرچہ تقتیم عالمگیرہے 'وہ کافی نہیں ہے۔ ایک وقت ایبا آتا ہے جب کئی نسلوں کے بعد وہ ابتدائی حیوانات آگرچہ تقتیم عالمگیرہے 'وہ کافی نہیں ہے۔ ایک وقت ایبا آتا ہے جب کئی نسلوں کے بعد پر ابتدائی حیوانات ابتدائی حیوانات ہیں اور ان میں سے ہرایک مادہ حیات بما تا ہے جو دو سرے میں جذب ہو جاتا ہے۔ پھروہ علیحہ ہو جاتے ہیں۔ اس اتصال کے بعد وہ پھر شومند اور طاقتور ہو جاتے ہیں اور ان میں سے ہرایک مادہ حیات بما تا ہے جو دو سرے میں جذب ہو جاتا ہے۔ ابتدائی حیوان بھی انسانوں کی طرح اور انسانوں کی طرح اور انسانوں کی طرح اور انسانوں کی طرح اور انسانوں کی اجتاعوں کی طرح کا سلسہ شروع ہو جاتا ہے۔ ابتدائی حیوان بھی انسانوں کی طرح اور انسانوں کے اجتاعوں کی طرح دی زندہ تر ہو جاتا ہے۔ ابتدائی حیوان بھی انسانوں کی طرح اور انسانوں کے اجتاعوں کی طرح دی دیں جب مدھ اور وہ مضوط ہو جاتا ہے۔ جب شلیں ملتی ہیں تو وہ وہ مضوط ہو جاتا ہے۔ جب شلیں ملتی ہیں تو وہ وہ مضوط ہو جاتا ہے۔ جب شلیں ملتی ہیں تو وہ وہ دی جب مدھ دادہ تر ہو

جاتی ہیں۔

یہ معمولی اتحاد چاہے کتنا ہی اہم ہو۔ یہ مختلف افراد کے اس وصال سے بہت مختلف ہے جو شہر محبت کی جڑ ہے۔ کیا ہم حقیر ترین حیوانوں میں اس کا مماثل پا کتے ہیں؟ پینڈورینا میں اس کا مماثل پا کتے ہیں؟ پینڈورینا میں اس کا مماثل با کتے ہیں؟ پینڈورینا میں اس کا مماثل ماتا ہے جو کہ سولہ خلیوں کا جانور ہے۔ ہر خلیہ دو مختار خلیوں میں تقسیم ہوتا ہے جو ایک دو سرے سے ملتے جلتے ہیں اور جب ان ذروں میں سے دو رہے نہیں ذروں میں تقسیم ہوتا ہے جو ایک دو سرے سے ملتے جلتے ہیں اور جب ان ذروں میں سے دو در یا کی محبین ذروں میں ملتے ہیں تو ایک نیا حیوان وجود میں آتا ہے۔ ایک اور ابتدائی حیوان یو ڈورینا کی طرف توجہ سے ہی ہر خلیہ دو غیر مماثل ذروں میں تقسیم ہو جاتا ہے۔ پچھ ان میں سے طرف توجہ سے ہوتے ہیں اور جب تک چھوٹا ذرہ بڑے ہوے اور جست ہوتے ہیں اور جب تک چھوٹا ذرہ بڑے در یا در جست ہوتے ہیں اور جب تک چھوٹا ذرہ بڑے در یا میں قدرت جنس کو دریا فت کرتی درے سے نہ ملے 'ایک نیا حیوان وجود میں نہیں آتا۔ یو ڈورینا میں قدرت جنس کو دریا فت کرتی درے سے نہ ملے 'ایک نیا حیوان وجود میں نہیں آتا۔ یو ڈورینا میں قدرت جنس کو دریا فت کرتی

ے۔

ہے وقت کے لیے وہ جمحیتی رہی اور دول وہ کس میں ہمیں ناسل کے پرانے طریقے اور

عطریقے کا امتزاج کما ہے۔ ایک نسل میں نو آبادی کے خلئے ذرا روایتی تقتیم کے ذریعہ بڑھتے ہیں

طریقے کا امتزاج کما ہے۔ ایک نسل میں نو آبادی کے خلئے ذرا روایتی تقتیم ہوجاتے ہیں اور اس نسل

ایکن دوسری نسل کے خلئے یو ڈورینا کی طرح غیر مماثل حصوں میں تقتیم ہوجاتے ہیں اور اس نسل

کے دوغیر مماثل حصے مل کر تیسری نسل پیدا کرتے ہیں۔ نئی چزیں جب تک قدیم سانچوں میں ڈھالی

نہ جائیں 'متقل طور پر قائم نہیں ہو سکتیں۔ (ہارے نوجوان سے سبق اس وقت سکھتے ہیں جب وہ جوانی کھو چکتے ہیں) اس طرح قذرت نے ارتقا کی مختلف منازل میں دو جنسوں کو علیحدہ کیا اور ان کے وصال کے لیے جذبہ محبت تخلیق کیا۔

اس حیاتیاتی نظریہ کی روسے مسئلہ محبت کو کیا اہمیت حاصل ہے؟ افلاطون کا "ارسطو نیز"

ہوزیم میں مزاعا" کہتا ہے: "ایک زمانہ وہ تھا جب دونوں جنس ایک تھیں لیکن مردول کی بد لمینتی کی وجہ سے خدا نے انہیں دو حصوں میں کاٹ دیا۔ اس کچے سیب کی طرح جے اچار کے لیے دو حصوں میں کاٹ دیا۔ اس کچے سیب کی طرح جے اچار کے لیے دو حصوں میں کاٹا جا تا ہے یا اس انڈے کی طرح جے ایک بال کے ذریعہ دو کروں میں تقسیم کیا جا تا ہے۔ ہم میں سے ہر شخص اس مرد کا نصف ہے اور ہمیشہ دو سرے نصف کی تلاش میں سرگرم ہے۔ ہم میں سے ہر شخص اس مرد کا نصف ہے اور ہمیشہ دو سرے نصف کی تلاش میں سرگرم ہے۔ ہم میں کی آرزد اور تجس کا نام محبت ہے"۔ یہ ایک جامع تعریف ہے اور اس عظیم تمثیل نگار کی اس تمثیل کی آرزد اور تجس کا نام محبت ہے"۔ یہ ایک جامع تعریف ہے اور اس عظیم تمثیل نگار کی جب دونوں بنسی آیک عالمانہ توجیہ کرنے کی ترغیب دیتی ہے۔ ہم سے کہ بیں کہ ایک زمانہ وہ بھی تھا تہ ہم دونوں بنسی آیک ہی جم میں آباد تھیں۔ پھر فطرت نے انہیں دو حصول میں تقسیم کردیا اور جب دونوں بنسی آیک ہی قائم محبوس کر تا ہے اور وصال اور شکیل کا آرزد مند ہے۔

لین سے «مجت کیا ہے؟ "کا ایک تصوف آمیز جواب ہے۔ یہ جواب ایک حقر ترین حیوان میں تذکیری میں ایک اعلیٰ حکیمانہ شعور کے وجود کو فرض کر لیتا ہے۔ غالبًا جب ایک علیحدہ حیوان میں تذکیری صفات پیدا ہوئیں تو بہت کم حیوان دو سرے نصف کی تلاش کرتے تھے اور وہ حیوان جو دو سرے نصف کی تلاش کرتے تھے اور اس تلاش میں کا تمیاب رہتے 'نئی نسلوں کی تخلیق کے ذمہ دار بنے اور ہر نسف کی تلاش کرتے اور اس تلاش میں کا تمیاب رہتے 'نئی نسلوں کی تخلیق کے ذمہ دار بنے اور ہر نسل میں فقط عشاق لیعنی وہ افراد جو اپنے بہتر نصف سے ربط کے ساتھ جمیل عاصل کرتے تھے ' زندگ کے سرچشمہ میں اپنے جذبہ وحدت کو سمو دیتے۔ وہ حیوان جو اپنے اندر یہ نادر تحریک محسوس نہ کرتے یا تھوڑی شدت سے کرتے 'بغیراولاد کے فنا ہو جاتے۔ اس لیے یہ تحریک ہرنئی نسل کے ساتھ شدید تر ہوتی گئی اور آہستہ آہستہ موت سے زیادہ قوی جذبہ غالب بنتی گئی۔ یہ جذبہ اپنے تنوع پند شلسل کے ساتھ موت کو بھی فریب دیتا رہتا ہے۔ غالبًا 'غالبًا میں وہ راہ تھی جس کے ذریعے پند شلسل کے ساتھ موت کو بھی فریب دیتا رہتا ہے۔ غالبًا 'عالبًا میں وہ راہ تھی جس کے ذریعے پند شلسل کے ساتھ موت کو بھی فریب دیتا رہتا ہے۔ غالبًا 'عالبًا میں وہ راہ تھی جس کے ذریعے پند شلسل کے ساتھ موت کو بھی فریب دیتا رہتا ہے۔ غالبًا 'عالبًا میں وہ راہ تھی جس کے ذریعے پند شلسل کے ساتھ موت کو بھی فریب دیتا رہتا ہے۔ غالبًا 'عالبًا میں وہ راہ تھی جس کے ذریعے بھی تھی جس بھی بختی۔

## ٣- بدنياتي بنياد

یہ تو رہا سلسلہ حیات میں محبت کا ارتقاء 'اب ہم فرد کی زندگی میں اس کی نشود نما کا مطالعہ کریں گے۔ارسطونے کما تھا اگر تمہیں کمی چزکو سمجھنا ہو تو اس کی ابتدا اور نشود نما کا مشاہدہ کرد۔ کیا بچوں میں کوئی ایسی تحریک ہے جو جو انوں کے جذبہ محبت سے ملتی جاتی ہے؟ فرائیڈ نے اس سوال کا جواب حتی طور پر اثبات میں دیا ہے اور انگو ٹھا چونے اور مال کے سینے لگ کردودھ پینے کے جنسی امکانات پر ڈائی امراض کے جیب و غریب محلات تغمیر کیے۔ لیکن جب حقائق کو نظریوں سے الگ کیا جائے تو حقائق کی مقدار آئے میں نمک کے برابر رہ جاتی ہے۔ واٹس اور اس کے رفقا نے سینکڑوں بچوں کو خاصی مدت کے لیے ڈیر مشاہدہ رکھا لیکن انہیں ان میں کسی فتم کا جنسی کردار نظر نہیں آیا۔

لکین تھوڑے عرصہ کے بعد ہی کچہ جنس مخالف میں دکچیں کا اظہار کرتا ہے ، وہ جنس مخالف کی جسمانی خصوصیات معلوم کرنے گی کس قدر خواہش رکھتا ہے اور وہ خواہش پردہ بوشی سے شدید تر ہو جاتی ہے۔ ہر جنس دو سری جنس کے لیے طلسم بن جاتی ہے اور ایک حجاب آمیز کشش کا باعث بنتی ہے۔ خالبًا اس سے زیادہ اور کچھ نہیں ہو تا اور اگر محبت عفوان شباب سے پہلے پیدا ہو جائے تو وہ ایڈی پس البحن کی صورت افقیار کرلیتی ہے۔ لڑکا ماں سے محبت کرنے لگتا ہے اور لڑکی باپ سے۔ لیکن یہ محبت کرنے لگتا ہے اور لڑکی باپ سے۔ لیکن یہ محبت کرنے لگتا ہے اور لڑکی باپ سے۔ لیکن یہ محبت کرنے لگتا ہے اور لڑکی باپ سے۔ لیکن یہ محبت وہ ہولئاک چیز نہیں جو فرائیڈ کے ذہن میں تھی۔ یہ کوئی البحن نہیں ہے 'اس لیے کہ نہ یہ غیر شعوری ہے اور نہ ایک مربطانہ کیفیت۔ قدرت اس طریقے سے بچے کو صحت مند محبت کرنے لگے 'یا لڑکی ماں سے محبت کرنے لگے 'یا لڑکی ماں سے 'تو اس حالت میں ما ہرین امراض ذہنی واقعی تشویش میں جٹلا ہو سے جب کرنے ہیں۔

عنوان شاب میں محبت اپنا پہلا واضح گیت گاتی ہے۔ عنوان شاب میں مرد کے جسم پر بال
اگتے ہیں۔ بالخصوص اس سے سینے پر جن پر وہ وحشیوں کی طرح ناز کرتا ہے۔ بالوں کی نوعیت اور ان
کی مقدار' ناسل کی طاقت کے ساتھ کھٹتی بوحتی ہے اور جسمانی طاقت کے عروج کے زمانے میں یہ
کمال حاصل کرتی ہے۔ عنوان شباب میں بالوں کے وفود کے ساتھ مرد کی آواز میں گرائی پیدا ہوتی
جاتی ہے۔ ان صفات کو ہم اوانوی جنسی صفات کہ سکتے ہیں۔ برعکس اس کے نوجوان لڑک کو فوطرت
جسم کا وہ نرم اور گداز زیروہم عطا کرتی ہے' جو ہر نظر کو مسحور کرتا ہے۔ اس عمر میں لڑک کے کو لیے
بھر جاتے ہیں تاکہ اسے بچے جننے میں سہولت ہو' سینہ ابھر آتا ہے تاکہ بچے اس سے اپنی غذا حاصل

ان ٹانوی صفات کا سب کیا ہے؟ کوئی شہیں جانتا لیکن پروفیسرا شارلنگ کا یہ خیال قابل قبول ہے کہ عنفوان شباب میں خون میں ایک ایبا مادہ پیدا ہوتا ہے جو جسمانی اور ذہنی انقلاب کا باعث بنتا ہے۔ اس زمانے میں محض جسم ہی کوئی طاقتیں میسر شمیں آتیں بلکہ ذہن اور شخصیت بھی ہزار طریقے سے متاثر ہوتی ہے۔ رومین رولان نے کہا تھا کہ ''زندگی میں بعض منازل ایسی آتی ہیں جب مرد کے اندر ایک خاموش جسمانی انقلاب رونما ہوتا ہے ''۔ میں حالت عورت کی ہے۔ عنفوان شاب اہم ترین انھاب ہے۔

اور حیا اے پیچھے کھینی ہے۔ نوجوان اور کے اور کوری محفل میں شرماتے ہیں اور اور کی کے چرے پر اور حیا اے پیچھے کھینی ہے۔ نوجوان اور کے اور کیوں کی محفل میں شرماتے ہیں اور اور کی کے چرے پر قاب کی سرخی دوڑ نے لگتی ہے۔ ہیو قوف بچے یکا یک شوخ بن جاتے ہیں۔ وہ بچے جو پہلے فرما نبردار ہوتے ہیں اور تھر اور خوابوں کی کیفیش ہوتے ہیں اور تھر اور قرابوں کی کیفیش ہوتے ہیں اور تھر اور خوابوں کی کیفیش المہ تی ہیں ہوتے ہیں اور شعرو شاعری کا چ جا ہوتا ہے۔ اس عمر میں ہر نوجوان گویا ایک فیکار ہو جاتا ہے اور غیرفانی شہرت کے خواب و کھتا ہے۔ ذہن کی ہر طافت بیدار ہوتی ہے اور مقل از سرنو کا نتات کے ممائل پر بیغار کرتی ہے۔ اگر عقل اپنی جبتو جاری رکھے تو فرد ایک سائنس دان یا فلف بن جاتا ہے۔ اگر وہ یہ جبتو ترک کردے تو وہ ایک کامیاب انسان بن جاتا ہے۔ اس وقت ممکن ہے کہ وہ کوئی اعلیٰ منصب حاصل کر سکے۔

یں وہ زمانہ ہے جب محبت کی سرشاری فن اور اجتماعی سپردگی کی آبیاری کرتی ہے۔ محبت محبت نکی کا انسور کرتی ہے۔ محبت نیکی کا انسور کرتی ہے، حسن کی جبتو کرتی ہے اور بھی بھی حسن کی تخلیق کرتی ہے۔ اگر اس انسور کرتی ہے ' نیکی کی جبتو کرتی ہے اور نیکی کی تخلیق میں عزم بالجزم سے کام لیتی ہے۔ اگر اس وقت ندہب اپنے فرسودہ عقائد پیش کرے تو بہت ممکن ہے کہ نوجوانوں کا جوش استدلال ان کوپارہ پارہ کردے۔ اگر ندہب اپنے آپ کو نیکی کی جبتو کے روپ میں ڈھالے تو وہ ایک نوجوان روح کی بھینے کو متاثر کرتا ہے اور شخصیت کا جزولا پنظک بن جاتا ہے۔

حقیقت ہے ہے کہ عنفوان شاب ایک شاندار زمانہ ہے۔ یہ عقل کاعمد ہے اور اس کے ساتھ ساتھ جذبات کا زمانہ ہے۔ ذبن اور قلب کی نئی دولتیں ہر طرف خیالات کے چھنٹے اور محبت کا وفور بھیرتی ہیں۔ فقط اس عمد میں ونیا اجنبی گر حسین اور بعید گر قابل تنخیر معلوم ہوتی ہے۔ اس نانے کے بعد ہر زمانہ اس زریں عمد کو یاد کرتا ہے۔ یہ ہر طاقت کا عمد بمار ہے اور ہر ارتقا کا عمد مخم ریزی۔ اس زمانے میں تمام اعلیٰ جذبات تربیت پاتے ہیں۔ یہ احیائے حیات ہے۔

وہ کوئی غیر مرئی طاقت ہے جو اوے کو ہراساں مگر کشاں کشاں اوکی کی طرف لے جاتی ہے اور اوگی کو طلب اور کشش کے باوجود اوک سے دور رہنے پر مجبور کرتی ہے۔ ہمارے کوشت پوست کے نہاں خانوں میں وہ کونیا طلسم کار فرما ہے جو ہماری زندگی کے حسین ترین پھول کی تخایق کرتا ہے یعنی مردا در عورت کی محت.

بدن کاریشہ ریشہ توانائی سے ابلا پر تا ہے۔ تمام جسم رکی ہوئی نشوہ نماکی بلش اور ذندگی کی بے تاب وسعت پندی کو محسوس کر تا ہے اور ول ایک شیریس مگر گراں اواس سے معمور ہے۔ غالبًا hbaz Kiani وہ اپن ناکھل ہونے کے احساس سلے وہا ہوا ہے اور جھیل کا آرزومند ہے۔ اس خلش کی حالت میں نوجوان ان ہزاروں چیزوں کے متعلق حساست رکھتا ہے جنہیں وہ پہلے نظرانداز کردیا تھا۔ پچھ آوازیں اے متاثر کرتی ہیں۔ نغہ اور موسیقی اے بے حد مصور کرتے ہیں اور آواز میں ایک نئ بی اور زاکت پیدا ہو جاتی ہے جو عاشق کے لیے باعث نشاط بنی ہے۔ چند خوشبو کس بھی دل کو ایساتی ہیں۔ پھلتے پھولتے جسم کی طلاوت مفائی کی ممک عطر کی جوش آفریں تندی ہے سب محبت کے نشے کو تیز کرتی ہیں۔ چند حرکات دل کو موہ لیتی ہیں۔ رقص کا ترنم اور شدت کھلاڑیوں کی پر کیف اوا کی اور سب نے زیادہ چند منظر دل پہ نقش ہوجاتے پر اعتاد حرکات کا بماؤ ، دوشیزاؤں کی پر کیف اوا کیں اور سب نیادہ چند منظر دل پہ نقش ہوجاتے ہیں۔ مجبت کے عمد میں رنگ طوفان لاتے ہیں اور سرخ رنگ طلب اور ہوں کو شدید ترکن ہے۔ نین اور رنگ میا اور انہیں بحروح کرتے ہیں نوجوان محب میں اپنے جسم کو آرات کرتا ہے جس طرح پر ندے اور حیوان عمد محبت میں اور میں اور جنس تخالف کی توجہ اپنی طرف جذب کریں۔ لباس محش میں اور جنس تخالف کی توجہ اپنی طرف جذب کریں۔ لباس محش افادی حیثیت نہیں رکھتا بلکہ اس زمانے میں ایک سامان ترصیح ایک کنایہ اور ایک محرک احساس میں جاتا ہے۔ شجاعت و تہور کے کارنامے نازک دلوں کو برماتے ہیں اور مرگداز جسم کی خمیدہ امریں ازور کو ترباتی ہیں۔ خوشبو 'آواز' اس' دید' نغہ' رقص اور متوع نمائش کے یہ نے تجرات میں بے خوانوں کے خیالات میں بے جو اس اور موجہ کی تربات میں بے جو اور کو ترباتی ہیں۔ خوشبو 'آواز' اس' وید' نغہ' رقص اور متوع نمائش کے یہ نے تجرات بیں۔ جو انون کے خوان کو ترباتی ہیں۔ خوشبو 'آواز' اس' وید' نغہ' رقص اور متوع نمائش کے یہ نے تجرات کیں۔

بوالوں نے حیالات ہیں ہے ہیں اور کیفیات کیا ہو جاتی ہیں۔ نسل کی ضروریات جم اور روح کی لیاس میں ظاہر ہوتی ہیں اور محبت جنم لیتی ہے۔ محبت دل میں یوں ابھرتی ہے جیے ضبح کے وقت پہلی میں ظاہر ہوتی ہیں اور محبت جنم لیتی ہے۔ محبت دل میں یوں ابھرتی ہے جیے شبح کے وقت آسان پر روشنی اور ہر محض کو حرارت اور نورے مالا مال کرتی ہے اور لیوکر ۔ شس ہی گیت گا آب:

دندگ کے کبریائی ایوانوں تک نہیں پہنچ کتی۔ تیرے بغیر کوئی جاندار حین اور شادمال ندگی کے کہریائی ایوانوں تک نہیں پہنچ کتی۔ تیرے بغیر کوئی جاندار حین اور شادمال نہیں بن سکتا۔ کو ہساروں اور سمندروں 'سرکش دریاؤں اور پر ندوں کی برگ آلود نہیں بن سکتا۔ کو ہساروں اور سمندروں 'سرکش دریاؤں میں 'تو ہر سینے میں محبت کو بیدار آبادگا ہوں 'خمیدہ بچودوں کے وسیع و عریض میدانوں میں 'تو ہر سینے میں محبت کو بیدار کرتی ہے اور ہر جنس میں سرگرم آر ذو پیدا کر کے افزائش نسل کا باعث بنتی ہے۔ کرتی ہے اور ہر جنس میں سرگرم آر ذو پیدا کر کے افزائش نسل کا باعث بنتی ہے۔ کو دنے تکتے ہیں اور شدو تیز ندیوں میں تیرتے ہیں۔ ان میں ہر فرد تیرے حس کا اسر کودنے تکتے ہیں اور شدو تیز ندیوں میں تیرتے ہیں۔ ان میں ہر فرد تیرے حس کا اسر کودنے تکتے ہیں اور شدو تیز تدیوں میں تیرتے ہیں۔ ان میں ہر فرد تیرے حس کا اسر کودنے تکتے ہیں اور محبت سے تیری قیادت قبول کرتا ہے "۔

#### ٣- روحاني ارتقا

اس متحکم اور فطری بنیاد پر وہ محبت استوار ہوتی ہے جو جان سخن اور غذائے روح ہے۔ اس زندگی کے جذبہ تاسل سے عاشق و معثوق کے درمیان وفا کا رشتہ قائم ہو تا ہے۔ جسم کی یہ بھوک ایک روح کا دوسری روح سے حسین ربط پیدا کرتی ہے۔ غار میں وحثی کے جذبہ شہوت سے آخر کار شاعر کی سردگی رونما ہوتی ہے۔

وحثی لوگوں میں جذبہ مجت بہت کم نظر آ آ ہے۔ ان کی ذبان میں اس جذبہ کے لیے کوئی لفظ نہیں تھا۔ جب وہ شادی کرتے تو ان کا مقصد نے پیدا کرنا اور خوراک کا با قاعدہ انظام کرنا ہو آ۔

لیوک کہتا ہے کہ یورویا میں وحثی لوگ نہایت ہے اعتمانی ہے شادی کرتے ہیں۔ کوئی مرد یوی حاصل کرنے کے متعلق اس قدر کم سوچا ہے جس قدر کہ جوار کے بھٹے کو کاشخے کے بارے میں۔
عاصل کرنے کے متعلق اس قدر کم سوچا ہے جس قدر کہ جوار کے بھٹے کو کاشخے کے بارے میں۔
عجت بالکل عنقا ہے۔ نیٹے کا بیے خیال تھا کہ رومان پر دوانس کے شاعروں کی اخراع ہے۔ لیکن یہ بھٹی امر ہے کہ جہاں کہیں تہذیب ابھری جذبہ خاسل میں ایک روحانی عفروا ظل ہو آگیا۔ یونانی رومان مرد پر سی تک محدود تھا۔ الف لیلیٰ اس امر کا شوت ہے کہ محبت زمانہ وسطی کے نغوں سے پہلے معرض وجود میں آ چکی تھی۔ لیکن کلیسانے جنسی پاکیزگ کے احرام سے عورت کو نا قابل حصول بنا کر محبت کی شاعری کو تقویت بخش۔ رو شفو کو کہتا ہے کہ ''اس خم کی محبت کا نمون اور محب کا نمون کے بدر وہ کو نمانی اور محب کے اندروہ ہوتے ہیں۔ تمام عور تیں خودہند 'تصنع پر ست اور بے وفا ہوتی ہیں۔ لیکن دنیا میں فقط ایک ہی چر مقد سے بادر امر کر آ ہے ''مور وہ ہوت کی بحبت میں روح جم سے مقد سے بادر وہ ہوتی نہیں سن کہ چی محبت میں روح جم سے احرام کر آ ہے ''میں نے اس سے زیادہ مقد س بات بھی نہیں سن کہ چی محبت میں روح جم سے احرام کر آ ہے ''میں نے اس سے زیادہ مقد س بات بھی نہیں سن کہ چی محبت میں روح جم سے احرام کر آ ہے ''میں نے اس سے زیادہ مقد س بات بھی نہیں سن کہ چی محبت میں روح جم سے احرام کر آ ہے ''میں نے اس سے زیادہ مقد س بات بھی نہیں سن کہ چی محبت میں روح جم سے احرام کر آ ہے ''میں نے اس سے زیادہ مقد س بات بھی نہیں سن کہ چی محبت میں روح جم سے بعلی ہوتی ہے''۔

ہم جسمانی آرزو سے رومانوی محبت تک ارتقاکی کیونکر توجیہ کر سکتے ہیں۔ یہ کیونکر ہوا کہ شہوت نرم دلی میں تبدیل ہوگئی اور جسم کی ہے تابی روح کا گداز بن گئی۔ کیا اس کی وجہ یہ تھی کہ شخص نے وصال کی عمر کو ملتوی کر دیا اور جسم میں ناکام آرزو کی خاش پنینے دی۔ یہ خاش تصورات میں تبدیل ہوگئی۔ اس نے محبوب کو عینی رعگوں میں ملبوس کیا۔ وہ چیز جس کی ہم خلاش کرتے ہیں مگر پانسیں کتے 'زیادہ قیمتی بن جاتی ہے۔ کی چیز کا حسن ہماری آرزو کی توانائی میں مضمر ہے اور آرزو محبل سے خرور اور تاکامی سے مشخکم ہوتی ہے 'اس لیے محبت فرد کی جوانی اور تهذیب کی پختگی میں سب نیادہ روحانی کیفیت کی حامل ہوتی ہے۔ کیونکہ اس حالت میں آرزو کی جرائی جاتی ہیں اور سب نیادہ روحانی کیفیت کی حامل ہوتی ہے۔ کیونکہ اس حالت میں آرزو کیس دبائی جاتی ہیں اور

یہ دباؤ جسمانی آرزو کو نغے اور شاعری میں تبدیل کرویتا ہے۔

زرا محبت کے نفیاتی ارتقا پر غور سیجے۔ اکثر و بیشتراس کی ابتدالؤکی کے باپ سے خاص تعلق خاطر اور لڑکے کی ماں سے خاص تعلق خاطر سے ہوتی ہے۔ پھریہ کسی اور فخص سے جو کہ عمر میں عاشق کے قریب ہوتا ہے 'شدید التفات کی صورت اختیار کرتی ہے۔ مدرسہ کی ہر جماعت میں ایسے بہت سے بچے ہوتے ہیں جو جنس مخالف کے استادوں کی محبت میں جتلا رہتے ہیں۔ گوئے نے اپنی ایک محبت کی بنیاد پر ایک لافانی افسانہ لکھا ہے کہ ایک عورت نے اسے ''میرا بچہ ''کہ کراس کا ول تو ڈروا۔ ان ہنگامی محبتوں میں بھی رومانوی آرائش شخیل کمال پر ہوتی ہے۔ پھولتے بدن میں شخیل میتا ہے۔ یہ تخیل حسین تصورات بنا تا ہے اور اپنے منظور نظر کو اپنے تصورات کے دکش رنگ عطاکر تا ہے۔ یہ تخیل حسین تصورات بنا تا ہے اور اپنے منظور نظر کو اپنے تصورات کے دکش رنگ عطاکر تا ہے۔ اس عمر میں جسمانی عضر شعوری طور پر ظا ہر نہیں ہوتا۔ گوئے کہتا ہے کہ درائی مقاصد لیے ہوتی ہے۔''

اس کے فور آبعد عنفوان شباب کی مجبت کا آفاتی تجربہ شروع ہو آہے۔ یہ مجبت بالعوم خفیہ رکھی جاتی ہے اور اس کا اظہار نہیں کیا جا آ۔ حتی کہ وہ چھوٹے چھوٹے تھے جو اس کے نام پر بھیج جاتے ہیں گمنام ہوتے ہیں۔ اس منزل پہ لاکیاں اکٹر لاکوں سے زیادہ جرات کا مظاہرہ کرتی ہیں اور اگرچہ بظاہرا پی پختگ کے زمانہ ہیں وہ اپنی جرات کی قدر کھودی ہیں 'وہ آخر تک مجبت کے فن ہیں مردوں سے زیادہ ہنرمند رہتی ہیں۔ لاکا شرایا رہتا ہے کین لاکی خودا عمادی کے ساتھ اس کیفیت پر عالب رہتی ہے۔ لاکا بھی مردوں سے زیادہ کو شش کرکے اپنی مجوبہ سے کنارہ کشی کرتا ہے۔ محبوبہ کے عالب رہتی ہے۔ لاکا بھی ضرورت سے زیادہ کو شش کرکے اپنی محبوبہ کے عالم اس کی زبان سے نکلے 'ان کی تلخیادیں حضور ہیں جو نازبا حرکات اس سے سرزدہ ہو کئیں یا ناروا کلے اس کی زبان سے نکلے 'ان کی تلخیادیں اسے سماتی ہیں۔ پچھ نوجوان جنہیں ماں کی شفقت اور تحفظ ضرورت سے زیادہ حاصل ہوا ہو' انہیں یہ حساسیت ہیشہ کے لیے جنسی طور پر مفلوج بنا سکتی ہے۔ بعض لاکوں ہیں نمائش کی آرزد تسکین اس سے سماتی ہیں۔ پھو نوجوان جنہیں ماں کی دفیقت ہیں۔ بھیر کی خطرے ہیں ڈالنے پر پائی ہو جو اس خوابوں کی دیوی قریب ہو تو وہ کھیلوں بھیر اپنی زندگی کو خطرے ہیں ڈالنے پر پائی ہو جو اس خونی جنگوں کا اعادہ کرتے ہیں جو تو حوان مادہ کی تغیر کے لیے کیا کرتے تھے۔ یہ جنگیں فیصل کے میدانوں بھی خیوبہ بھی تھارہ کرتے ہیں جو تو حوان مادہ کی تغیر کے لیے کیا کرتے تھے۔ یہ جنگیں خوابوں کی ابنی و تو حوان مادہ کرتے ہیں جو تو حوان مادہ کی حینہ عمرلوگ ایک حدید کی محبت حاصل کرنے کے لیے برپائی خیس خیس کی حجبت حاصل کرنے کے لیے برپائی ہیں۔

ان ابتدائی مظاہروں ہے 'جو عنفوان شاب کے وفور کے فور ابعد رونما ہوتے ہیں 'مجت مختلف مراحل میں ہے گزرتی ہے جو اگر ہنگای ہیں تو صحت مند ہیں اور اگر مستقل ہیں تو غیر صحت

مند۔ جنسی ہے راہ روی کی قدیم طرز عمل کی طرف مراجعت کا نام ہے 'جس کی موجودہ زمانہ میں کوئی ضرورت نہیں۔ ایک صحت مند انسان ان بنگای مراحل سے گزر جا آ ہے۔ وہ اس تجربہ سے اپنی روح میں گرائی اور عمق پیدا کر آ ہے اور پھر پختہ اور صحت مند محبت کی منزل تک پنج جا آ ہے۔ پھر کورٹ شپ باوغت سے پہلے موجود نہیں ہوتی۔ ہمارے بچپن کے بہت سے کھیل محبت کے کورٹ شپ بلوغت سے پہلے موجود نہیں ہوتی۔ ہمارے بچپن کے بہت سے کھیل محبت کے کھیل ہوتے ہیں اور ایک پانچ برس کی لائی ہنرمندی کے ساتھ ایک لائے سے پہلے کر کئی ہے۔ پورٹ شپ اہم مقاصد کی شکیل کرتی ہے۔ یہ محبت میں وفور اور شدت پیدا کرتی ہے اور اس کورٹ شپ اہم مقاصد کی شکیل کرتی ہے۔ یہ محبت میں اور انسین کرتی ہے۔ اور اس کا بیجھے بہتی ہے۔ اس اصول میں بھی بھی اسٹنا بھی دیکھنے میں آ تا ہے۔ نیوٹی میں لاکیاں لاکوں کو کورٹ کرتی ہیں بورٹ ہیں اور انہیں تخفے تحالف پیش کرتی ہیں۔ لیکن یہ ' تا ہے۔ نیوٹی میں لاکیاں لاکوں کو کہ میں پیرا نہیں ہوئی اور بھی بھار لوکی بیجھا کرتی ہے۔ کم ہرنارڈ شاکی تمثیلوں میں بالعموم مرد ہی اظہار محبت میں بہل کرتا ہے کیونکہ وہ فطر آ" جانباز صاوہ ہے۔ می مرد ہی اظہار محبت میں بہل کرتا ہے کیونکہ وہ فطر آ" جانباز صاوہ ہے۔ عورت اس کے لیے ایک شکار کی حیثیت رکھتی ہے جس کی اسے تنجر کرتا ہے۔ تمام کورٹ شپ ایک جنگ ہے اور تاس کے لیے خاص ایک حیثیت رکھتی ہے جس کی اسے تنجر کرتا ہے۔ تمام کورٹ شپ ایک جنگ ہے اور تاس ایک جنگ ہے اور تاس ایک جنگ ہی اور تنجیر۔ اس کی کیا ہیں ایک جنگ ہے اور تاس ایک جنگ ہی اور تنہیں ہوئی اور تبھی بہل کرتا ہے۔ تمام کورٹ شپ ایک جنگ ہے اور تاسل ایک معرکہ تنجیر۔

شینے ہال کہتا ہے کہ "اکثر حیوانوں کی زندگی میں جنگ کا زمانہ محبت کا عمد ہوتا ہے"۔
انسانوں میں جنگ تجارتی تقابل اور نمائش کی صورت اختیار کرتی ہے۔ ہم دانتوں سے نہیں بلکہ
سرمایہ کے ذریعے جنگ لؤتے ہیں اور کاروباری خوش خلقی کے پردے میں پنج تیز کرتے ہیں۔
عظمند عور تیں 'حیا اور فرار ہے مسلح ہو کر جنگ کرتی ہیں۔ حیا ایک شاطرانہ پہائی ہے جو
خوف اور صفائی پندی سے پیدا ہوتی ہے اور نرم دلی اور درایت سے پھلتی پھولتی ہے۔ یہ انسانوں
کی نسل ہی کا خاصہ نہیں' اس کی ایک واضح مثال اور ماخذیہ ہے کہ مادہ حیوان موسم کے علاوہ
مجامعت کرنے سے گریز کرتی ہے۔ مہذب لوگوں میں حیا محبت کی ایک حیین ترین نفسیاتی صفت
مجامعت کرنے سے گریز کرتی ہے۔ مہذب لوگوں میں حیا محبت کی ایک حیین ترین نفسیاتی صفت
ہے۔ یہ صفت ایک لا مانی عظمت حاصل کر سکتی ہے اور بعض او قات روح کی بنیادی محرکات پر قابو
ہالیتی ہے۔ فدیم ملاکمینیا میں جب عورتوں کی خود کشی کی وبا پھیلی تو عظمند آئین سازوں نے یہ فرمان
ہاری کرکے اسے روکا کہ جو عور تیں اپنی جان لیس گی'ان کی لاشیں گلیوں میں برہنہ لے جائی جائیں

کہ سخاوت سے تقارت پیدا ہوتی ہے توانہوں نے اپنا یہ انکشاف اپنی ہو بیٹیوں تک پہنچا دیا۔ وُڈرو ایک قدم اور پیچھے گیا اور اس نے حیا کی ہے توجیہ کی کہ حاسد شوہروں نے اپنی ملکیت قائم رکھنے کے کے اپنی بیویوں میں جراحیا کا جذبہ پیدا کیا۔ بہت سے قبائل میں فقط شادی شدہ عور تیں ہی کپڑے پہنتی تھیں۔ ان کے شوہریہ سمجھتے ہیں کہ اس طرح ان کے حقوق ملکت محفوظ رہتے ہیں۔جب شادی شخیر کی بجائے کاروباری معاہدہ بن گئی اور والدین نے دیکھا کہ یا کیزہ دوشیزاؤں کے زیادہ دام ملتے ہیں تو انہوں نے لڑکیوں میں حیا کی پرورش شروع کر دی۔ان مختلف سرچشموں سے حیا ابھری اور عورت کا دل فریب حسن بن گئی۔ بے حیا عور تی مردانہ قتم کے مردوں کے لیے فقط بنگا ی کشش رکھتی ہیں' نمائش میں احتیاط اور حسن و خولی کے اظہار میں انتصار اس صید کے بهترین اسلح ہیں۔ جب بدن کے مخصوص جزئیات کے بارے میں عام لوگ گلیوں میں بات چیت کرتے ہیں تو ہماری توجہ تو ماکل ہوتی ہے لیکن جذبات بہت کم متحرک ہوتے ہیں۔جوان آدی جھی ہوئی نگاہوں کی طرف تھنچا ہے اور غیر شعوری طور پر یہ جانتا ہے کہ اس حیا میں وہ روحانی سردگی مضمرہے جو عورت کی ایک بلند صفت ہے۔ حیا اپنے انعامات میں کسی قدر بخل سے کام لے کر مرد کی ہمت اور جرات کو آزماتی ہے۔اے تادر کارناموں کی ترغیب دیتے ہے ادراس کی پوشیدہ صلاحیتوں کو ابھارتی ہے جو عام لوگوں کی زندگی کی تہہ میں چھپی رہتی ہیں۔ یہ بات عین ممکن ہے کہ مردول کے تعمیری کارنامے پر ندوں کی رنگین شوکت کی طرح جنس نقابل اور نمائش کی وجہ سے ظہور میں آئے ہوں۔ محبت اینے آپ کو ولدیت کی صورت میں مکمل کرتی ہے۔ غالباً ہم میں بچے پیدا کرنے کی کوئی جبلت نہیں۔ فقط جنس اور والدانہ شفقت کی جبلتیں ہیں۔ فطرت براہ راست بھی ایخ مقاصد بورے نہیں کرتی اور انسان اس کی بہترین تخلیق ہے۔ ہپتالوں میں چلاتی ہوئی عورتوں کی صدائیں اور بچوں کی چینیں سنئے۔ لیکن کس سادہ ہنرمندی کے ساتھ بچہ مال کے ورد کو سرور میں تبدیل کر دیتا ہے اور باپ میں وہ جذبہ نفاخر پیدا کر تا ہے جو ہنسی خوشی یجے کی تکمیداشت اور تربیت ك كرك افراجات برداشت كرنے ير آماده موجاتا ہے۔

جب بچہ پیدا ہو تا ہے تو والدین کے درمیان محبت عود کر آتی ہے۔ لیکن یہ محبت اس شعلے سے خاصی مختلف ہوتی ہے جو پہلے دلوں میں مشتعل رہتا تھا۔ در حقیقت اس ہنگامہ پرور زمامہ میں یہ شعلہ اس وقت تک قریب قریب بچھ چکا ہو تا ہے اور وہ محبت 'جس نے ماں باپ کو ہنگای طور پر ایک کر دیا تھا' اس کا بیشتر حصہ اب بچ کو میسر آتا ہے۔ ماں بچ کی محبت میں باپ کو اکثر نظرانداز کر دیتی ہے اور باپ اگر بچہ لوکی ہے تو اپنی محبت لوکی کی نذر کرتا ہے لیکن آخر میں یہ ہنگای سیمنیس اپنی کشش کھو دیتی ہیں اور میاں بیوی پھرسے ایک دو سرے کو چاہئے گئے ہیں۔

وقت آخر دو روحوں کے درمیان کمل شادی کا باعث بنتا ہے کیونکہ ولدیت کے اس مہر
میں کتنی ہی آزائش ہوتی ہوں 'نقذیر کے کتے نثیب و فراز سے گزرتا پڑتا ہوگا اور جم کی کتی
میں کتنی ہی آزائش ہوتی ہوں نقذیر کے کتے نثیب و فراز سے گزرتا پڑتا ہوگا اور جم کی کتی
اذبیتی اور روح کے کتے آلام برداشت کرنے پڑتے ہوں گے۔ مرض بے وفا تخیل میں ایک گرائی
اور متانت پیدا کر دیتا ہے اور محبت موت کے قرب کی وجہ سے ایک نئی زندگی حاصل کرتی ہے۔ مل
اور متانت پیدا کر دیتا ہے اور محبت میں اشتراک ' دو ہم آئیگ ذہنوں کو اس طرح ایک
کر مصوبے بنا تا اور ان پر عمل کرتا ' فتح و فلست میں اشتراک ' دو ہم آئیگ نہنوں کو اس طرح ایک
روحانی لگا گئے۔ میں مسلک کرتا ہے کہ گویا دو شخصیتیں ایک ہوگئی ہیں حتی کہ ان کی شکلیں بھی ایک
روحانی لگا گئے۔ میں مسلک کرتا ہے کہ گویا دو شخصیتیں ایک ہوگئی ہیں حتی کہ ان کی شکلیں بھی ایک بوجو اتے دیکھنا اور پھر بادل ناخواست
جیبی ہو جاتی ہیں۔ مل کر بچوں کی مگہداشت کرتا ' انہیں پھلتے پھولتے دیکھنا اور پھر بادل ناخواست
انہیں ایک نوجوان عاشق کے سپرد کر دیتا ' شخصیتوں کے مکمل اسحاد کی صور تیں ہیں۔

جب وہ گھر'جو بھی بچوں کے قبقوں سے جگمگا اٹھتا تھا'ان قبقوں کی خاموش یادگار بن جب وہ گھر'جو بھی بچوں کے قبقوں سے جگمگا اٹھتا تھا'ان قبقوں کی خاموش یادگار بن جا آئے تو مجت ان کئی سالوں کے ساتھیوں کو بھرا بنی دولت سے مالا مال کرتی ہے۔ یہ دور پورا نہیں ہو آجب تک کہ محبت بڑھا ہے کی تنمائی اور موت کے قرب میں دلوں کو حرارت نہ بخشے۔ جولوگ محبت کو فقط آرزو سجھتے تھے'وہ فقط اس کے گوشت پوست اور جو ڈوں سے آشنا تھے۔ آج جبکہ ہم جسمانی عضر راکھ ہو چکا ہے' فقط اس کی روح باتی ہے۔ بو ڈھے دلوں کے اس تازہ وصال میں ہی جسمانی بھوک سے روحانی محبت تک ارتقا مکمل ہو تا ہے۔

یہ ہے محبت کا چکر۔ اس پر چرا کی نظر ڈالیے۔ حقیر ترین حیوان کی جسمانی ساخت میں '
در ندے کے تذہذ ہے میں 'وحثی کی شہوت میں 'نوجوانوں کی متفکر اور گداز نگاہوں میں 'شعرا کے
نغموں میں اور داستان گویوں کے افسانوں میں اس محبت کی جلوہ گری ہے۔ اس بڈھے جو ڑے میں
بھی محبت موجود ہے جو خوشی سے لرز جاتا ہے جب اس کے بیٹے پوتے اور نواسے بیاں سالہ محبت
کے اعزاز میں بیجا ہوتے ہیں۔ اس سے بڑھ کر کائنات میں اور کیا معجزہ ہوگا کہ عناصر کی باہمی کشن '
محبت اور وفاکی شاعری کا روپ دھارتی ہے۔ پھر ہمیں ستیانہ کے وہ دل فریب الفاظ یاد آتے ہیں کہ
محبت اور وفاکی شاعری کا روپ دھارتی ہے۔ پھر ہمیں ستیانہ کے وہ دل فریب الفاظ یاد آتے ہیں کہ
مجت اور وفاکی شاعری کا روپ دھارتی ہے۔ پھر ہمیں ستیانہ کے وہ دل فریب الفاظ یاد آتے ہیں کہ
مجت اور وفاکی شاعری کا روپ دھارتی ہے۔ وہ آر زو قابل نفرت ہے جو روحانی سپردگی میں اپنا کمال نہیں
دھر ابتدا پر شرمسار نہیں ہونا جا ہے۔ وہ آر زو قابل نفرت ہے جو روحانی سپردگی میں اپنا کمال نہیں
دھور ابتدا پر شرمسار نہیں ہونا جا ہے۔ وہ آر زو قابل نفرت ہے جو روحانی سپردگی میں اپنا کمال نہیں
دھور ابتدا پر شرمسار نہیں ہونا جا ہے۔ وہ آر زو قابل نفرت ہے جو روحانی سپردگی میں اپنا کمال نہیں

کیم مجت افلاطون نے کہا تھا "وہ جے مجت نے نہیں چھوا' تاریکی ہیں سرگردال رہتا ہے۔"۔ مرتے دفت لیبلس نے اپنے ان دوستوں کو برابھلا کہا جو اس کے انکشافات اور تقنیفات کا شہرت کا ذکر کررہ تھے۔ اس نے کہا کہ "میہ زندگی کی اہم چزیں نہیں ہیں"۔ انہوں نے پوچھالؤکیا چڑاہم ہے؟ تواس سائنس دان نے آخری سانس لیتے ہوئے کہا "مجت!"

ہرٹے فانی ہے فقط محبت کو بقا حاصل ہے۔ محبت موت کے خلا کو تناسل کے ذریعے عبور
کرتی ہے۔ ناکامی کی تلخی میں سے کس قدر مخضر معلوم ہوتی ہے۔ لیکن انسانیت کے نقطۂ نظرے
اسے دوام حاصل ہے۔ آخر میں سے ہمارے ایک جھے کو انحطاط سے بچالیتی ہے اور ہماری زندگی کو
از سرنو بچے کی توانائی اور زندگی میں محفوظ کردیتی ہے۔ ہماری دولت ایک تکان ہے اور ہماری حکمت
ایک مخضر اور سرد روشنی۔ لیکن محبت ہمارے دلوں کو ایک نا قابل بیان سکون سے گرماتی ہے۔ وہ
سکون 'محبت حاصل کرنے ہے اتنا نہیں' بلکہ محبت دینے سے بڑھتا ہے۔



## باب ہشتم مرد اور عورت

#### ا۔ محبت کی جنگ

گور کا اور چیزف کرائید بی مثل رہے تھے۔ چلتے چلتے وہ ساحل پر پہنچے جہاں ٹالٹائے۔
فکر و تدبر میں سر جھکائے بیٹا تھا۔ وہ اس کے پاس بیٹھ گئے اور عورتوں کی باتیں کرنے گئے۔
ٹالٹائے خاصی دیر تک ان کی باتیں خاموثی سے سنتا رہا اور پھر کنے لگا: ''اور میں عورتوں کی حقیقت اس وقت بتاؤں گاجب میرا ایک پاؤں قبر میں ہوگا۔ میں حقیقت بتاکر فورا اپنے کفن میں کو دجاؤں گا اور اسے بند کر کے کموں گا' اب میرا جو کچھ بگاڑتا ہے بگاڑ لو"۔ جب کوئٹ کیسرلنگ نے اپنی اور اسے بند کر کے کموں گا' اب میرا جو کچھ بگاڑتا ہے بگاڑ لو"۔ جب کوئٹ کیسرلنگ نے اپنی مضمون لکھنے کی دعوت دی تو اس نے انکار کر دیا اور کہا کہ ''گوئی مرد جب تک کہ اس کی یوی زندہ ہے شادی کی حقیقت بیان نہیں کر سکتا"۔ تاہم' ہم اس موضوع پر گفتگو کریں گے' لیکن اپنی گفتگو اور تجزیہ کو روایتی اور معمولی قشم کی مثالوں تک محدود رکھیں گے۔

اس موضوع کے متعلق دنیا کا اوب نمایت ولچپ مگر حد ورجہ تا قابل اعتبار ہے۔ ولچپ اس لیے کہ اس کا تعلق براہ راست ہماری ذات ہے ہے۔ سوائے اس صورت کے جب وہ انسانوں کی خامیاں بیان کرتا ہے۔ یہ اس لیے نا قابل اعتبار ہے کہ اکثر و بیشتریہ آپ بیتیوں پر مشتمل ہے اور آپ بیتی انسانہ ہوتی ہے۔ یہ بالعموم انتقام کی آواز ہوتی ہے اور شکست خوردہ باہی اسے بلند کرتے ہیں۔ جب کوئی مرد عورتوں کے متعلق کوئی کتاب لکھتا ہے تو یہ اس کے دل کے زخموں کی صدا ہوتی ہے اور جب کوئی مرد کی عورت کے ول بع فتح یا تا ہے (اگر وہ طبعا "شریف ہے) تو اپی فتح معدا ہوتی ہے اور جب کوئی مرد کی عورت کے ول بع فتح یا تا ہے (اگر وہ طبعا "شریف ہے) تو اپی فتح

کوشادی کے سانچ میں ڈھالتا ہے۔ اس کے بعد وہ ایک کیمانہ خاموثی اختیار کرلیتا ہے۔ اس لیے دو شخص ایک ساتھ نہیں بول سکتے۔ اگر وہ ناکام رہتا ہے تو کتابیں لکھتا ہے۔ جنس مخالف کے بارے میں شونبار' نیطئے' وا گیسگر اور دو سرے ناکام مردوں نے جو کتابیں لکھی ہیں' ان سے کہیں زیادہ دلچیپ مردوں کا وہ تجزیہ ہوسکتا ہے جو عور تیں مردوں کے متعلق کریں۔ اس لیے کہ وہ فطرت انسانی کو مرد کے مقابلے میں کہیں بہتر سمجھتی اور ان کے متعلق زیادہ ذہانت اور آزادی سے اظہار خیال کر سکتی ہیں۔ لیکن عور تیں اتن ہوشیار ہیں کہ ادب کے ذریعے اپ دل کا بھید نہیں کھلنے دیتیں۔ وہ اس خیال سے مرور اور مطمئن ہیں کہ ان کے دشمن کتابیں لکھتے ہیں۔

سے لازی ہے کہ اس موضوع پر کسی اوسط آدی کا فیصلہ یکطرفہ ہو'اس لیے کہ واضلی طور پر
وہ فقط اس موضوع کے نصف جھے سے واقف ہے بلکہ شاید اس نصف کا ایک نهایت ہی قلیل جھہ
قریب سے جانتا ہے اور اس قلیل جھے کو بھی دیانت اور خوبی سے نہیں جانتا۔ جنگ کے دوران میں
غیر جانبدار ہونا مشکل ہے'اس لیے اس موضوع کے ضمن میں سائنس خام ہے۔ پر دفیسر تھورن
ڈائیک کے کم کم اور منتشر مشاہرات اور ذہنی آزمائٹوں کی ضخیم روئیدادیں محض ہنگای شعبہ تحقیق
کی حیثیت رکھتے ہیں'جس میں ترقی کرنے کی صلاحیت مشکل ہی سے ہے۔ انسانوں کا آخری مطالعہ
انسان کا مطالعہ ہوگا۔ آخری سائنس نفسات اور آخری موضوع عورت ہوگی۔

لیکن ہمیں احتیاط ہے کام لینا چاہیے۔ ہم افادی نقطۂ نظرے انسانی فطرت کو بنیادی جبلتوں میں تقییم کریں گے اور ہر جبلت کی بحث کے ضمن میں یہ دیکھیں گے کہ عورتوں کا ذہن اور شخصیت مردوں کے ذہن اور شخصیت سے کیو کر مختلف ہے۔ ہم یہ فرض کریں گے کہ انسان چنر بنیادی رجحانات اور عمل اور احساس کی محرکات کے ساتھ پیدا ہوتا ہے جنہیں شوپنار کے وقت سے فلسفی اور ما ہرین نفسیات جبلت کا نام دیتے آئے ہیں۔ ہم ان موروثی رجحانات کی وہ تقیم قبول کریں گے جو پروفیسرمارشل نے مرتب کی تھی۔ یہ موروثی رجحانات مین مقاصد کے نقطۂ نظر سے کہتے جاسے ہیں۔ چند جبلیں، مثلاً بھوک' پیکار' فرار اور کھیل فرد کی بقاک مقصد کو پورا کرتی ہیں۔ کچھ اور جبلیں مثلاً بزم آرائی اور مقبول ہونے کی آرزو' اجتماع کو قائم رکھتی ہیں اور پچھاں گے کہ آیا مثلاً خاسل اور والدانہ شفقت نسل کی بقا کے لیے مفید ہیں۔ ہم یماں یہ سوال پو چھیں گے کہ آیا مردوں اور عورتوں میں یہ جبلیں نوعیت اور شدت کے اعتبار سے مختلف ہوتی ہیں؟ ہم ابتدا نسلی مردوں اور عورتوں میں یہ جبلیں نوعیت اور شدت کے اعتبار سے مختلف ہوتی ہیں؟ ہم ابتدا نسلی جبلتوں سے کریں گے 'کیونکہ ان کے مختلف طرز عمل سے جنسوں کے در میان جسمانی' ذہنی اور جبلتوں سے کریں گے 'کیونکہ ان کے مختلف طرز عمل سے جنسوں کے در میان جسمانی' ذہنی اور جبلتوں سے کریں گے 'کیونکہ ان کے مختلف طرز عمل سے جنسوں کے در میان جسمانی' ذہنی اور حبلتوں بیدا ہوتے ہیں۔

۲- شخصیت کے اختلافات (الف) نلی جلیں

ر بھی اس بات پہ جران ہے کہ حیوانوں کی دنیا ہیں مادہ غالب ہے 'محض جم میں نہیں (میرا کہ ہم دیکھ آئے ہیں) بلکہ اس حیاتیا تی برتری ہیں کہ وہ نسل کی بقا کی براہ راست ذمہ دار ہے زندگی کے حقر درجوں ہیں بقائے نسل تقتیم بدن کے ذریعے ہوتی ہے اور اس لیے جنسوں کا وجود نہیں ہوتا۔ انسانی نسل میں ناسل کا حقیق عمل مادہ کے اندر ہو تا ہے۔ مرد کی حیثیت محض ایک غیر ضروری حادثے کی ہی ہے۔ قدرت اور تجربہ گاہ دونوں متفق ہیں کہ نر غیر ضروری ہے۔ یہ امر تناف حردی حادثے کی ہی ہے۔ قدرت اور تجربہ گاہ دونوں متفق ہیں کہ نر غیر ضروری ہے۔ یہ امر تناف حک تجمیم و تخصیص ہے جو بھی اس کے بغیر عمل میں آتے تھے۔ ناسل کی اس عظیم تمثیل میں 'جس کے گرد تخصیص ہے جو بھی اس کے بغیر عمل میں آتے تھے۔ ناسل کی اس عظیم تمثیل میں 'جس کے گرد تنام زندگی گھومتی ہے' زایک نمایت غیراہم اور سطحی پارٹ اواکر تا ہے۔ پیدائش کے نازک موقع پر وہ مجزاور بے بی کی حالت میں ایک طرف کھڑا رہتا ہے اور یہ محسوس کرتا ہے کہ نسل کی بقا کے سلطے میں وہ کتا غیراہم آلہ ہے۔ اس وقت وہ جانتا ہے کہ عورت مردسے زیادہ نسل کی بعت قریب ہوتی ہے اور یہ بات اس کی سمجھ میں آنے لگتی ہوتی ہے اور یہ بات اس کی سمجھ میں آنے لگتی ہوشت پوست اور خون سے نانس کی تعجھ میں آنے لگتی ہوتی ہے اور یہ بات اس کی سمجھ میں آنے لگتی ہوتی ہے اور یہ بات اس کی سمجھ میں آنے لگتی ہوشت پوست اور خون سے بی نسل کی تعرب کوں مامتا کی پر سمش کرتے ہیں۔

عورت میں حیا کی افراط تاسل کے مقاصد کو پورا کرتی ہے۔ اس کی باحیا پہائی جنسی انتخاب میں مدددی ہے۔ وہ اس میں بیہ صلاحیت پیدا کرتی ہے کہ وہ اپنے شریک زندگی کا سوجھ بوجھ کے ساتھ انتخاب کر سکے۔ کیونکہ بھی شریک زندگی بعد میں اس کے بچوں کا باپ بے گا۔ نسل اور اجتماع کا مفاداس کے وجود میں مضمرہ 'جس طرح فرد کا مفاد مرد کے ذریعے اظہار پا تا ہے۔ جبوہ اپنے مقصد میں کامیاب ہو جاتی ہے اور مال بن کرا بی شخصیت کی سیمیل کر لیتی ہے تو اس کی حیاجی کم ہو جاتی ہے۔ اس تفاخر میں کس قدر خوشگوار سادگی ہے جس کے ساتھ ایک دیساتی مال 'جو حال کی میں بہت شرمیلی تھی 'منظر عام پر اپنے بچے کو دودھ پلاتی دیکھی گئی اور اس کی بیہ حرکت بجا ہے۔ زندگی اور فن کے تمام مناظر اور تصاویر میں بیہ منظر حمین ترین ہے۔

عورت محبت کے معاملے میں مردسے اس لیے زیادہ سمجھد ار ہے کہ بالعموم اس کی آرزد کم شدید ہوتی ہے اور اس کے فکر کو نہیں الجھاتی۔ یمی اس کی قدیم حکمت کا راز ہے۔ ڈاردن کا پہ خیال تھا کہ اکثر نسلوں کی مادہ محبت سے کی قدر بے نیاز ہوتی ہے۔ لومبروزد'کش'کرانٹ انیگ اور دوسرے علماء کا میہ خیال ہے کہ انسانی نسل میں بھی چالیس فی صدعور تیں جنسی تعلقات سے بیزار رہتی ہیں۔ وہ کتے ہیں کہ عورت جسمانی لذت نہیں ڈھونڈتی بلکہ بے انہا تعریف اور بے حد توجہ کی خواہشمند ہوتی ہے۔ اور اکثراو قات محض میہ خوشی کہ کوئی اسے چاہتا ہے'اسے مطمئن کردیتی ہے۔ ٹامس ہارڈی کہتا ہے کہ بھی بھی عورت کی میہ خواہش کہ اس سے محبت کی جائے'اس کے ضمیر کو بے بس کردیتی ہے۔

جس چیز کو ہم نے محبت کا روحانی عضر کہا تھا' یعنی محبت کا وہ عضر جو بدن سے دلچپی نہیں رکھتا' مردسے زیادہ عورت کو پند ہو تا ہے۔ عورت کی فطرت کے بعض مطالعہ کرنے والوں کا یہ خیال ہے کہ عورت کی محبت اتن جنسی نہیں ہوتی جتنی کہ مادرانہ شفقت سے معمور ہوتی ہے۔ لومبرو ذو کہتا ہے کہ ''عورت کی محبت دراصل اس کی مامتا کی ایک ٹانوی صفت ہے اور محبت کے وہ تمام احساسات' جو عورت کو مرد سے متعلق کرتے ہیں' جنسی محرکات سے نہیں بلکہ سردگی اور اطاعت کی جبتوں سے بیدا ہوتے ہیں''۔ الفرڈ ڈیوائنی کا یہ خیال تھا کہ مرد کی محبت ماں کے سینے کی اور اور آرزو ہے اور شاید ہرعاشق اپنی محبوبہ کے لیے محض ایک بیچ کی حیثیت رکھتا ہے جے وہ یا داور آرزو ہے اور شاید ہرعاشق اپنی محبوبہ کے لیے محض ایک بیچ کی حیثیت رکھتا ہے جے وہ یا داور آرزو ہے اور شاید ہرعاشق اپنی محبوبہ کے لیے محض ایک بیچ کی حیثیت رکھتا ہے جے وہ یا داور آرزو ہے اور شاید ہرعاشق اپنی محبوبہ کے لیے محض ایک بیچ کی حیثیت رکھتا ہے جے وہ یا داور آرزو ہے اور شاید ہرعاشق اپنی محبوبہ کے لیے محض ایک بیچ کی حیثیت رکھتا ہے جے وہ یا داور آرزو ہے اور شاید ہرعاشق اپنی محبوبہ کے لیے محض ایک بیچ کی حیثیت رکھتا ہے جے وہ یا داور آرزو ہے اور شاید ہرعاشق آپنی محبوبہ سے لیے محض ایک بیچ کی حیثیت رکھتا ہے جے وہ خوشی اور اطمینان بیم پہنچاتی ہے۔

عورت کا جذبہ محبت مرد کے مقابلے میں کم شدید ہوتا ہے لیکن اس میں وسعت اور گرائی زیادہ ہوتی ہے۔ یہ جذبہ اس کی زندگی کے ہرگوشہ اور ہر کونہ میں سرایت کرجاتا ہے۔ وہ جبجی زندہ رہتی ہے اگر اس سے محبت کی جائے۔ فرانس کے ایک مجسٹریٹ نے جب ایک عورت کو ایک چور کے ساتھ تعلقات قائم کرنے پر مطعون کیا تو اس نے جواب دیا کہ "جب میں محبت میں مبتلا نہیں ہوتی تو میں زندگی سے محروم ہو جاتی ہوں"۔

غالبًا وا ایسکر کے ذہن میں عورت کی اس نفیاتی ضرورت کا تصور تھا' جب اس نے کہا کہ عورت روح سے محروم ہوتی ہے اور یہ کہ اس کا وجود مرد کے وجود پر مرکوز ہوتا ہے۔

بیا او قات وہ مرد کی شخصیت کو اپنالیتی ہے لیکن اس کی تمہ میں بھی فریب ہوتا ہے۔
عورت' محض مرد کی آراء کی نقل کرتی ہے۔ اپنے آپ میں وہ اپنی انفرادیت قائم رکھتی ہے۔ وہ جانتی ہے کہ مرد اپنی غیر محدود انانیت میں اس سے متنفر ہو جائے گا'اگر وہ اپنی شخصیت کا پوری طرح

اظهاركر\_\_

آگر عورت محبت کے فن میں مرد کو نیچا دکھاتی ہے تو مرد دوستی کے معالمے میں اس سے کمیں بہتر ہے۔ مرد دوست ہو سکتے ہیں لیکن عور تیں محض ملا قاتی۔ جب عور تیں دوسمری عور تول کی تعریف کرتی ہیں تو ستارے اپنا راستہ بھول جاتے ہیں۔ عور تول کے لیے اپنے آپ کو خوش رکھنا

بت مشکل ہے۔ انہیں ایک دو سرے کی موجودگی میں بے حد البحن محسوس ہوتی ہے اور اس بیزاری کو مردوں کی باتوں ہے بہلاتی ہیں اور یہ بات قدرت کے اصولوں کے عین مطابق ہے۔ جیسا کہ مدت ہوئی 'رو شفو کو نے کہا تھا کہ اکثر عور تیں اس لیے دوستی کی اہل نہیں ہو تیں کہ دوستی محبت کے بعد پھیکی اور بے مزہ معلوم ہوتی ہے۔ اور بقول شاع 'محبت مردکی زندگی کا ایک حصہ ہے مگر عورت کا سارا وجود۔ ہمیں اپنی فطرتوں کے مطابق زندہ رہنا ہے۔

مرد کا حید اس کی محبت کی طرح زبادہ شدید مگر غیر متنقل ہوتا ہے۔ مرد میں ملکیت کی ہوس متحکم تر اور اس کی محبت کانصف ہوتی ہے۔ محبت محض سردگی نہیں ہوتی 'وہ انا کی توسیع اور فتح بھی ہوتی ہے۔ حمد ملکیت کی جبلت ہے جو تقابل سے ڈر جاتی ہے۔ یہ "جملہ حقوق محفوظ" کی خلاف درزی کی سزا ہے۔ "میں تمہارا آقا'تمہارا غدا ہوں۔ تم اجنبی غداؤں کو میرے مقابلہ میں لا كر كھڑا نہيں كرو گے "۔ عورت كے ليے يہ امر كى قدر غيرا ہم ہو تا ہے كہ اس كا محبوب بہلے كى اور كا بھى محبوب رہ چكا ہے الكن مردكى حالت اس كے برعكس ہے۔ عورت كے حمد ميں اگرچه شدت اور گهرائی نہیں ہوتی لیکن اس میں وسعت زیادہ ہوتی ہے۔ وہ فقط اپنے شوہر کی محبوباؤں کی حاسد نہیں ہوتی بلکہ اس کے احباب'اس کے پائپ'اس کے اخبار اور اس کی کتابوں ہے بھی جلتی ہے۔ آہتہ آہتہ وہ اسے دوستوں سے علیحدہ کر دیتی ہے اور اگر اس علیحد گی کی کوئی اور صورت نظر نہ آئے تو ان دوستوں کے ساتھ نظریازی شروع کر دیتی ہے اور اس طرح اپنی چالبازی کو گناہ کی رنگینی دیتی ہے۔ جب مرد عورت کے مراحوں سے جلنے لگتا ہے تو وہ مضطرب نہیں ہوتی۔ وہ مرد کے حمد کو بردھاتی ہے اور اس میں لذت لیتی ہے کیونکہ وہ جانتی ہے کہ وہ مرد کو ای حد تک پند ہے جس حد تک کہ مرد کو اپنی ملکت غیر محفوظ محسوس ہوتی ہے۔ وہ یہ سمجھتی ہے کہ مرتی ہوئی محبت کے ليے حمد سے بهتر كوئى علاج نہيں۔ يہ حسين خامياں قابل عفو ہيں۔ ساج ميں عورت كو اوئي مقام حاصل ہے اور اے مرد کی جسمانی برتری کے مقابلہ کے لیے ان چلوں کی ضرورت ہے۔اے ہر حالت میں اپنے آپ کو محفوظ رکھنا ہے کیونکہ نسل اپنی بقا اور استحکام کے لیے عورت کی مختاج ہے۔ وہ محبت میں این مختر صے کی بہت بڑی قیمت اداکرتی ہے۔ اس کیے اسے اس کی جالا کی پر مطعون كرنا بجانبيں - عورتوں كے ساتھ جس قدر نرى برتى جائے كم ہے۔

(ب) انفرادی جلیس

عورت کا وظیفہ نسل کی خدمت کرتا ہے اور مرد کا وظیفہ عورت اور بچے کی خدمت کرتا۔ ان کے اور وظا کف بھی ہیں مگروہ ان بنیادی وظا کف کے تابع ہیں۔ ان بنیادی اور نیم غیر شعوری مقاصد میں قدرت نے ہماری اہمیت اور ہماری خوشی مفتم رکھی ہے۔ اس لیے مرد کا فطری کام حفاظت کرنا اور حصول اشیا کے لیے معرکہ آرائی کرنا ہے۔ اس کا کام ہے کہ وہ خوراک کی تلاش میں گھرے باہر جائے۔ وہ غذا حاصل کرنے کا ذریعہ ہے اور عورت ناسل کا۔ غذا مرد کا مقصد ہے۔ آگر وہ کچھ اور چیزوں کی طلب بھی رکھتا ہے تواس لیے کہ یہ چیزیں دولت کی علامت ہیں اور دولت زبول حال میں غذا کی ضامن ہے۔ مٹروڈورس نے کہا ہے کہ تمام اچھی چیزیں بیٹ سے تعلق رکھتی ہیں اور اگرچہ سے بات کمنا بعید از اخلاق ہے لیکن سے مرد پر صادق آتی ہے۔ مرد کو خوراک بے حد عزیز ہوتی ہے اور اس کی وجہ سے وہ آسانی سے مطبع ہو سکتا ہے۔ وہ عورت سے زیادہ کھانے اور پینے کا رسیا ہے اور جب سے حوالے آدم کو سیب بیش کیا تھا، عورت نے مرد کے بیٹ کے ذریعے اس پر حکومت کی ہے، اور ایک ہی وار میں اس کے ہا ضمے اور عورت نے مرد کے بیٹ کے ذریعے اس پر حکومت کی ہے، اور ایک ہی وار میں اس کے ہا ضمے اور عورت کے خورت کے ذریعے اس پر حکومت کی ہے، اور ایک ہی وار میں اس کے ہا ضمے اور عورت کی جانوں کو تباہ کر دیا ہے۔

خوراک کی جبتو میں نرایک سپاہی بن گیا۔ حیوانوں میں وہ دانتوں اور بنجوں سے لڑتا ہے'
انسانوں میں سموالیہ اور دولت ہے' قوموں میں ، کری اور بری فوجوں اور اخباروں ہے۔ کبلنگ کا یہ
خیال تھا کہ مادہ نرسے زیادہ ظالم ہوتی ہے۔ لیکن غالبًا اس نے کوئی زخم کھائے تھے' جن ہے اس کی
نظرصائب نہیں رہی۔ عورت کی فطرت امن و تحفظ چاہتی ہے نہ کہ جنگ۔ اور بعض نسلوں میں تو
مادہ میں لڑنے کی جبلت کا وجود ہی نظر نہیں آتا۔ جب بھی وہ لڑتی ہے تواپنے بچوں کے لیے۔ اگر
اس میں تندی و تیزی کی صلاحیت موجود ہے تو یہ اسی وقت بروئ کار آتی ہے جب نسل کو کوئی خطرہ
ہو لیکن بظا ہروہ جنگ کی خوگر نہیں ہوتی اور اس کے اکا دکا جرائم اس کی جسمانی خوابیوں کی وجہ ہو لیکن بظا ہروہ جنگ کی خوگر نہیں ہوتی اور اس کے اکا دکا جرائم اس کی جسمانی خوابیوں کی وجہ ہو اس سے سرزد ہوتے ہیں۔ وہ مروسے زیادہ صابر ہے اور اگرچہ مرد زندگی کے بوے مسائل میں
جرات سے کام لیتا ہے لیکن عورت چھوٹی چھوٹی مصیبتوں اور مشکلوں کو برداشت کرنے کی بے پناہ
صلاحیت رکھتی ہے۔ وہ بیاری کو خامو شی سے برداشت کرتی ہے' جسے اس میں اسے کوئی خفیہ لذت
حاصل ہوتی ہے۔ (شاید روز مرہ کے کام کاج سے بچھ دنوں کے آرام کی لذت) اس کے بر عکس مرد
عوساکن زندگی کا خوگر نہیں ہوتا' بیاری میں بے قرار رہتا ہے اور دنیا میں اپنی تکلیف کو مشتہرکر تا

لیکن عورت ایک اور طرح پیار پرست ہے۔ وہ سپاہی سے متاثر ہوتی ہے اور ایک جابر مرد کی اطاعت میں لذت حاصل کرتی ہے۔ اس کے اندر اذبت پندی کا ایک عجیب عضرہ جو طاقت کے مظاہرہ سے مرعوب ہوتا ہے۔ چاہ اس طاقت کا شکار وہ خودہی کیوں نہ ہو۔ ہرنسل میں وہ لڑا کو مرد کا انتخاب کرتی ہے۔ غیر شعوری طور پر وہ یہ جانتی ہے کہ اس کے گھراور اس کے بچوں کو حفاظت کی ضرورت ہوگی۔ بھی بھی مردائگی میں یہ قدیم لذت اس کے حالیہ اقتصادی شعور پر قابو پا

جاتی ہے اور وہ ایک بہادر آدمی سے شادی کرلیتی ہے جاہے وہ آدمی بے وقوف ہی کیوں نہ ہو۔ وہ

پوری آمادگی سے ایک اولوالعزم مردکی اطاعت کرتی ہے۔ اگر ہمارے زمانے میں وہ اتنی فرمانبردار

نہیں رہی تو اس لیے کہ اس زمانے کے مردوں کی فخصیتوں میں پہلا سا دم خم موجود نہیں۔ غالبًا

صنعت کی عقل کش پابندیاں اور ذہنی زندگی کے جاں سوز تصنع نے مردوں کو غلامی کا خوگر بنا دیا ہے

اور ان کی ہمت و جرات کو مضحل کر دیا ہے۔

عورت لزائی اور بہادری سے نہیں بلکہ استقلال سے اپنی فتوحات حاصل کرتی ہے۔ مرد کی جنگجوئی شدید تر اور تھلم کھلا ہوتی ہے۔ مگروہ اتنی متقل نہیں ہوتی۔ وہ امن کی خاطر ہتھیار ڈالنے ير آماده موجاتا ہے۔ يه ممكن ہے كه وہ چيخ چلائے ، حتى كه اپنى بيوى كو زدوكوب كرے ليكن آخر ميں فتح عورت ہی کی ہوتی ہے۔ کمزور نسلیں 'عوام 'اجناس اور افراد' صبراور چالا کی خوب جانتے ہیں۔ نپولین جو ایک براعظم کی تسخیر کر سکتا تھا'انی بیوی کو مطبع نہ کر سکا۔ اس کی طاقت جوزوفین کی جسمانی کمزوری اور بزدلی کے سامنے بے بس تھی۔ کیونکہ جو اسلحے وہ استعمال کرتی تھی ؟اس کے پاس ان كاكوئي جواب نہيں تھا۔ نيولين لکھتا ہے كه "مميري شخصيت كى قوت كى اكثر تعريف كى گئى ہے۔ لیک اینے بیوی بچوں کے لیے میں ہمیشہ ایک کمزور انسان رہا۔ اور وہ یہ جانتے تھے کہ پہلی لڑائی کے بعد ان کا استقلال اور ان کی ضد ہمیشہ فنح یاتی اور محض تکان کی وجہ سے وہ میرے ساتھ جو جاہتے كرتے"- آج ہر گرمیں ہى حالت ہے- اس عیاش زمانے میں 'جبکہ ایک متوسط طبقے كى بيوى اس گریں عیش و آرام کی زندگی بر کرتی ہے جس میں نہ کوئی کام ہے نہ کوئی بچہ۔ حالات مرد کے خلاف ہیں۔ جب وہ سارے دن کے کام اور مصیبت کے بعد گھرلوٹا ہے تواس کی قدیم وسمن نی قوت سے تازہ دم اس کی منتظر ہوتی ہے۔ جنگ سے پہلے ہی اسے فکست ہو جاتی ہے۔ اور اگر کسی طرح الفاقا" وہ جیت جائے تو عورت کے لیے فقط رونا کافی ہے اور وہ فکست کھا جا آ ہے۔ میرئا لوئیساکهاکرتی تھی کہ اگر وہ کی چیز کے لیے دو مرتبہ رو دے تو وہ اسے مل جاتی تھی۔عقل مند بیوی کو جنگ کاپ بنیادی اصول یا در کھنا چاہیے کہ اگر پہلی مرتبہ تم کامیاب نہ ہو تو ایک دفعہ اور رو دو۔ جمال تک عمل کی جلتوں مثلاً رینگنے عطن مینئے اور نے دو ژنے اور کھلنے کا تعلق ہے ا مادہ زے کم ہوشیار معلوم ہوتی ہے۔ مردبیار حرکت کی طرف ماکل ہے اور عورت غیر ضروری سکون کی طرف۔ عورت مرد سے زیادہ ست ہوتی ہے اور اس لیے زیادہ خطرناک جنس۔ کیونکہ بیاری زنا کو جنم دیتی ہے۔ نیکی مرت اور حن حاصل کرنے کے لیے لازی ہے کہ انبان کام میں

## (ج) اجماعی جبلیں

جن جباتوں کا ہم نے جائزہ لیا ہے ' یعنی انفرادی جبلتوں میں مرد کی برتری واضح اور قدر تی ہے۔ لیکن اجتماعی اور نسلی جبلتوں میں عورت کو تفوق حاصل ہے۔ عورت مرد سے زیادہ اجتماعی پند ہے۔ وہ محفلوں اور گروہوں کو پند کرتی ہے اور بطیب خاطر کمی اثر دحام میں اپنے آپ کو ایک بے نام حیثیت کے ہرد کر دیتی ہے۔ وہ ہیے نہیں پوچھتی کہ بہترین ڈراسے ' بہترین موسیقی اور بہترین جگہ کون می ہے۔ بلکہ بید کہ سب سے زیادہ لوگ کماں جاتے ہیں؟ اگرچہ اس سلطے میں اس کے شوہر اور اس کے درمیان فرق بہت کم ہے (کم سے کم وہ بہترین چیز کو پند کرنے کی کو شش کرتی ہے) لین ایک اوسط مرد موسیقی کی محفلوں' آرٹ کی نمائٹوں اور ڈراموں میں مجبورا بیوی کے خون لیکن ایک اوسط مرد موسیقی کی محفلوں' آرٹ کی نمائٹوں اور ڈراموں میں مجبورا بیوی کے خون سے جاتا ہے۔ عورت مرد سے کم تنمائی کو برداشت کر سکتی ہے۔ اس لیے عورتیں بہت کم تارک الدنیا ہوتی ہیں۔ عورت مرد کے بغیر زیادہ ناکمل محسوس کرتی ہے اور مرد عورت کے بغیراتا ناکمل محسوس نہیں کرتا۔ کیونکہ عورت کو مرد کی حفاظت اور قیادت کی ضرورت ہوتی ہے۔ عورت ایک محسوس نہیں کرتا۔ کیونکہ عورت کو مرد کی حفاظت اور قیادت کی ضرورت ہوتی ہے۔ عورت ایک

اس لیے وہ زیادہ باتونی ہے۔ افواہ ہے کہ وہ اپ ولی میں کوئی راز نہیں رکھ عتی۔ فر ۔ لکن کا یہ خیال تھا کہ '' تین شخص ایک راز کو سربت رکھ سکتے ہیں اگر ان میں ہے وہ مرچکے ہیں ''۔ لیکن اس بات کو دونوں جنسوں پر صادق کرنے کے لیے ہمیں شرح اموات بڑھانی پڑے گا۔ آہم عور تیں مردوں سے زیادہ دیر تک خاموثی سے کوئی دکھ برداشت کر عتی ہیں۔ عورت احساسات اور جذبات کے ہاتھوں اکثر و بیشتر ہے بس ہو جاتی ہے۔ اس لیے وہ ذہنی خرابیوں کی زیادہ شکار ہوتی جہ اس کی ایک وجہ یہ بھی ہے کہ ساج اس کی جنسی آرزوؤں پر کڑی پابندیاں عائد کر آ ہے۔ اس کی اچرہ اس کی گفتار کی طرح اس کے جذبات کا آئینہ ہو تا ہے۔ اس نے تقدیر پند فلفی اور مختاط تا جم کی طرح یہ نہیں سیما ہو تا کہ نفع و نقصان 'لذت و الم میں چرے کو کیے ہے کیف بنایا جا تا ہے۔ کی طرح یہ نہیں سیما ہو تا کہ نفع و نقصان 'لذت و الم میں چرے کو کیے ہے کیف بنایا جا تا ہے۔ کی طرح یہ نہیں دو سروں کے خیالات اور احساسات کا اندازہ لگانے کی زیادہ صلاحیت ہوتی ہے۔ اس لیے اس میں دو سروں کے خیالات اور احساسات کا اندازہ لگانے کی زیادہ صلاحیت ہوتی ہے۔ اس لیے اس میں دو سروں کے خیالات اور احساسات کا اندازہ لگانے کی زیادہ صلاحیت ہوتی ہے۔ ورت کو دیو کو کا دیتا زیادہ مشکل ہے۔

جیساکہ گالٹن نے ہمیں بتایا تھا کہ برم پندی کم ہمتی اور نقل کی صلاحیت کے ساتھ بدلتی ہے۔ عورت بالعوم پہلا اقدام مرد پر چھوڑتی ہے اور اسی میں مرد کے غلبہ کاراز مضمرہ۔ اور اگر آردو کی تازہ شراب اسے سرمست نہ کردے تو وہ برسوں تک اسے انظار کی تلخ گھڑیاں گنے پر مجبور کردیتا ہے اور وہ خود دولت جمع کرنے اور دو سری عور تول کے ساتھ تجربہ کرنے میں مصروف رہتا ہے۔ عورت کو اپنے آپ پر اعتماد نہیں ہو تا۔ اس کی جسمانی کمزوری اور اقتصادی احتیاج اس کے جسمانی کمزوری اور اقتصادی احتیاج اس کے

زہن کو بوجھ کی طرح دبائے رکھتی ہے۔ اس کی جرات کے نشتر کو کند بنا دیتی ہے اور اسے بغاوت اور وبن دربیاں ۔ اولوالعزی کے جذبات سے محروم کردیتی ہے۔ وہ رسم و رواج سے چٹی رہتی ہے اور پارسائی کے ، دو رو سے ہا۔ ساتھ ماضی کی کیسر بیٹتی رہتی ہے۔ لباس 'اطوار اور افکار کے تازہ فیشنوں کو اپناتی تو ہے لیکن سم کر۔ دہ ہرنے طرز فکر کو بغیر سوچ سمجھ مردے پہلے قبول کرلیتی ہے۔ ماہر تجزیہ نفس اس کی خون زدہ روح کی گرائیوں تک پنچا ہے۔ ماہر روحانیات اسے روحوں کی تصویریں دکھاکر تسکین دیتا ہے اوراس کے پکلے واہے سے کھیل کرودلت کما تا ہے۔

عورت مرد کی طرح اعتدال ہے بہت زیادہ تجاوز نہیں کرتی۔عورتوں میں ہے بہت کم بے وقوف اور بہت کم فطین ہوتی ہیں۔ ایک مرد دو سرے مرد سے اتنا مماثل نہیں ہوتا جتنی کہ ایک عورت دوسری عورت ہے۔ ایک بدلتے ہوئے ماحول مختلف اور متنوع پیشوں کے تقاضوں نے مردوں کی ہزاروں قتمیں بنا دی ہیں۔ لیکن گھر کے روایتی کام کاج 'شوہر کے ساتھ شرکت حات اور بچوں کی تربیت' یہ امور تقریبا تمام عورتوں کی زندگی سے متعلق ہیں اور انہیں ایک ہی سانح میں ڈھالتے ہیں۔ ظاہر اگرچہ مختلف ہوتے ہیں لیکن باطن ہمیشہ ایک سا ہو تا ہے۔ یہ بھی ایک وجہ ے کہ مرد نمایت سمولت ہے این توجہ ایک عورت سے ہٹا کر دو سری طرف منعطف کر دیتا ہے۔ اے محض ایک نیانام سیکھنا ہے 'کوئی نیا ہنر نہیں سیکھنا۔ حتی کہ بھی بھی پرانے خطوط بھی کام آکتے ہیں لیکن سے بہت ممکن ہے کہ ایک عورت جو محبت میں ناکام رہی ہو 'اپنی ناکامی کو بھی برداشت نہ کر سكے۔ اس نے اپنی روح ایک خاص تصور کے ساتھ وابستہ کر دی ہے اور جہاں کہیں بھی وہ جائے گئاس کاول اس کی یادوں کے ساتھ ساتھ رہے گا۔

عورت کو بزم آرائی کی آرزد کے ساتھ اجماعی قبولیت حاصل کرنے کی بھی ہوس ہے۔ اے ہمایوں کی رائے مرد کی رائے سے زیادہ متاثر کرتی ہے کیونکہ جو کھے محبت اور مامتا میں صرف نہیں ہوتے وہ اجماعی تعلقات میں صرف ہوتے ہیں۔ وہ مرد سے زیادہ خودلبند ہوتی ہے۔ اے اپنی خوبیوں اور حسن کا زیادہ احساس ہو تا ہے۔ وہ اپنی تاک پر پاؤڈر لگانے میں آدھ گھنٹہ لگا عتی ہے۔ اگرچہ اس کی خودبندی مرد کے تکبرہے بہت زیادہ نہیں ہوتی۔ اس کی اظہار پندی بعض اوقات غیبت کی مدیک پہنچ جاتی ہے اور اس کی نقالی اے رسم و رواج کا پابند بنا دیتی ہے۔ ایخ شوہر سے زیادہ وہ دنیا میں عروج کی متمنی ہوتی ہے اور اس کی ترقی کرنے کی خواہش ہی مرد ک رتی کی آدمی قوت ہوتی ہے'اس لیے وہ اپنے سے بہتر لوگوں کے سامنے بہت ہی حقیراور کمتر لوگوں کے مانے بہت برز محبوں کرتی ہے۔ ای وجہ سے دہ بہت خوش اخلاق ہوتی ہے۔ اجتماعی صابیت اور مامتا کا امتزاج اے مرد سے زیادہ نرم دل اور بعد روبنا دیتا ہے۔ اس کی دل فریب خودبیندی سے قطع نظراس میں ہمدردی اور رحم دلی کی صفات بدرجہ اتم موجود ہوتی ہیں۔ وہ بیاروں اور کمزوروں کی ۔ نگہداشت اور امداد میں پیش پیش ہوتی ہے۔ اس کی فطرت ان اخلاقی خوبیوں سے مالا مال ہوتی ہے۔

زئن اور قلب کی ان صفات نے اسے ندہب کے زیادہ قریب کردیا ہے۔ اپنے جذباتی تاؤ

کی وجہ سے وہ ندہب کی پکار جلدی سنتی ہے۔ کیونکہ ندہب اس کے حواس اور احساسات کو بہت

متاثر کرتا ہے۔ جنبی آرزوؤں پر کڑے دباؤکی وجہ سے وہ ہر قابل پرستش چیزی شکرگزاری سے
پرستش کرتی ہے۔ وہ ان حواوث کو زیادہ محسوس کرتی ہے جو زندگی کو اداس بناتے ہیں۔ مرے ہوئے
عزیزوں سے دوبارہ وصال کی آرزواس میں بقائے روح کا لیقین پیدا کرتی ہے۔ قدرت اس کے لیے
ایک مقدس طلم کی حیثیت رکھتی ہے اور یہ ممکن ہے کہ اپنی اس نادانی میں وہ ہماری میکا کی
مائنس سے کمیں زیادہ قدرت کے امرار کے قریب ہو۔ وہ جبلی طور پر ان چیزوں کی پرستش کرتی
ہے جنہیں مرد تحیر کرنا چاہتا ہے۔ جسمانی طور پر پریشان ہو کروہ آسانی ہدایت کے لیے وعاکرتی
ہے۔ جنمائی سے خوفزدگی اور برم آرائی کی دلدادگی نے اس میں خدا کے حضور کی پیاس پیدا کی ہے۔
وہ فضا کو ان روحوں سے آباد کرتی ہے جو شاید اس کی تنمائی اور احتیاج میں اس کی رفتی بنیں۔ وہ
نے عقائد کا خیرمقدم کرنے میں پہل کرتی ہے اور پرانے عقائد کو ترک کرنے میں آبال کرتی ہے۔
مالیوس میں مرد خود کئی کر سکتا ہے۔ لیکن عورت ہر طرف سے نامید ہو کرانے آپ کو آسانی طا قتی ایوس میں مرد خود کئی کر سکتا ہے۔ لیکن عورت ہر طرف سے نامید ہو کرانے آپ کو آسانی طا قتی ایس میں مرد خود کئی کر سکتا ہے۔ لیکن عورت ہر طرف سے نامید ہو کرانے آپ کو آسانی طا قتی سامید ہو کرم پر چھوڑ دری ہے۔ اور خدائے رحم کی آرزو میں قوت اور تسکین پاتی ہے۔

#### ٣- زمنی اختلافات

زمانے تک عورت کی زندگی کے مرکزی وظا کف شوہر حاصل کرنا اور بچوں کی تربیت کرنا تھا اور یہ بات صنعتی طبقہ کی شہری عورتوں کے علاوہ آج بھی سب عورتوں پر صادق آتی ہے۔ یہ مرکزی وظا کف بہت قدیم مسائل ہیں۔ ابتدائے تاریخ سے ہرعورت کو ان سے دوچار ہونا پڑا ہے۔ ان مسائل کے لیے قدرت نے جبلی محرکات کی تعمیر کی تھی'جو بالعموم کامیاب ثابت ہوتی تھیں۔

زندگی کے روز مرہ کاموں کے لیے عورت پیدائش ہی سے مسلح ہوتی ہے۔ عورت جلدی
بالغ ہوتی ہے 'اس لیے اس کے عنوان شاب کا زمانہ مختر ہوتا ہے۔ کچھ مردوں نے اس بنا پر اس
ایک ادنی جنس قرار دیا ہے۔ لیکن یہ غلط استدلال ہے۔ اس طرح تو فاختہ خدا کی بہترین مخلوق ہے۔
اس طرح تو ہم یہ بھی متیجہ نکال سکتے ہیں کہ عورت ذہنی طور پر مردسے بر ترہے کیونکہ اس کے دماغ
کااس کے جم سے تناسب مردسے کہیں زیادہ ہے۔ غالبااس کے مختم عنوان شاب کی دجہ یہ ہاکہ کی قدیم زمانے میں اس عرمیں باپ بن سکتا
کہ کسی قدیم زمانے میں اسے جلدی ماں بننے پر مجبور کیا گیا تھا۔ مرد بھی اس عرمیں باپ بن سکتا
ہے 'جو آج کل شادی کی اوسط عمر کانصف ہے۔ لیکن اقتصادی حالات اس کی اجازت نہیں دیتے۔
عنوان شاب 'جم اور ذہن دونوں کا ہوتا ہے۔ اور مختلف حالتوں میں یہ بہت مختلف ہو سکتا ہے۔
عنوان شاب 'جم اور ذہن دونوں کا ہوتا ہے۔ اور مختلف حالتوں میں یہ بہت مختلف ہو سکتا ہے۔
عنوان شاب 'جم اور ذہن دونوں کا ہوتا ہے۔ اور مختلف حالتوں میں یہ بہت مختلف ہو سکتا ہے۔
عنوان شاب 'جم اور ذہن دونوں کا ہوتا ہے۔ اور مختلف حالتوں میں یہ بہت مختلف ہو سکتا ہے۔
عنوان شاب 'جم اور ذہن دونوں کا ہوتا ہے۔ اور مختلف حالتوں میں یہ بہت مختلف ہو سکتا ہے۔
عنوان شاب 'جم اور ذہن دونوں کا ہوتا ہے۔ اور مختلف حالتوں میں یہ بہت مختلف ہو سکتا ہے۔ متصادم ہو کر میں بی بیکھ دیر سے اور بھی تہیں۔ انسان کا عمد عنوان شاب

ہمیں زیادہ سے زیادہ ہے اس برنا رہی ہے۔ ہمارے زمانے میں بہت کم مود نصف زندگی گزائے۔

ہمیں ذبانی بلوغت حاصل کرتے ہیں۔ اس کے مقابلے میں عورت جس کی زندگی میں فطری ربخانات

می سادگی ہے 'چھوٹی عمر ہی میں ذہنی اور جسمانی بلوغت حاصل کر لیتی ہے۔ وہ رسمی طرز عمل کے فوائد کو زیادہ جلدی سیستی ہے۔ وہ مدرسے میں اپنے ہم عمراؤکوں سے زیادہ ہوشیار ہوتی ہے۔ حال ہی میں ریڈ کلف کالج کی افر کیوں نے ذہنی آزمائشوں میں ہارورڈ کے افرکوں پر اپنی برتری شابت کی لیکن یہ نشوونما مردکی نشوونما ہے بہت پہلے رک جاتی ہے۔ عورت اپنی پیدائشی حالت سے اتنی دور تک نہیں بڑھتی جتنا کہ مضطرب اور تجربہ پہند مرد۔ وہ موروثی ربخانات سے چمئی رہتی ہے اور مردئی سے نئی کیفیتوں کے بیچھے بھاگتا ہے۔ عورت نبلی استخام کا ذریعہ ہے لیکن مرد انقلاب کا پنیم برت نبلی استخام کا ذریعہ ہے لیکن مرد انقلاب کا پنیم بورت انسانی شجر کی جڑ اور اس کا نتا ہے جو زمین سے وابستہ رہتا ہے اور جب اس کی شاخیس آسان کی طرف سربلند ہوتی ہیں تو یہ اپنی جڑوں کو مضبوط کرتی ہے۔

اس استخام کا دو سرا رخ ہے ہے کہ عورت کا احساس قدامت پند اور فکر نا کھل ہو تا ہے۔
اس کی دلچیپیال گھریلو اور بالعموم اس کا ماحول گھر ہو تا ہے۔ وہ فطرت کی طرح عمین اور چاردیوار کی کی طرح تک نظر ہوتی ہے۔ جبلت اسے روایات پند بناتی ہے اور وہ روایات کو فنکارانہ خلوص سے چاہتی ہے۔ وہ ذہنی اور اخلاقی شعبوں میں کم تجربے کرتی ہے۔ اگر وہ آزاد محبت کرتی ہے تواس لیے نہیں کہ آزاد محبت میں اسے آزاد کی میسر آتی ہے بلکہ اس لیے کہ وہ ایک ذمہ دار مرد کے ساتھ مادی کرنے میں ناکام رہتی ہے۔ کتی خوشی کے ساتھ وہ ایک مرد کو اپنے قریب لاتی ہے اور اگر نوجوانی کے زمانے میں وہ سیاسی اصلاح کی قائل ہو اور اپنی محبت کو تمام النانیت پر پھیلا وے تو ایک ایماندار شو ہر ملنے پر وہ ان ہنگای دلچپیوں کو ترک کر دیتی ہے۔ بہت جلد ہی وہ اپنے آپ کو اور اپنے شو ہر کو کسی عالمگیر نصب العین کی محبت سے محروم کر دیتی ہے اور اسے خاندان کے ساتھ وفا کے شدید جذبے سے آشا کرتی ہے۔ نوجوان محبت کے سرور میں یہ کتا اسے خاندان کے ساتھ وفا کے شدید جذبے سے آشا کرتی ہے۔ نوجوان محبت کے سرور میں یہ کتا ہے۔ "میں تیرے لیے ساری دنیا کو ترک کر دوں گا"۔ اور جب وہ شادی کرتا ہے تو اپنے قول کو عمل ہے۔ "میں تیرے لیے ساری دنیا کو ترک کر دوں گا"۔ اور جب وہ شادی کرتا ہے تو اپنے قول کو عمل

میں تبدیل کر دیتا ہے۔ اور ایسا ہونا بھی جا ہیے۔ عورت فطری طور پر یہ جانتی ہے کہ اصل اصلاح ہیشہ گھرسے شروع ہوتی ہے۔ جب وہ ایک آوارہ گرد مصلح کو اپنے بچوں کاشیدائی بناتی ہے تو وہ نا گرتی ہے۔ فطرت کو قوانین اور ریاستوں سے کوئی سروکار نہیں۔ وہ خاندان اور بچ سے شفت رکھتی ہے 'اگر وہ ان کی حفاظت کر سکتی ہے تو وہ حکومتوں اور بادشاہتوں سے بے نیاز ہو جاتی ہے اور ان لوگوں پر ہنستی ہے جو قوانین بدلنے میں مصروف رہتے ہیں۔ اگر آج فطرت خاندان اور بچ کی گہداشت کرنے میں کامیاب نہیں ہے تو اس لیے کہ عورت نے فطرت کو بھلا دیا ہے لیکن فطرت زیادہ دیر تک فکست خوردہ نہیں رہ عتی۔ وہ کسی وقت بھی اپنے مقصد کی سخیل کے لیے سینکڑوں اور ذرائع استعال کر علی ہے۔ دنیا میں اور لوگ بھی ہیں جو تعداد اور وسعت میں ہم سے زیادہ ہیں جن کے ذریعے وہ اپناا مُل تشکسل قائم رکھ علی ہے۔

#### سم عورت اور فطنت

عور تیں پیدائشی طور پر ذہین ہوتی ہیں۔ کچھ مرد ذہانت کا اکتساب کرتے ہیں اور اکثر مردوں یر ذہانت تھو لی جاتی ہے۔ صنعتی انقلاب کے الجھے ہوئے نتائج کے زیرا ٹر مرد کی زندگی غیرمتوقع اور کڑی ذمہ داریوں سے بھر گئی ہے۔ بہت سے مرد اس بوجھ کے نیچے کیلے گئے ہیں اور بہت سے مردوں نے زہن میں وہ روشنی اور وہ وسعت پیرا کی ہے جو اعصالی نظام کی تمام قوتوں کو استعمال کرتی ہے۔اس انقلاب سے پہلے مردوں میں اتنے صاحب فطنت اور دبوانے بیدا نہیں ہوئے۔جول جول صنعت عورتوں کو بھی اپنے اندر سمیٹ رہی ہے' ان میں بھی مجبورا ذہنی ارتقا کا یہ سلسلہ شروع ہوگیا ہے۔ لیکن وہ بدلتے ہوئے بھی مردوں سے زہنی طور پر خاصی مختلف ہیں۔ عورت فکری تصورات کی اہل نہیں ہے۔ وہ واقعات کے لیے تیز نظراور تیز حافظہ رکھتی ہے لیکن وہ کلیہ سازی اور نئی تعبیروں کی اہل نہیں۔ وہ اکثر تفاصیل میں کھو جاتی ہے۔ وہ چیزوں اور اصولوں سے زیادہ فخصیتوں سے دلچیں رکھتی ہے۔ وہ مسائل پر بحث نہیں کرتی بلکہ مردوں کے متعلق گفتگو کرتی ہے کونکہ مرداس کے لیے ایک مئلہ ہیں۔ شخصیتوں بعنی شوہراور بچوں سے دلچیبی رکھنااس کی تقذیر ے۔ مرد کی تقدیر یہ ہے کہ وہ تجارت اور صنعت کے طوفانوں کے تھیٹرے کھائے۔ اسباب و نتائج كى سنجيد گيوں ميں الجھے 'مرد اور عورت ميں دلچينى لے۔ مرد كے ليے اس كتاب ميں دلچينى لينا آسان ہے جو کسی خیال کی وضاحت کرتی ہو۔ عورت اس کتاب میں دلچیے لے سکتی ہے جو کوئی افسانہ بیان کرے۔ پالخصوص مرد کے متعلق افسانہ۔ عورت کا ئناتی' اجتماعی اور اقتصادی انقلابات کے غیر ھنے عمل کو کبریائی قوتوں اور بمادر انسانوں کے عزائم سے منسوب کرتی ہے۔

جنوں کے درمیان ذہنی اختلافات کے مطالعہ کرنے والے مردوں کے لیے یہ امر پیشہ باعث تسکین رہاہے کہ عور توں میں فطین بہت کم پیدا ہوتے ہیں۔ فن میں بھی جس کا تعلق حن سے ہواور موسیقی میں جو جذباتی حساسیت پر استوار ہے 'عورت نے اپنی کو ششوں اور مواقع کے باوجود کوئی خاص بات پیدا نہیں گی۔ مردول سے زیادہ عور توں کو موسیقی سے شغف ہے لیکن زیادہ مرد زندہ موسیقی کی تخلیق کرتے ہیں۔ جب مرد عور توں میں ذہنی اور فنی فطنت کو تسلیم کرتے ہیں تو

وہ انہیں مردانہ قتم کی عورتیں کہ کر تعریف دراصل مردوں ہی کی کرجاتے ہیں۔ شوپہار ہمیں یقین دلا تا ہے کہ فطنت اور مامتا آپس میں بر سمریکار ہیں۔ اگر ہم شوپپار کی بات مانیں تو ہمیں یہ بتیجہ افذ کر تا پڑے گا کہ کوئی عورت شوپپار کی طرح خطرناک حد تک ذہنی طور پر غیر معمول ہوئے بغیر ذہنی برتری حاصل نہیں کر سکتی۔ جارج سینڈ ایک نمایت مردانہ قتم کا سگار پیتی تھی اور جارج ایلیٹ پنیری سرد روح کے لیے بھی بہت مردانہ قتم کی عورت تھی۔ مادام جراڈین کا یہ خیال تھا کہ جارج سینڈ کے ہر ناول میں اس کے تازہ ترین عاشق کا طرز 'کردار اور اثر نظر آتا ہے۔ اس نے کہا ہے کہ جب ہم عور توں کی تھنیفات پر تنقید کرتے ہیں تو ہمیں اکثر ہوفون کا ہم خیال ہو کر کہنا پڑتا ہے کہ انداز تحرر مردانہ ہے۔

عورتوں میں فطنت کی کمی کے کئی اسباب ہیں۔ غالبًا ہم فطنت کی تعریف کرتے وقت تعصب سے کام لیتے ہیں اور یہ نہیں سوچتے ہیں کہ ممکن ہے سیاست 'ادب اور جنگ کی طرح مامتا میں بھی فطنت کار فرما ہوتی ہے۔ ہر جنس اور ہر عمرکے فطری وظا نُف کو یورا کرنے کی اعلیٰ صلاحیت ہی ہے ہم فظنت کا اندازہ کر سکتے ہیں۔ جب ہم یہ کتے ہیں کہ پچھلے زمانوں میں فطین زیادہ ہوتے تھے'اب کم ہوتے ہیں تو غالبا ہم میں غلطی کرتے ہیں۔ ہم آج فطنت کی توقع انہی میدانوں میں كرتے ہيں جن ميں وہ يہلے بھلا بھولا كرتى تھى۔ يہ بہت ممكن ہے كہ ہمارى وہ ذہنى قوت جو يہلے اوب اور فن کی تخلیق کیا کرتی تھی'اب سائنس اور صنعت کے وسیع شعبوں میں سا جاتی ہو۔ ہم آج انے نے علم اور نئ طاقت کے ذریعے مادی دنیا کی از سرنو لتمیر کرنے میں مصروف ہیں۔ ہارے ہاں عظیم مخترع اور سائنس دان بین الا قوامی تجارت کے منظمین اور وہ سرمایہ دار ہیں جن کا اثر ساری دنیا پر پھیلا ہوا ہے۔اس زمانے میں افلاطون شیک پیر 'لیونار ڈو اور جستھوون کی توقع رکھنا غلطی ہے۔ غالبًا فطنت کے معاملے میں مرداس لیے عورتوں سے بڑھ گئے ہیں کہ فطین عموماً ہرجنس کی تعلیم یافتہ اقلیت میں بیرا ہو تا ہے۔ جب تک کہ دونوں جنسوں میں اعلیٰ تعلیم یانے والوں کا تناسب برابرنہ ہو' مردوں اور عورتوں کا مقابلہ کرنا ایک خطرناک غلطی ہے۔ لاکھوں تعلیم یافتہ مردوں میں ے چند مرد فطین ہوتے ہیں اور سینکروں تعلیم یافتہ عورتوں میں سے چند عورتیں صاحب فظنت ہوتی ہیں۔ جب انہیں مواقع اور تربیت میسر ہوتو عور تیں سفوجیسی عظیم شاعرات 'جارج ایلیٹ جیسی عظیم ناول نویس' مادام کیوری جیسی عظیم ما ہر طبیعیات' ہائی پیشیا اور سونیا کاؤلوسکی جیسی عظیم ما ہر ریاضی 'اسپشیا اور مادام ڈیشیل جیسی عظیم مفکر اور ملکہ الزیتھ اور کیتھرائن ڈی میڈیسی جیسی ساستدان پدا کرتی ہیں۔ یہ قابل تعجب بات ہے کہ ان ناخو شگوار حالات کے باوجود عورتوں میں بت می فطین عور تیں پیدا ہوئی ہیں۔ غالبًا عور توں میں وہ جسمانی قوت محض نہیں ہوتی جو فنی تخلیق کے لیے لازی ہے۔ غالبان میں مردوں کا ساوہ احساس حن نہیں ہوتا جو روح کو تخایق پر آمادہ کرتا ہے۔ بالعموم عورت اپنے شوہر میں حن نہیں بلکہ قابلیت اور طاقت ڈھونڈ تی ہے جو کہ پناہ کی ضامن ہوتی ہے۔ مرداینے انتخاب میں حن کو زیادہ اہمیت دیتا ہے' اس لیے نہیں کہ حن مرت کا ضامن ہوتی ہے۔ مرداینے انتخاب میں حن کو زیادہ اہمیت دیتا ہے' اس لیے نہیں کہ حن مرت کا ضامن ہے بلکہ اس لیے کہ وہ طاقت اور صحت کی علامت ہے۔ عورت اپنے جمالیا تی ذوق کو انتخاب شوہرکے وقت نظرانداز کر دیتی ہے کیونکہ وہ غالب نہیں بلکہ مغلوب بننا چاہتی ہے۔ اس لیے وہ فن کی تخلیق نہیں کرتی' فن کی تحریک کرتی ہے۔ غالبا اسے مرد میں' مغرور اور مضحکہ خیز مرد میں وہ خون کی تخلیق نہیں کرتی' فن کی تحریک کرتی ہے۔ غالبا اسے مرد میں' مغرور اور مضحکہ خیز مرد میں دہ نظر نہیں آتا جو اسے تخلیق پر اکساسکے۔ وہ تخلیق حسن کیوں کرے جبکہ وہ خود پیکر حسن ہے۔ ندہ حسن حسین ترین فن سے بہتر ہے اور ذہانت سے زیادہ قابل تعریف ہے۔ وہ اول الذکر کا مقصد ہے۔ اگر زندگی حسین ہوتی تو اسے ذہانت کی ضرورت ہی نہ ہوتی مرجشمہ اور مو خر الذکر کا مقصد ہے۔ اگر زندگی حسین ہوتی تو اسے ذہانت کی ضرورت ہی نہ ہوتی اور آگر وہ ذہین ہوتی تو وہ حسین بننے کی کوشش کرتی۔

## ۵- كيايه اختلافات فطري بين؟

اب فقط یہ سوال پوچھنا باقی ہے کہ آیا یہ ذہنی اختلافات فطری ہیں یا اکتبابی؟ اس سوال کا جواب دیتا مشکل ہے۔ یہ ایک ایما موضوع ہے جس کے متعلق سائنس فلفہ کی طرح 'علم کم اور مفروضے زیادہ مجم پہنچاتی ہے۔ ہم یہ کمہ سے ہیں کہ اگرچہ یہ اختلافات ساخت اور وظفے کے بنیادی اختلافات پر بنی ہیں 'یہ افراد میں زیادہ تر اجتائی اثرات کے تحت پدا ہوتے ہیں۔ دنیا کے اکثر حصوں میں وہ ان تصورات پر بنی ہیں جو مردوں نے اپنے فائدے اور تسکین کے لیے عورتوں کے متعلق تیار کیے ہیں اور ماحول کے ہزاروں اثرات کے ذریعے ان پر حاوی کررکھے ہیں 'جساکہ ایک متعلق تیار کیے ہیں اور ماحول کے ہزاروں اثرات کے ذریعے ان پر حاوی کررکھے ہیں 'جساکہ ایک لیڈی پر وفیسر نے کلھا ہے: "لوگوں میں انفرادت پدا کی جاتی ہے۔ انہیں فکرو عمل میں آزادی کی تربیت دی جاتی ہے۔ انہیں اس بات کا احساس دلایا جاتا ہے کہ عورتوں میں فکریا عمل کی آزادی ایک خابی جاتی ہے۔ انہیں اس بات کا احساس دلایا جاتا ہے کہ عورتوں میں فکریا عمل کی آزادی ایک خابی خابی ہے' ایک غیرنسائی صفت ہے۔ ایک لاکے کو یہ احساس دلایا جاتا ہے کہ ورتوں میں فکریا عمل کی آزادی ایک خابی کا انجھار کی نئے کام کے انجام دینے پر ہوگا۔ ساج لاکیوں ورتوں میں فکریا عمل کی آزادی ایک خابی کا انجھار کی نئے کام کے انجام دینے پر ہوگا۔ ساج لاکیوں کے کوئی ایسی توقع وابستہ نہیں کر آ"۔

ایک خاص معنی میں ہم ایک وسیع تجربے کی بنا پر اس سوال کا ایک معقول جواب دیے کے قابل ہو گئے ہیں کہ کیا مردول اور عور توں کے ذہنی اور اخلاقی اختلافات موروثی ہیں۔ اقتصادی حالات نے ایک تجربہ کیا ہے اور زندگی خود ایک تجربہ گاہ بن ہے جیسے قدرت نے اس سے ایک

عالمگیر تجربے کے ذریعے خود اس مسئلہ کو حل کرنے کی ٹھانی ہو۔ مرد ذہنی طور پر عور توں ہے بہتر ہیں۔ کیا یہ تفوق فطری ہے یا اکتسابی؟ اس سوال کو حل کرنے کے لیے یہ لازی تھا کہ عور توں کو کثیر تعداد میں ان متنوع اور متحرک صنعتی حالات کے سپرد کر دیا جاتا جو مردوں کی لتمبر کر رہے تھے۔ ان حالات نے کتنی سرعت سے عور توں کے ذہن اور شخصیت کو بدل دیا تھا۔ سارے انگلتان اور نصف امریکہ میں یہ تجربہ ہو تا رہا کہ کارخانوں ' وفتروں اور دیگر پیشوں کے دروازے دونوں جنسوں پر کھول دیئے گئے۔ اقتصادی حالات نے لاکھوں کروڑوں عور توں کو گھروں سے نکال کر صنعتی اور تجارتی دنیا میں مردوں کے دوش بدوش لاکھڑا کیا۔ اس تجربہ کا کیا نتیجہ ہوا؟

متیجہ یہ ہوا کہ آزاد عورتوں میں ایک ایبا فوری انقلاب آیا کہ دنیا دنگ رہ گئے۔ تمن تسلول کے اندر اندر صنعت کے ان نے کارندوں نے ہراس میدان میں قسمت آزائی کی جہاں جسانی طاقت لازی نہیں تھی' اور ہرمیدان میں انہوں نے مردول کی ذہنی اور اخلاتی صفات کا اکتباب کیا اور اس طرح کہ مسیحیت کا ہر معلم اخلاق صنف تازک کے مردانہ خصائل کے اکتباب پر انسوس کرنے لگا۔ قانون' طب' حکومت' ڈاکہ غرضیکہ ہر شعبے میں عورتوں نے یہ ثابت کر دکھایا کہ عورتیں اپنے محدود مواقع کے باوجود مردول کا مقابلہ کر سمتی ہیں۔ کالجول میں ان لؤکیوں نے تعلیم بائی جن سے کوئی مرد شادی کرنے پر رضامند نہیں ہو تا تھا' کیو نکہ ان کے ذہنی تفوق کا یہ بھی تقاضا کی جن سے کوئی مرد شادی کرنے پر رضامند نہیں ہو تا تھا' کیو نکہ ان کے ذہنی تفوق کا یہ بھی تقاضا کے مرد کے غلبہ کو تشلیم نہ کریں اور یہ بات ہر مرد کو تاگوار تھی۔ جول جول دکانوں اور کارخانوں نے کھیتوں اور گھروں کی جگہ لینی شروع کی' جنوں کے درمیان ذہنی اور اخلاقی اختلاف گھٹتا گیا۔

ہم بعد میں اس انقلاب کا زیادہ تفصیل سے مطالعہ کریں گے۔ اس وقت ہم صرف کی بیجہ نکال کتے ہیں کہ اگر عورتوں نے مرد کی پیشہ ور زندگی کی پوری نقل کرنے کی ٹھانی تو وہ اس کا مقابلہ کر سکیں گے 'اور ذہنی اور اخلاقی صفات میں مرد اور عورت میں کوئی فرق نہیں رہے گا۔ لیکن عالبًا عور تیں اچھے ذوق کا ثبوت ویں گی۔ نقالی کا یہ ہنگامی دور ختم ہو جائے گا۔ وہ سمجھ لیس گی کہ نقل خوشامد کی ایک فتم ہے اور مرد اس خوشامد کے مستحق نہیں۔ وہ یہ جان لیس گی کہ علم ذہات نہیں ہے اور یہ کہ مرت حسن اور کمال کی طرح فطری رجی نات کی شکیل میں مضمرہے۔ حریت پند عور تیں ناکمل مرد نہیں بلکہ کمل عور تیں بنتا چاہیں گی۔ وہ مامتا کو ایک ایسا فن بنا دیں گی جس کے لیے اس محنت اور ذہانت کی ضرورت ہے جو کل پر ذول کے جو ڈ تو ڈ میں صرف ہو تی ہے 'شاید وہ یہ بھی سمجھ لیس گی کہ یہ بہترین فن ہے۔

ان کی نئی آزادی اسنے ہی پیچیدہ اور اہم مسائل کا پیش خیمہ بنتی ہے جتنے کہ ان کے عمد غلامی سے وابستہ تھے۔ اس معاملہ میں مرد ان کی مدد نہیں کر سکتے۔ کیونکہ مرد کا ذہن اتنا میکا کئی اور درشت ہے کہ وہ ان نازک اور خطرناک تبدیلیوں کو نہیں سمجھ سکتا جو عورت کی زندگی اور زہن میں انتظار پیدا کر رہی ہیں۔ صرف اس کا نیا علم ہی نئے حالات پر قابو پا سکتا ہے۔ غالبًا وہ کامیاب ہوگ۔ وہ قوت جس نے اسے آزادی دلائی تھی' آزادی کے پیدا کیے ہوئے مسائل بھی حل کرے گی۔ وہ کوئ ایس سبیل نکال لے گرم سے اس کی نرم مزاجی جو محبت اور مامتا میں کمال حاصل کرتی ہے۔ اس کی استعداد' بیدار مغزی اور لافائی حسن کے ساتھ مربوط اور ہم آہنگ ہو جائے!



# باب تنم عصرحاضر کی عورت

# ا- انقلاب عظيم

ہمارے جدید شہروں کی صنعت زدہ عورت ایک لاٹانی جنس ہے جس کی تاریخ میں نظیر نہیں ملتی۔ اگر ہم تصور میں اپنے آپ کو ۲۰۰۰ء میں لا کھڑا کریں اور پھریہ سوال پو چھیں کہ بیبویں صدی کے آغاز میں انسانی نقطۂ نظر سے کون سااہم واقعہ پیش آیا تھاتو ہم یہ دیکھیں گے کہ اس کا جواب نہ جنگ عظیم ہے نہ روسی انقلاب 'بلکہ عورت کی حیثیت کی تبدیلی۔ تاریخ میں اتنے مخضر عرصہ میں شاید ہی بھی ایسا عظیم انقلاب رونما ہوا ہو۔ مقدس خاندان جو اجتماعی نظام کی بنیاد تھا' منا کتی نظام جو نہمیں جو انسانی شہوت اور غیر مستقل مزاجی کے خلاف ہماری مدافعت تھا اور وہ پیچیدہ اخلاقی نظام جو ہمیں برریت سے ابھار کر تہذیب اور خوش اخلاقی کی بلندیوں کی طرف لے جاتا تھا'اس مضطرب انقلاب برریت سے ابھار کر تہذیب اور خوش اخلاقی کی بلندیوں کی طرف لے جاتا تھا'اس مضطرب انقلاب برریت ہے جو ہمارے تمام اداروں کی زندگی اور فکر کی تمام راہوں میں نظر آتا ہے۔ ہم اس ب

عورت کی حیثیت ایک گھر بلو کنیز 'اجتماعی ترضیع یا جنسی سہولت کے وسلے کے پچھ اور ہوتی جارہی ہے۔ یہ احساس ہماری صدی سے پہلے بھی موجود تھا لیکن اس احساس (یا بغاوت) کی حیثیت ایک غیرا خلاقی استثناء کی سی تھی جے عبرت کی نظر سے دیکھا جاتا تھا۔ افلاطون نے عورت پر تمام پیٹوں کے دروازے کھول دینے کی اپیل کی تھی۔ لیکن ارسطونے جو اپنے عمد کے تعصبات کا احرّام کرتا تھا 'عورت کی توجیہ یہ کی کہ وہ رکی ہوئی نشود نما ہے۔ وہ فطرت کی مرد بنانے میں تاکامی ہے۔ عورت نظاموں کی طرح ایک اور فی حیثیت رکھتی ہے اور اس لیے ساسی اور اجتماعی معاملات میں شرکت کرنے کی اہل نہیں ہے۔ یہودیوں کے خداوند کا بھی بھی خیال تھا۔ اس کے آخری تھم میں خیال تھا۔ اس کے آخری تھم میں

یویوں اور ہاؤں کو وہی مرتبہ دیا تھا جو مویشیوں اور جائیداد کو دیا تھا۔ یمودیوں کا خدا یمودیوں کی جوبیت سمجھتے تھے۔ ایک لابدی شخصیت کا آئینہ دار تھا اور یموں ہر جنگجو قوم کی طرح عورت کو مصیبت سمجھتے تھے۔ ایک لابدی مصیبت جو بہیوں کا واحد سرچشمہ ہونے کی حیثیت سے برداشت کی جاتی تھی۔ قدیم یمودیوں کے مصیبت جو بہیوں کا واحد سرچشمہ ہونے کی حیثیت سے۔ اس ماں کو جو لڑکی کو جنم دیتی تھی ' دوجند ہاں جب بیٹی پیدا ہوتی تھی تو چراغ نہیں جلائے جاتے تھے۔ اس ماں کو جو لڑکی کو جنم دیتی تھی ' دوجند تطاہر کی ضرورت ہوتی تھی اور ہر یمودی لڑکا با تاعدہ سے دعا کرتا تھا ''اے خدا! بیس تیرا ممنون ہوں کہ تو نظیر کی ضرورت ہوتی تھی اور جب تک فوموں سے مختلف نہیں تھے بلکہ کئی حیثیتوں سے اپنے زمانہ کے اخلاقی نظام سے بہت آگے تھے۔ اہل مشرق عورت کو جب تک دہ بیٹوں کی ماں نہ بن جاتی ' تھارت کی نظر سے دیکھتے تھے اور جب تک وہ بیٹے کی جنگ میں خاہ افلاطون نے بھی غدا کا شکرا دا کہا کہ اس نے اسے مردنایا۔

اس دن ہے آج تک عورتوں کی حیثیت میں لاکھوں تبدیلیاں رونما ہو کیں۔ ہم ان سب
کو یماں بیان نہیں کریں گے۔ یو تانی طوا نفیں جو قدیم انتھنز کی زندگی کو ر نگین بناتی تھیں اور جدید
زمانے کے بادشاہوں کی درباری رقاصاؤں نے جنسی جاذبیت کے فن کی پرورش سے مرد کے غلب
ہے نجات عاصل کی تھی۔ اسپشیا اور فرائن کا مفکروں اور فنکاروں سے میل جول تھا۔ ڈوباری اور
پومپاڈور کی صحبتیں دنیا کے بختہ ترین تھن کا ذہنی مرکز بن گئی تھیں۔ پچھ وقت تک انقلاب فرانس
عالگیر آزادی کا ضامن بنا رہا۔ کنڈور سے نے قومی اسمبلی میں عورتوں کے حق رائے دہندگی کی
عرضد اشت بیش کی اور میری دول سٹون کرافٹ نے مردوں کے حقوق میں عورتوں کے حقوق کا
اضافہ کیا۔ لیکن جب کشت و خون ختم ہوا اور عورتوں نے فرانس کی آزادی پر اپنے پانچ لاکھ بیوں کو
قربان کر دیا تو انہوں نے دیکھا کہ آزادی کے علمبردار آزادی اور مساوات کو اپنے گھروں کے اندر
دیکھنے کے روادار نہیں۔ آزادی فقط مردوں کے لیے تھی اور محض قواعد کی روسے مادہ تھی۔

کی خیالات ہمارے زمانہ میں بھی موجود ہیں۔ ہم میں سے کس مرد کو جس کی عمر چالیں سال سے زیادہ ہواد ٹو وا گینگر کا یہ قول یاد نہیں کہ عورت ایک بے روح حیوان ہے۔ ہم میں ہے کس مرد نے عور تول کے بارے میں شوپنمار کے مضمون کا لطف نہیں اٹھایا۔ شوپنمار کہتا ہے کہ "عورت ایک کو آہ قد' تنگ کندھوں' چوڑے کولموں اور چھوٹی ٹا نگوں والی جنس ہے"۔ جب نیط نے ہمیں یہ تلقین کی کہ "جب تم عورت کے پاس جاؤ تو اپنی چابک نہ بھولنا"۔ تو کیا ہم مردوں کو تفوق کا احساس نہیں ہوا۔ ہم اس امر کو نظرانداز کر جاتے ہیں کہ یہ دل فریب کتابیں جنسوں کی دائی بیکار کا ایک جھے ہیں۔ یہ کتابیں محصور سپاہیوں کی دفاعی تدابیر ہیں۔ فکست خوردہ مردوں ک

حکمت کی آواز ہیں۔ ہم نے یہ نہیں دیکھا کہ ایک حینہ نے بائرن کے حسن اور رتبہ سے متاثر ہوکر شوپنار کو محکرا دیا تھا۔ نیطتے یورپ کے کئی ممالک میں لوسلوے کا پیچھاکر تا رہا اور اسے اپنے علم و فضل سے متاثر کرنے کی کوشش کرتا رہا۔ لیکن وہ اسے حاصل کرنے میں ناکام رہا۔ وہ مغرور فطین وا نیستگرو ۔ بینا کے ایک ہوٹمل کی ملازمہ کی محبت میں گرفتار تھا۔ جب اس ملازمہ نے اسے محکرا دیا تو اس نے بیستھوون کے گھر میں خود کئی کرلی۔ ہم یہ کتابیں خوشی سے پڑھتے ہیں کیونکہ یہ ہماری اس جم ہیشہ محبت کرتے رہیں گے۔ جنس سے ہم ہیشہ محبت کرتے رہیں گے۔

مناء تک عورت کو کوئی آئینی حقوق حاصل نہیں تھے۔ انیسویں صدی میں افریقہ کی عور تیں زراعتی مثینوں کی طرح بکتی تھیں۔ تاہیتی اور نیوبرٹین میں وہ سوروں کو دودھ بلاتی تھیں۔ انگلتان میں شو ہر بیوی کو بری طرح زدو کوب کر سکتا تھا۔ وہ ہر رات زنا کر سکتا تھا اور بیوی کے پاس سوائے اس کی نقل کرنے کے اور کوئی علاج نہ تھا۔ اگر وہ چے کماتی تو وہ مرد کی ملکت ہوتے۔ اگر وہ شادی میں جائیداد ساتھ لاتی تو وہ مرد کے تصرف میں جلی جاتی۔ یہ بات کسی مرد کے وہم و گمان میں میں ختی نہ تھی کہ وہ بھی نہ آئی تھی کہ وہ بھی کہ وہ بھی کارخانوں میں کام کرے گی یا اسے حق رائے دہندگی حاصل ہوگا۔

اور بھی بید انقلاب عظیم آیا۔ ان حین لونڈیوں نے آزادی اور مساوات کے نعرے بلند

کے۔ انہوں نے کھڑکیاں توڑ دیں 'لیٹر بکس جلا دیۓ ' لمبے لمبے جلوس نکالے اور پر زور تقریب

کیس۔ انہوں نے عزم آئی سے کام لیا اور اپنے مقصد میں کامیاب ہو گئیں۔ اب ہم انہیں زود کوب نہیں کر سکتے۔ اب وہ ہمارے لیے کھانا نہیں پکا تیں۔ اب وہ شام کو ہمارے ساتھ گھر میں ندو کوب نہیں کر سکتے۔ اب وہ ہمارے گناہوں کی فکر کرنے کی بجائے اپنے گناہوں میں مصروف ہیں۔ انہیں اس وقت روحیں اور ووٹ حاصل ہوئے جبکہ مردوں نے اول الذکر کو کھو دیا اور ثانی الذکر کو بھلا دیا مفرور مرد بھی ان فنون کا تنہا ہم ہما ہم گاری بین ٹیس بیوں کی تا ہم اور سوچتی ہیں۔ اور مفرور مرد بھی ان فنون کا تنہا ہم ہما ہم آئے گھر میں بچوں کی تگمداشت کرتا ہے۔

#### ۲- اسباب

ہم ان اداروں اور رسموں کے تنزل کی کیو نکر توجیہ کر سکتے ہیں جو مسیحی عمد سے بھی زیادہ قدیم تھیں۔ اس انقلاب کی بنیادی وجہ مثینوں کا غلبہ تھی۔ عور توں کی آزادی صنعتی انقلاب کا ایک حادثہ تھی۔

اس انقلاب نے ایک وسیع پیانہ پر عورتوں کو صنعت میں شامل کر دیا۔ ان کی مزدوری مردوں کی مزدور اجرت زیادہ مانگتے اور بات بات پر

جھڑتے۔ پچپلی صدی میں انگلتان میں مردوں کو کام ملنا مشکل ہو تا تھا۔ لیکن ان کی بیویوں اور بچوں کو کار خانوں میں کام کرنے کی صلائے عام تھی۔ سرمایہ دار محض منافع حاصل کرنے کی تدبیریں پوتا ہے۔ اسے اخلاقی اداروں سے کوئی سرو کار نہیں۔ انیسویں صدی میں انگلتان کے وطن یرست سرمایه داروں نے گھروں کو تباہ کرنے کی غیر شعوری سازش کی تھی۔

حاری بڑی بوڑھیوں کی آزادی کے سلسہ میں پہلا آئینی قدم ۱۸۸۲ء میں اٹھایا گیا۔ اس سال برطانیہ میں فرمان جاری کیا گیا کہ عور تیں اپنی کمائی ہوئی مزدوری اپنے پاس رکھ سکتی ہیں۔ یہ ایک نہایت اخلاقی قانون تھا اور مسحیت کے بنیادی اصولوں کے عین مطابق تھا۔ اسے کارخانہ داروں نے دارالعوام میں اس لیے پیش کیا تھا کہ انگلتان کی عور تیں مشینوں پر کام کر سکیں۔ تب ہے لے کر آج تک منافع کی ترغیب عورتوں کو گھرے نکال کر دکانوں کا غلام بنا رہی ہے۔ آج انگلتان میں ہردو میں سے ایک عورت کسی دفتریا کارخانے میں کام کرتی ہے۔ صنعتوں میں عورتوں كا تناسب مردول كے تناسب سے چار گنا زيادہ تيز رفقاري سے بڑھ رہا ہے۔ مستقبل كے شهرول ميں غالنا ہر عورت گھرے باہر کام کرے گی۔ (سوائے زیگل کے نادر مواقع یر) ہم میں ہے بعض لوگول کے لیے یہ تصور ناخوشگوار ہے لیکن ہم بھی دس میں برس کے اندر اس انقلاب کے خوگر ہو جائیں گے۔ ہرعادت معقول معلوم ہوتی ہے۔

عورتوں کی صنعت زدگی کا مطلب لازمی طور پر گھریلو زندگی کا خاتمہ ہے۔ جوں جوں بئ مثینوں کا سلاب ایرا اور صنعت کے نئے طریقوں نے قیمتوں میں کمی پیدا کر دی 'کارخانوں نے گھریلو د متکاریوں کو ختم کر کے عور توں سے گھریلو دلچیدیاں چھین لیں۔ آہتہ آہتہ وہ اپنے قدیم فرائف سے محروم کر دی گئیں۔ گھر کی فضا بے کیف ہو گئی اور عورت بریکار اور غیرمطمئن رہ گئی۔ عورت تعریف کی مشخق ہے۔ وہ گھر کو چھوڑ کر کارخانے میں گئی۔ اس نے اس کام کی

تلاش کی'جو اس کے ہاتھوں سے نکل چکا تھا۔ وہ جانتی تھی کہ کام کے بغیروہ ایک بے معنی طفیلی بن جائے گی جو کسی متمول گھرانے کی آرائش یا جسمانی طور پر کسی انحطاط پذیر ہخض کی ہوی بن جائے گ-وہ اپنی شخواہ اس خود پسندی اور شادمانی سے پاتی جس کے ساتھ کوئی لڑ کا مدرسہ کو اس لیے خبراد کتا کہ صنعتی ملازمت کے ذریعے بلوغت حاصل کرے۔عورتوں نے یہ نئی غلامی اس لیے قبول کی

کہ انہیں کوئی کام کرنے کی خوشی عاصل ہو سکے۔

چونکہ گھراب وہ جگہ نہیں رہی تھی جہاں کوئی کام ہوسکتا یا لوگ اطمینان سے زندگی بسرکر عے۔ مردوں اور عور توں نے اسے ترک کر دیا اور مشترکہ فلیٹوں میں رہنے لگے۔ ان کی زندگی منجو شام گھرے یا ہر گلی کوچوں کے شور وغوغا میں بسرہوتی۔ ایک ادارہ جو دس ہزار برس سے قائم تھا'

ایک ہی نسل میں تباہ ہوگیا۔ ماہرین نفسیات اجتماع یہ کہا کرتے تھے کہ ادارے رسم و رواج اور اظلاق آہستہ آہستہ تبدیل ہوتے ہیں۔ لیکن یہ تاریخ تدن کا ایک عظیم ترین انقلاب چٹم زدن میں رونما ہوگیا۔ ہمارے مدروں ' مبلغوں اور سیاست دانوں نے ہمیں یہ تنبیہہ کی تھی کہ اشتراکی گھروں کو تباہ کردیں گے لیکن ان کے دیکھتے دیکھتے اقتصادی انقلاب کی غیر شخصی قوتوں نے اس المیہ کو تکمل کردیا۔

بچائی شوخیوں اور شور وغوغا ہے گھر کو زندہ کر سکتے تھے۔ لیکن صنعتی انقلاب اپ ساتھ انہیں بھی بہا کرلے گیا۔ بچ جو وسیع کھیوں میں مدد بہم پہنچاتے اور باعث مرت بنے 'جرے ہوئے شہروں اور چھوٹے جھوٹے گھروں میں محض ایک مصبت بن گئے تھے۔ دنیا میں مزدوروں کی افراط تھی۔ تولید کی زر خیزی ختم ہوگئ کہ کمیں لوگ ہمیشہ کے لیے مفلس اور جائل نہ رہ جائیں۔ مشینوں کی آمد سے کارخانوں کی بنا پر شہر تعمیر ہوئے اور شہروں سے جمہوریت مشینوں کی آمد سے کارخانوں کی بنا پر شہر تعمیر ہوئے اور شہروں سے جمہوریت اشتراکیت اور ضبط تولید کو جنم دیا۔ یہ انقلاب کی کے اختیار میں نہیں تھا۔ ضبط تولید کے سلط میں عورتوں کے حقوق کے متعلق شاندار کتابوں کا اس سے کوئی تعلق نہیں اور پادر یوں اور حاکموں کی پند و نصیحت اس کی روک تھام نہ کر سکی۔ اس کے دنائج سے دامن بچانے کی فقط نہی صورت تھی کہ پیر و نصیحت اس کی روک تھام نہ کر سکی۔ اس کے دنائج سے دامن بچانے کی فقط نہی صورت تھی کہ این ورپ اور امریکہ کی تجھل صد سالہ تاریخ کو بدل دیا جاتا۔ لیکن تاریخ بھی لوث کے نہیں آتی 'وہ اپنی رہتی ہے۔

شروں میں بچ فقط ایک سامان عیش تھے کو نکہ بانچ سال کا بچہ کوئی کام نہیں کر سکتا تھا اور فاندان میں ہرنیا اضافہ کرایہ کے بوجھ کوگراں تر کرویتا تھا۔ تولید اب ایک عام واقعہ نہیں رہی تھی بلکہ اس نے ایک خطرناک عمل جراحی کی صورت اختیار کرلی تھی۔ کارخانوں میں کام کرکے عورت جسمانی طور پر ناتواں ہوگئی تھی۔ جدید مردوں کے انحطاط پذیر جمالیاتی شعور نے اور نازک اندام عورتوں کی مدح سرائی نے حالات اور بھی بگاڑ دیئے تھے۔ صحت مند عور تمیں ہمارے فنکاروں اور کامیاب مردوں کے ذوق کی تسکین نہیں کرتی تھیں۔ کیونکہ ان کے لیے حسن تندرست مامتا کی عملنات کی بجائے ہنگامی جنسی کشش کا نام تھا۔ عور تمیں بچ پیدا کرنے کے ناقابل ہوتی گئیں۔ بہاں تک مکن ہوتا وہ تولید سے گریز کرتمیں۔ ان کے شوہران سے اکثر و بیشترانفاق کرتے۔ وہ جہاں تک مکن ہوتا وہ تولید سے گریز کرتمیں۔ ان کے شوہران سے اکثر و بیشترانفاق کرتے۔ وہ ناوان یہ نہیں جانچ کہ بچوں پر رقص و مرود سے کم خرج ہوتا ہو۔

آلات صبط تولید کی ایجاد نے عورت کی آزادی میں ہاتھ بٹایا۔ بچوں کی عگمداشت کے فرض سے آزاد ہو کر عورت دفتر اور کارخانوں میں ساگئ۔وہ کارخانے میں مرد کے دوش بدوش کام کرنے گئی۔وہ مردوں جیسی سوچ سوچے گئی اور مردوں جیسی زبان بولئے کی۔وہ مردوں جیسی کام کرنے گئی مردوں جیسی سوچ سوچے گئی اور مردوں جیسی زبان بولئے

گئی۔ عورتوں کو آزادی نقالی کے ذریعے حاصل ہوئی۔ جدید عورت نے روایتی مردکی اچھی اور بری سب عادات اپنالیں۔ اس نے سگریٹ پینے ' غلاظت بکنے 'لاادری بننے ' بال کٹانے اور پتلونیں پہننے میں مردکی نقل شروع کر دی۔ نئے حالات نے مردول میں نسائیت اور عورتوں میں مردانہ صفات پیدا کر دیں۔ یکسال پٹنے اور کیسال حالات نے دونوں جنسوں کوایک ہی سانچ میں ڈھال دیا۔ ایک نسل کے بعد افسوسناک پیچید گیوں سے بہتے کے لیے مصنوعی علامتوں کے ذریعے مردول اور عورتوں میں فرق کرنا پڑے گا۔ اب بھی ان میں تمیز کرنا خاصا مشکل ہے۔

جب ہم اس دہشت کا خیال کرتے ہیں جو پچھلے زمانے کے لوگوں کو بانچھ پن کے تصورے ہوتی تھی تو ہمیں اس انقلاب عظیم کا احساس ہو تا ہے کہ آج عورتوں کے لیے بانچھ ہونایا ایک بچہ کی ماں بنیا فیشن میں واخل ہے۔ ہمارے زمانے سے پہلے عورت کا احرّام اس کے بچوں کی تعداد کے مطابق ہو تا تھا۔ عورت کا کام ماں یا طوا نف بننا تھا اور اس سے یہ توقع کی جاتی تھی کہ وہ اپنے کام کو یوری طرح نبھائے گی۔ ہرروز میحی اور غیر میجی انسان اپنے خداؤں اور دیو ٹاؤں سے بچوں کے عطیہ کی دعا مانگتے تھے۔ لوگ وظیفے پڑھتے 'مقدس مقامات پر جاتے اور دیگر رسوم ادا کرتے۔ مایا قوم کے لاولدلوگ بچوں کے لیے روزے رکھتے عبارتیں کرتے اور ولدیث کی دیوی کی خوشنوری حاصل كنے كے ليے قيمتى نذرانے جڑھاتے۔ كى نے ايك افراقى بادشاہ سے يوچھاكه "آپ كے كتنے بج من؟"تواس نے نمایت افسوس کے ساتھ یہ جواب دیا "بہت کم میرے فقط سر بچ ہیں!" ماؤں کی تصویریں جمیں کیوں اس قدر متاثر کرتی ہیں؟ کیونکہ بوے شہروں کے وجود میں آنے سے پہلے بچوں کی کثر تعداد میں ضرورت ہوتی تھی اور ہمارے احساسات اس ضرورت کے مطابق پردان چڑھے تھے۔ اب شہریوں کو بچوں کی ضرورت نہیں رہی۔ شہرا بی درخثال روشنیوں اور طویل راتوں کی کشش سے صحت مند دیماتوں کو اپنی طرف تھینج لیتے ہیں۔ نیا خدادند رنگین نور ے چکتاد کمتا اپنے بازو پھیلا آ ہے اور دیماتی یج اس کے بازوؤں میں سٹ آتے ہیں۔ ہرسال دہ لا کھوں کی تعداد میں آتے ہیں اور بہت جلد ہی عقلند اور بانچھ ہو جاتے ہیں۔شہری یہ نہیں مانے کہ انہیں بچوں کی ضرورت ہے' اس لیے وہ عورتوں کو طوا نف بننے کی تربیت دیتے ہیں اور ان کے ولول کو مامتا سے داغد ار نہیں کرتے۔ولدیت کا شوق 'جو بھی کھار ہماری مشکک اور سرد روحوں کو گرما تا ہے ' ہماری آبائی دیماتی زندگی کی یادگار ہے۔ جب عور تیں بچے جنتی تھیں' وہ حالات مف مے ہیں۔ لین مارے احساسات اب بھی زندہ ہیں۔ ہم میں سے وہ لوگ جو انیسویں صدی میں پیدا ہوئے تھے اور کھیتوں کی فضا میں پروان چرھے تھے' تادم مرگ اس بات پر بھین رکھیں سے کہ جن لوگوں کے ہاں بچے نہیں 'انہیں خوشی میسر نہیں آ کتی اور یہ کہ تندرست اور توانا بیوں اور نیک

اور رحم دل بیٹیوں کے ایک خاندان کی تعمیر کے لیے جدید آرٹ کی تصویریں بنانے 'جدید موسیقی تخایق کرنے یا جدید عورت کی صرورت مضامین لکھنے سے کہیں زیادہ جرات اور توازن شخصیت کی ضرورت ہے۔

### ۳- ہاری بٹیاں

عورت کی آزادی ان اقتصادی تبدیلیوں کی رہین منت ہے جن کی وہ خود ذمہ وار نہیں ہے اور اس لیے وہ ندمت کی سزاوار نہیں۔ اس حقیقت کو مد نظر رکھتے ہوئے ہمیں چاہیے کہ ہم عورت کا مطالعہ کسی قدر غیرجاندار ہو کر کرس۔

وہ غیر معمولی کیا کے ساتھ صنعتی زندگی کے تقاضوں کے ساتھ مطابقت پیدا کر دہ ہے۔

ذہانت کے اکثر حربے جنہیں نئی نفسیات بنیادی طور پر مردانہ صفات سجیتی تھی عور تھی انہیں بدی

سرعت سے سکھ رہی ہیں۔ ان دفتروں میں کام کرنے والی لڑکیوں کو دیکھو' ان میں شاید کوئی نیا کام

شروع کرنے کی ہمت کم ہوتی ہے (سوائے جنی معاملات کے) لیکن ان کی خاموثی' قابلیت' ان کی

متعقل خوش خلتی 'بغیر نمائش کے دفتروں کا سارا کام کرنے کی صلاحیت ہم میں چرت اور تعریف کے

ملے جلے جذبات پیدا کرتی ہے۔ ایک دو تسلوں میں صنف نازک نے صنعت میں وہ مقام حاصل کیا

ہے (اور سوائے محض جسمانی پیشوں کے ہر میدان پہ ایسے چھا گئی ہیں) کہ اگر آج جان سٹورٹ ٹل

انہیں دیکھا تو چران رہ جا تا کہ اس نے جن مخالف کے ساتھ کتی کم تو تعات وابستہ کی تھیں۔ ہم سے

مورتوں کی بھتر موقع شناسی اور تفاصل پر قابو پانے کا ملکہ مردوں کی زیادہ طاقت کے ساتھ برابر کی

انہیت رکھے۔ جب برتی قوت صنعت میں سے غلاظت اور جسمانی محقن کے امکانات دور کروے گ

تومرد کو اقتصادی دنیا میں اپنی حیثیت قائم کرنے کے لیے زیادہ ذہانت سے کام لینا بڑے گا۔

سیاسیت میں ہماری بیٹیاں البتہ اتن زیادہ خوش نصیب نہیں رہیں گ۔ صنعت زدہ عورت کواس کھیل میں اس لیے البحنا پڑا تھا کہ وہ مردول کے بنائے ہوئے قوانین کے ظاف اپنی حفاظت کرسکے۔ کیا مردول نے بزارول قانونی حدید یول سے اپنے جابرانہ حقوق کو محفوظ نہیں کرلیا تھا؟ ان حدود کو ٹوٹنا تھا اور اس جنس کی توانائی کو جذب کرنے کے لیے ہر راہ کو کھلنا تھا۔ کتنی یک سوئی اور قابلیت کے ساتھ انہوں نے اپنے حق رائے دہندگی کی جنگ میں شرکت کی۔ انہوں نے ہر قالفت کی آواز کو دیا دیا۔ اس فالگتان اور امریکہ کے باغی مزدوروں نے اس تا انصافی کے ظاف سیاسی احتجاج کیا لیکن کچھ نہ حاصل کر سکے۔ عورتوں نے سیاسوں کی طرح یہ جنگ لڑی اور طلاف سیاسی احتجاج کیا لیکن کچھ نہ حاصل کر سکے۔ عورتوں نے سیاسوں کی طرح یہ جنگ لڑی اور طلاف سیاسی احتجاج کیا لیکن کچھ نہ حاصل کر سکے۔ عورتوں نے سیاسوں کی طرح یہ جنگ لڑی اور

حکومت کے دروازوں پر دستک دی محلی کہ وہ دروازے ان پر کھول دیئے گئے اور جمہوریت انہیں اپنے یاندوں میں بناہ دینے پر مجبور ہوگئی۔ آج سے بچاس سال بعد انہیں معلوم ہوگا کہ ان کے ساتھ کتابیوا فریب تھیلا گیا ہے۔

چھ عور تی آج بھی ہے کہ سمجھتی ہیں کہ مردم شاری آزادی نہیں ہے اور سے کہ آزادی کی سای چر نہیں ہے اور سے کہ آزادی کی سای چر نہیں بلکہ ایک زبنی کیفیت ہے۔ لاکھوں ہوشیار اور شادماں لڑکیاں کالجوں اور مرسوں میں واخل ہیں۔ ہزاروں تعلیمی اداروں میں ان سے ہماری ملا قات ہوتی ہے۔ ان کے چروں پر سائنس اور ادب سے حاصل کی ہوئی شجیدگی'ان کی شوخ آ نکھوں میں جسس علم کی آبانی اور ان کے بحرپور حسین جسموں میں زندگی کے احساس کی لچک'ان کا حسن ہماری نظروں کو خیرہ کر وہا ہے اور ہم ان کی ہے فکری اور خوش باشی پر ضرورت سے کچھ زیادہ ہی ممریان ہیں۔ لیکن کیا آپ نے انہیں کی نظریہ کی دھیاں اڑاتے اور انجی مطابق دنیا کی از سرنو لتھیرکرتے دیکھا ہے؟

اس سب تعلیم کاکیا انجام ہو گا؟ کیا یہ لڑکیاں جدید عورت کی نئی مصرد فیتوں اور نئے تجربوں میں تی زانت شامل کرے اس کے ساتھ تعاون کریں گی؟ کیا ذہن اور شغف کی یہ ہو قلمونی 'جلت ك وحدت اور فراست كو متشرنه كردے كى؟كياب نئ ذہانت شوہر حاصل كرنے كے امكانات كو كم نه كردے كى؟ شاہ كه رومن شمرى ايك تعليم يافتہ بيوى كے خيال ہى سے كانب اٹھتے تھے۔ حقیقت ۔ ے کہ جروہ مرد اس عورت کی صحبت میں ناخوش رہتا ہے جس کا دماغ اس کے دماغ کے ہم پلہ ہو۔ وہ صرف اس جزے محبت کر سکتا ہے جو اس سے کمزور ہو۔ جس طرح عورت صرف ای چز ے محت کر سکتی ہے جو اس سے زیادہ طاقتور ہو۔ اس لیے وہ لڑکی 'جس کی تہذیب فطری جاذبیت پر نہیں بکہ علم اور خیالات م مشتمل ہے ، شوہر حاصل کرنے کے سلسلے میں ناکام رہتی ہے۔ کیونکہ وہ ان شعبول میں بے جا داخلت کرتی ہے جن بر صدیول سے مرد بلا شرکت غیرے قابض رہا ہے۔ عورتوں کے کالجوں کی ساٹھ فی صد کر بجویٹ لڑکیاں غیرشادی شدہ رہتی ہیں۔ ایک متاز سائنس وان سونیا کاولو علی نے یہ فاعت کی کہ کوئی مرد جھ سے شادی کرنا نہیں جاہتا۔ "جھ سے کیول کوئی مختص محبت نسمی کرنا جبکہ میں دوسری عورتوں سے کہیں زیادہ ان کی زندگی کو بهتر بنا سکتی ہوں 'اور پر بھی لوگ نمایت گھٹیا تھم کی عورتوں ہے مجت کرتے لیکن جھے سے نہیں کرتے"۔ ایک سمجھدار الوى ايك خاص عمر محك بالنيخ سے پہلے اپنے زہنی تفوق كو چھيائے ركھتى ہے۔ کوئی کال میں کے ارسے میں عوراوں نے یہ فابت کر دیا ہے کہ جنوں کے ذہنی اختلاقات فطری نہیں بلکہ اکتسانی ہوتے ہیں۔ اس کالازی طور پر یہ مطلب نہیں کہ عور تیں بت جلدی ان ذہنی دشوار ایول پر قابو پالیس گی جو وقت اور رسم و رواج نے پیدا کی ہیں۔ عور توں کا تھ نی ارتقا حال ہی جس شروع ہوا ہے۔ ان کے تھن کے پیچھے کوئی قدیم روایت اور تحریک نہیں ہے۔ ان کے سامنے ایسی شاندار مثالیس نہیں ہیں جو خود اعتادی پیدا کرنے جس انہیں مدد دیں۔ صرف ہارے زمانہ ہی جس عورت کی قدر مردول جسے تعلیمی مواقع سے فیض یاب ہوئی ہے۔ کئی تسلول تک کالجوں جس مردول اور عور تول کا تناسب آبادی جس مردول اور عور تول کے تناسب سے کم رہے گا۔ شاید عورت کی قوت کا کچھے حصہ مامتا جس صرف ہو جائے۔ وہ شاید پھر مامتا کو اپناسب سے بڑا کارنامہ تصور کرنے گا اور ادب اور فن کے عارضی ہنگامول کو غیر جنسی مردول کے پرد کرکے مطمئن ہو جائے 'اے شاید یہ معلوم ہو جائے کہ دنیا جس چھچے ہوئے لفظ سے بھی زیادہ بمتر چزیں ہیں مطمئن ہو جائے 'اے شاید یہ معلوم ہو جائے کہ دنیا جس چھچے ہوئے لفظ سے بھی زیادہ بمتر چزیں ہیں اور شعور اور علم جس خاصا فرق ہے۔

جدید عورت کے جسم کی کیا حالت ہے؟ کیا گھرے اس کے اخراج اور کار خانے کے کام

اب اس کی جسمانی صحت خراب ہوگئ ہے؟ وہ اپنی دادی کی طرح 'جو ززاعت پیشہ تھی' اب اتن

تذررت و توانا معلوم نہیں ہوتی۔ اس کے چرے پر اصلی رنگ بہت کم ہے اور وہ ہے بی اور در د

کی طویل مدت گزار نے کے بعد بچ پیدا کرتی ہے۔ لیکن صحت کی خرابی ہے صرف عورت ہی کو

دوچار نہیں ہونا پڑا بلکہ مرد بھی جب ہے انہوں نے زراعتی زندگی کو خیراد کما ہے 'ویے تذرست و

توانا نہیں رہے۔ جدید ذبمن زیادہ ہوشیار ہے۔ وہ پچیدہ آلوں اور مشینوں کو اطمینان اور اعتاد ہے

حرکت میں لا آ ہے۔ لیکن جدید جسم اب وہ ہو جھ اور وہ دباؤ برداشت کرنے کے قابل نہیں رہاجو بھی

وہ اپنی روز مرہ زندگی میں اٹھایا کر آتھا۔ لیکن ان تمام امراض کے باوجود اس زمانہ کی عورت آئی کانی

حرین ہے کہ فلفی بھی اے دکھ کے چھ وقت کے لیے سرمت ہو جاتے ہیں۔ ہم عورت کے جس

قدر ممنون ہوں کم ہے کہ وہ کن کن چلوں ہے اپنی دل فریب کشش کو اس عمر سک بر قرار رکھتی ہے

مرس عرمیں پہلے زمانہ کی عور توں کو ہو ڑھا قرار دے دیا جاتا تھا۔ کسی زمانہ میں ایک چالیس برس کی

عورت ہو ڑھی' مضحل اور قابل اعتماد سمجھی جاتی تھی۔ اور آج دنیا میں اس سے خطرناک ہستی کوئی

مورت ہو ڑھی' مضحل اور قابل اعتماد سمجھی جاتی تھی۔ اور آج دنیا میں اس سے خطرناک ہستی کوئی

میں۔ گلونہ اب و عارض اس نھلۂ نظر سے فن اور تہذیب کے لازی متائج ہیں۔ اگرچہ فطری

مرس کی خازہ کا قابل تعریف تھی اس نھلۂ نظر سے فن اور تہذیب کے لازی متائج ہیں۔ اگرچہ فطری

غالبایہ حسین نزاکت عدید عورت کی ہے جسمانی ناتوانی ایک ہنگامی اور سطی حالت ہے ، جب دنیا کامشینی کاروبار برتی طاقت سے چلنے گئے گاتو کارخانے بھی اتنے ہی صاف ستھرے ہوجائیں گے جتنے بھی گھر ہوا کرتے تھے۔ شہر پھیل جائیں گے اور انسان پھر آزہ ہوا کھانے لگیں گے۔ سرو تفریح نینس اور باسکٹ بال کے ذریعے شاید پھران گلاب کے پھولوں کو اپنا لے جو شہری صنعت اس کے رخساروں سے چھین کے لے گئی تھی۔جدید لڑکی کا جسم کیروں سے ضرورت سے زیادہ آزادہو آ ے۔ مخترسائے ساری دنیا کے لیے رحمت جن (سوائے درزایوں کے) ان کا فقط ایک بی نقصان ہے کہ وہ مرد کے تخیل کو ختم کر رہے ہیں۔ اور اگر مردوں میں تخیل نہ ہو یا تو شاید عورتوں میں حسن بھی نہ ہو تا۔الغرض جدید عورت نے جدید زندگی کی رنگینی ادر تنوع میں خاصا اضافہ کیا ہے۔ وہ اپنی نئی آزادی کی تحریک کی وجہ سے زیادہ شاریاں اور مسرور نظر آتی ہے۔ ہم میں سے پچھ لوگوں كے ليے يد مشكل ہے كہ اسے آپ كو عور تول كے كئے ہوئے بالول اور سكريث توشى جيسى عادتول كا خوگر کریں۔ لیکن آئندہ نسل ان سطحی تبدیلیوں کو ہرا نہیں سمجھے گا۔ حسین عور تیں جو پچھ بھی مستقل مزاجی سے کرتی چلی جائیں گی'ایک عام مرد کووہ طرز کردار پیند آیا جائے گا۔ رسم و رواج کا احساس حسن پر خاصا اثر ہو تا ہے۔ پچھلے زمانے میں بوڑھی عور تیں حقہ چتی تھیں اور مرد پرانہیں مانتے تھے۔ دنیا اس طرح اپنا کاروبار چلاتی رے گی۔ اب جبکہ بوڑھی عور تیں بدمعاش ہیں اور جوان عور تیں این عاشقوں کی آ تھوں میں دھو کی کے مرغولے چو تکتی ہی اسٹریٹ پیا نقصان دہ بھی ہے اور خوشگوار بھی۔ لیکن اگر مرداور عور تیں ایک مختصر تکرشوخ زندگی کو ترجیح دیے ہیں تو ہم انہیں رو کنے والے کون! ہم کس طرح یہ بات یقین کے ساتھ کمہ سکتے ہیں کہ شوخ مزاجی حکمت ہے بہتر نہیں ہے۔ لیکن ہم آخر جدید رقص کے بارے میں کیا کہیں مے؟ یہ عورتوں کی ایجادے یا سمی نیوراتی مردی؟ کیا یہ ممکن ہے کہ جب بے پاک اور بے حیاوا فتر نے عمد امارت کے رقص کی عكه لي تقى تو هارے آباؤ اجداد اخلاقي طور ير هاري عي طرح غضب ناک ہوئے ہوں۔ مجروُ اکه زني " تل اور ساسات کے شریفانہ فنون میں عورتوں کی بردھتی ہوئی مہارت کے متعلق ہم کیا کہیں۔ ١٩٢٧ عن أيك كمنام فخص نازك حالت من أيك مهتال من لايا كيا- كما جا آب كه تين لؤكول نے اس کو بہت بری طرح مجروح کر دیا تھا۔ وہ مرد پیدل جارہا تھا کہ او کیوں نے اے اپنی کار میں جشنے كى دعوت دى جواس نے تبول كرلى- كچه دور جانے كے بعد الركيوں نے كار كھڑى كرلى اور اس مرد كے ساتھ ہوس وكنار كاسللہ شروع كرديا۔ ان من سے ایك اؤى اس مردى سردمرى ير غضبناك مولی اور الزائی شروع مو گئے۔ دو الزکیوں نے اسے پکڑے رکھا اور تیری نے ایک بن سے اس مجوح کردیا۔ اس کے بعد اے زمن پر بے بس چھوڑ کر لڑکیاں بھاگ گئیں۔ کیااس کے بعد بھی ہم عورتوں کی آزادی کے متعلق فل کر عتے ہی؟

عالبًا مکیلے نے ٹھیک کما تھا کہ عورتوں کی نیکی مردوں کا سب سے بردا تھیلی افسانہ ہے۔ عورتوں میں بیشہ سے بیہ جذبات رہے ہیں لیکن کسی زمانہ میں وہ انہیں ہوشیاری سے چھپالیا کرتی تھیں کیونکہ انہیں بیہ خیال تھا کہ مرد حیا کو پند کرتے ہیں لیکن آج کل جب مرد بے حیاتی سے زمانہ متاثر ہوتے ہیں 'جدید لڑی جسمانی اور ذہنی ہے باک سے کام لیتی ہے۔ وہ ہنگای طور پر حواس کو لبھاتی ہے لیکن روح کو بے نیاز چھوڑ دیتی ہے۔ ایک بالغ مرد عورت کی ہدافعت سے لطف اندوز ہوتا ہے اور عور تول میں ایک لطیف کم سخنی کی عادت کو پند کرتا ہے۔ لیکن جب مرد ناپختہ ہوں 'جنسی مکون کا شکار بن جائیں' رفاقت اور وفاکی لذتوں سے نا آشنا رہیں اور سوائے جسمانی دل فرمیوں کے کوئی اور بات ان کے لیے کشش نہ رکھے تو ان کو رشتہ نکاح میں مسلک کرنے کے لیے غیر معمولی اقدامات کی ضرورت ہوتی ہے۔ لیکن جب شادی کے بعد خون کی حرارت کی قدر سرد پڑ جاتی ہے تو شادی کے بعد خون کی حرارت کی قدر سرد پڑ جاتی ہے تو شادی کے تواز سے جذبات بچھ جاتے ہیں اور شادی کا انجام عموماً خراب ہوتا ہے۔ برنار ڈشاکا خیال غلط تھا کہ شادی زیادہ سے زیادہ تر غیب بہت جلد کم ہو جاتی ہے۔

#### ۳- ماری بری بو دهیاں

ایک جدید مزدور لڑکی کی تصویر 'جو اپنے کام میں مصروف ہے اور توانائی اور جذبہ آزادی سے لبریز ہے 'متوسط طبقہ کی شادی شدہ عورت کی تصویر سے زیادہ حسین ہے۔ متوسط طبقہ کی شادی شدہ عورت ایک ذریعہ آمدنی سے وابستہ ہے اور تاش کھیلئے ' خرید و فروخت اور اجتاعی اصلاح کے کام میں منہمک رہتی ہے۔

آئے ہم اپ آب کو ایک غیر مکی کی نظرے دیکھیں۔ کوئٹ کیزرلنگ کہتا ہے "امریکہ میں شوہرای طرح مجبور و معذور ہے ، جس طرح قدیم مشرق میں عورت بے بس ولا چار ہوتی تھی اور اس کے ساتھ ساتھ مرد میں لازی نفیاتی انحطاط پیدا ہو رہا ہے "۔ وہ یہ بھی کہتا ہے کہ امریکی عور تھی پتانوں کے بغیر مرد نما ہوتی جاتی ہیں اور "سرد مہری و در شتی کا تاثر پیدا کرتی ہیں "۔ لیکن پہلی ہی ملا قات میں کوئٹ کیزرلنگ اور کس بات کی توقع رکھتا تھا۔ ہمیں ان خیالات کو اتنا زیادہ قابل توجہ نہیں سجھتا چاہیے کیونگہ یہ خیالات برینڈن برگ کی اشرافیت کے پس منظر میں پھلے پھولے ہیں۔ لیکن ان میں کوئل کرتے ہیں۔ پھولے ہیں۔ لیکن ان میں کی میں ہی میں جو نئیوں اور شمد کی کوئی جن کی میں گورتی سل کی بقا کا کام سنجالیں گی 'باتی عور تیں کی کہ پہلے تولید کی آرزو اور پھراس کی مطاحیت کھیوں کی طرح تین جنسیں ہو اکریں گی۔ پہلے تولید کی آرزو اور پھراس کی مطاحیت کھی کھو بیٹھیں گی۔ ارتقا کی روے ہمارے پاس یہ توقع رکھنے کا کوئی جواز نہیں کہ مستقبل ماضی کو بھی کھو بیٹھیں گی۔ ارتقا کی روے ہمارے پاس یہ توقع رکھنے کا کوئی جواز نہیں کہ مستقبل ماضی کو بھی کھو بیٹھیں گی۔ ارتقا کی روے ہمارے پاس یہ توقع رکھنے کا کوئی جواز نہیں کہ مستقبل ماضی کو

-82 lgs

اس انقلاب کی کیا وجوہات ہیں؟ غالبا ہے کہ و قار کا تصور جسمانی تفوق ہے وابستہ نہیں رہا۔

مرو کے جسمانی تفوق کی وجہ سے عورت محکوم تھی۔ مرد آقا تھا اس لیے کہ وہ عورت کو پیٹ سکتا

قا۔ آج بھی وہ عورت کو پیٹ سکتا ہے۔ اور یہ فلفے کا ایک نمایت نازک مسئلہ بن گیا ہے کہ مرد

فی مرح رسم کیو نکر ترک کر دی۔ غالبا مرد کے اظافی شعور کی ترقی نے اس سے یہ رسم چھین ل

اور عورت کی جنسی آرزوئے آزادی نے اسے ایک ایسی حیثیت بخش دی ہے کہ وہ اپنا آپ اپ

طالب کے پروکر دے۔ لیکن اس فانوی حقیقت کے پیچھے یہ ایک بنیادی اقتصادی حقیقت پوشیدہ

ہے کہ جدید حالات کی پیچیدگ نے 'جو جسمانی طاقت سے زیادہ ذہانت کے مقتضی ہیں' محض جسانی

مرد سے برتر کر دی ہے اور متوسط طبقہ کے مرد سے اس کا تفوق چھین لیا ہے۔ اس کے بعد

عورت برتر زیر کی اور مستقل مزاجی' مرد کی حیا' اس کی حساسیت اور اس کی تکان پر غالب آگی۔

جمال کیس جسمانی قوت کی ایمیت قائم ہے' (مشلاً مزدور طبقہ ہیں) مرد گھر کا آقا ہے اور عورت

خود مختاری حاصل کرنے کے لیے اپنی روزی کماتی ہے۔

ذرا مفت خور عورت کی حیثیت پر غور کرد۔ گھرکے کام کاج سے آزاد ہو کراور آلات ضبط تولید ' نرسوں یا خاد اور کی بدولت مامتا کی پابندیوں سے گریز کر کے وہ بیکاری کا شکار ہو گئی ہے۔ اجنبی تخم کے لیے ذرخیز زمین بن گئی ہے اور وہ جتنا کام کرتی ہے ' قدرتی طور پر اتنی ہی تساہل پند ہوتی جا رہی ہے۔ وہ کام جو بھی اسے ایک حسین گڑیا کی بجائے مرد کا مدد گار بنا تا تھا۔

ہم کی کام کرنے والی عورت کی 'چاہے وہ گھر میں کام کرتی ہویا و فتر میں 'تذلیل نہیں کرنا چاہتے کو نکہ وہ زندگی یا مفیداشیا کی تخلیق کرتی ہے۔ ہم صرف اس عورت کی فدمت کرتے ہیں جو اپنی محبت 'تعیش اور دولت کے عوض دیتی ہے 'جو دن آرائن اپنے حسن کی تجارت کرتی ہے 'جو اپنی محبت 'تعیش اور دولت کے عوض دیتی ہے 'جو دن آرائن میں ان عور آوں کی تعیش پندی سے زیادہ المناک کوئی بات نہیں ہے۔ ان کے بچے یا تو ہوتے ہی نہیں یا کم ہوتے ہیں۔ لیکن انہیں بہت سے ملازموں کی ضرورت ہوتی ہے۔ انہیں کوئی کام نہیں ہوتا 'لین ان کی ضروریات بہت زیادہ ہوتی ہیں۔ وہ برکاری کے فن میں ہزاروں دل فریب طریقوں سے مہارت حاصل کرتی ہیں۔ اس کا بتیجہ یہ ہوتا ہے کہ مرد بے حد مشقت کرنے پر مجبور ہوجا آ ہے اور اس کی حثیت محض ایک 'زرساز'' مشین کی ہوجاتی ہے۔ اس کی حثیت محض ایک 'زرساز'' مشین کی ہوجاتی ہے۔ اس کی حثیت محض ایک 'زرساز'' مشین کی ہوجاتی ہے۔ اس کی حثیت مور تور توں نے پیدا آس کی حثیت خور عور توں نے پیدا آس کی حثیت خور عور توں نے پیدا

کی ہے کیونکہ اس مسم کی عورت اپنے شوہر کو جو کچھ دیتی ہے 'وہ یہ آسانی اسے تھوڑی کی رقم دے کر خرید سکتا ہے۔ ان حالات میں ایک غیر شادی شدہ مرد کے لیے شادی شخصیت کی پخمیل کا وسلیہ نہیں بنتی ' بلکہ اسے روحانی طور پر برباد کرنے کا ذریعہ بن جاتی ہے۔ لاکھوں عور تیں اپنی زندگیاں تنهائی میں بسر کر دیتی ہیں ' کیونکہ لاکھوں بیویاں اپنا شکار پھانے کے بعد کھلم کھلا اسے اس طرح چباتی ہیں کہ سینکڑوں مرد گوشہ گیری کی زندگی کی طرف فرار کرتے ہیں۔ کئے ہوئے بالوں یا مختفر سایوں میں نہیں ' بلکہ ان حالات میں ہمارے زمانہ کی بداخلاقی کا را زینہاں ہے۔

ہم امید کرتے ہیں کہ یہ شکلیں محض ہنگای ہیں اور ہمارے ذہن اور اخلاق 'سیاسیات اور فن کا انتشار' ایک نے عمد ورخشاں کا پیش خیمہ ہے۔ عنفوان شاب کے زمانے کی طوالت جو حقیقت میں تعلیم اور تربیت کے عمد کی طوالت ہے 'شاید اعلیٰ معیاروں کی تعمیر کی علامت ہو۔ غالبًا ہم ذہنی بیاروں کی ایک مختصرا قلیت ہیں لیکن ہمارے گردو پیش لوگ بیاہ رچائیں گے اور بچ پیدا کریں گے اور زندگی کے لئاسل کو اس وقت تک قائم رکھیں گے جب تک ایک نیا اخلاقی نظام اور فرو کردار کے نئے مشحکم ادارے 'انسانیت کو ارفع و اعلیٰ مراتب کی طرف نہیں لے جاتے۔



# باب دہم شادی کی شکست

اور اب ہم شادی کے مسائل سے دوجار ہوتے ہیں۔ غالبا برنارڈشانے کما تھا کہ دنیا کے کی اور موضوع پر اتنی خرافات نہیں لکھی گئی 'جتنی کہ شادی کے مسئلہ پر لکھی گئی ہے۔ محبت کے بارے میں بے وقوف بنااتا ہی آسان ہے جتنا کہ ابتدائے محبت میں احمق بنا ہے۔ ایک گوشہ کیر مفر بھی یہ بات تعلیم کرے گاکہ اس کے باہمی تعلقات پر خیالات کا اثر بہت تھوڑا ہے اور یہ کہ ا قصادی تبدیلیاں ' فلسفہ اور اخلاق کو در ہم برہم کر دیتی ہیں۔ فکر کا کام فقط یہ ہے کہ وہ ان تبدیلیوں کا تجزیہ کرے اور کوئی ایبا موزوں طرز کردار وضع کرے جو فرد اور نسل کی بقا کا باعث بن جائے۔ ان معاملات میں تبلیغ کرنا بے سود اور سوچھ بوچھ سے کام لیما مفید ہے۔ ہم اپی جنگوں اور مشینوں کے درمیان یہ بھول گئے ہیں کہ زندگی کی اساس حقیقت ساست یا صنعت نہیں ' بلکہ انسانی تعلقات ہیں۔ مرد اور عورت ' زندگی ' ماں اور بچے کے تعلقات کے گردر قص کرتی ہے۔ اس باغی لڑکی کی کمانی یا د کرو 'جس کا عاشق دسمبر ١٩١٤ء میں ماسکو کی بغاوت کے دوران میں مارا گیا تھا۔ جب لوگ اے دفن کرنے لگے تو وہ قبر میں کودگئی اور اپنے عاشق کے کفن سے لیٹ کر کہنے لگی "مجھے بھی دفن کردو۔ جب میرا محبوب مرگیا ہے تو مجھے انقلاب کی کوئی روانہیں"۔ وہ شاید یہ سمجھنے میں غلطی پر تھی کہ اس کا محبوب جواب دینے سے قاصر تھا اور اس ک جگہ کوئی اور پر نہیں کر سکتا تھا۔ ہم ایک دو سرے سے اتنے ملتے جلتے ہیں کہ شکتہ دل اور شکتہ بیان دونوں غیر معقول معلوم ہوتے ہیں۔ وہ اس حکمت کے ذرایعہ جو ہرعورت کے خیر میں بی ہوتی ہے' یہ جانتی تھی کہ یہ عظیم انقلاب محبت ولدیت اور موت کے مقابلہ میں 'جو انسانی زندگی کا مرکزی مرچشمہ ہے'ایک غیراہم حشیت رکھتا ہے۔ وہ مبهم طور پر سیجھتی تھی کہ خاندان' ریاست سے

زیادہ عظیم ہے' سپردگ اور مایوی' اقتصادی پکارے کہیں زیادہ دلوں میں اتر جاتی ہے اور بالا خر ہماری مسرت' مملوکات' جائیداد اور طاقت پر نہیں بلکہ محبت کی داد دستد پر مبنی ہے۔

#### ۱- شادی کاارتقا

شادی کا مطلب کیا ہے؟ اگر ہم اس کا ماخذ ڈھونڈ نگالیں تو ممکن ہے کہ اس کی اہمت کو بہتر سمجھ سکیں۔ ذرا ایک تازہ مجھلی کا تصور کیجئے جو اپنے بازد اپنے انڈوں پر پھیلا رہی ہے۔ یہ فطرت کی اس مرکزی حقیقت لیعنی مادرانہ شفقت کی ابتدا ہے۔ نبا آت اور حیوانات کی دنیا میں بالعوم جنس مامتا ہے نہیں 'بلکہ وافر تناسل کے ذریعہ بقا حاصل کرتی ہے۔ آہستہ آہستہ قدرت نے اس بیجا اسران کی جگہ والدانہ شفقت کی تربیت شروع کی۔ جول جول خاندان کا جم کم ہو آ والدانہ شفقت بروعتی جاتی۔ انسانوں میں شادی کا ادارہ محبت کی تقدیس کے لیے قائم نہیں کیا گیا' بلکہ بچول کی گہداشت اور تربیت کی خاطر مرد اور عورت کو ایک مستقل رہتے میں مربوط کیا گیا ہے' ناکہ زندگ اپنی نوعیت کے اعتبارے خوب تربن سکے۔

شادی فقط ایک انسانی اوارہ ضیں ہے۔ پر ندوں کی بعض اتسام انسانوں سے زیادہ یک زو جی پر قائم رہتی ہیں۔ ڈی کر پینی بورنیو کے انسان نما بندروں کے بارے میں لکھتا ہے "وہ خاندانوں میں رہتے ہیں۔ وہ درختوں پر کھلے اور فراخ گھروندے بتاتے ہیں اور جہاں تک میں دیکھ خاندانوں میں رہتے ہیں۔ وہ درخت کے بیخ رہتے ہیں۔ نر اس یا کسی ہمسانیہ درخت کے بیخ برات بسر کرتا ہے "۔ ویسٹر مارک کو رہا کے متعلق لکھتا ہے کہ "گور لیے خاندانوں میں رہتے ہیں۔ نر اس یا کسی ہمسانیہ درخت کے بین رات بسر کرتا ہے "۔ ویسٹر مارک کو رہا کے متعلق لکھتا ہے کہ "گور لیے خاندانوں میں رہتے ہیں۔ نر گھروندا بتا تا ہے اور خاندان کی حفاظت کرتا ہے۔ یہی حال جینزی کا ہے "۔ سیو بڑے کہتا ہے" اکثر درخت کے نیجے بیٹھ کر کھل کھاتے اور گیس ہا کئے دیکھتے میں آیا ہے کہ گور بلا خاندان کے بزرگ درخت کے نیجے بیٹھ کر کھل کھاتے اور گیس ہا کئے ہیں اور پر خردش مسرت کے ساتھ ایک شاخ ہے ہیں اور پر خردش مسرت کے ساتھ ایک شاخ ہے ہیں اور ایک خریش ایک تر گیل کھاتے اور گیس ہا گئے ہیں اور پر خردش مسرت کے ساتھ ایک شاخ ہے ہیں اور ایک خریش مسرت کے ساتھ ایک شاخ ہے ہیں اور ایک خروش مسرت کے ساتھ ایک شاخ ہے ہیں اور ایک خروش مسرت کے ساتھ ایک شاخ ہے دو سری شاخ پر لیکتے ہیں "۔

آستہ آستہ وہ اجناس جو اپنے بچوں کی مگہداشت نہیں کر تمیں 'بیشہ کے لیے ختم ہو جاتی ہیں اور قدرت اکثر اجناس میں والدانہ شفقت کی جبلت پیدا کرتی ہے' جو فرد اور نسل کی بستری کا باعث بنتی ہے۔ بعض او قات بندریاں اپنے بچوں کی موت پر غم سے جان دے دیتی ہیں۔ بندروں کی ایک جنس میں ماں اپنے بچے کو مسلسل کئی معینوں تک اپنے ایک بازو سے چمٹائے رہتی ہے۔ اکر و بیشتر جذ بے غالب کی صورت اختیار کرتی ہے اور جذبہ محبت سے زیادہ قوی ادر مشحکم ہوتی ہے۔ ہر عورت اپنے بچے کو اپنے شوہر سے زیادہ پیار کرتی ہے۔ وحثی مائمی بعض ادر مشحکم ہوتی ہے۔ ہر عورت اپنے بچے کو اپنے شوہر سے زیادہ پیار کرتی ہے۔ وحثی مائمی بعض

او قات اپنے بچوں کو بارہ برس کی عمر تک گود میں اٹھائے پھرتی ہیں اور بعض قبائل میں (مثلاً نیو ہیزیڈیز) میں کچھ مائیں اپنے بچے کی موت پر خود کشی کرلیتی ہیں' تاکہ وہ موت کے بعد بھی بچے گی حفاظت کر سکیں۔

اس جبلت کے ارتقا کے ساتھ ساتھ وہ مرکزی ادارہ قائم ہوا'جس کا نام خاندان ہے۔ خاندان کا ماخذیجے کی بے بسی اور تعلیم و تربیت کے لیے حساسیت ہے۔ حیوانوں کا ارتقابنیا دی طور پر حیاتیاتی ہے کیونکہ اس کا تعلق نے اعضا کی تخلیق سے ہے۔ لیکن انسانوں کا ارتقااجتماعی نوعیت رکھتا ہے کیونکہ اس کا تعلق ایک نسل سے علوم و فنون کے سرمایہ کو دو سری نسل تک منتقل کرنے ے ہے۔ قدرت نے خاندان کا ادارہ اس لیے پیدا کیا کہ نر مادہ کی خدمت پر مامور رہے اور مادہ بچہ کی عکمداشت کرتی رہے۔ فطری طور پر مرد عور تول کے غلام ہیں اور عور تیں فطری طور پر بچوں اور نسل کی غلام ہیں۔ اس فطری غلامی مین ان کی حقیقت کے اسرار بنیاں ہیں۔ ہمیں سے بات سمجھ لینی چاہیے کہ شادی مرد اور عورت کی جنسی آرزو کو آئینی جواز دینے کا نام نہیں ہے بلکہ یہ ایک ایبا ادارہ ہے جو والدین اور بچوں کے رشتہ پر استوار ہے اور اس کا مقصد نسل کو قائم اور مشحکم رکھنا ہے۔ اگر شادی فقط ذاتی معاملہ ہو یا تو اسے رسوم اور قوانین کی زد میں سب سے پہلے کیوں لایا جاتا۔ حکومتوں نے مرداور عورت کی محبت کی تنظیم کے سلسلے میں اتن احتیاط ے آئیں کیوں بنائے ہں؟ شادی کے رسم و رواج کا یہ بنگامہ آخر کیوں؟ فقط اس لیے کہ شادی ب اہم اور بنیادی ادارہ ہے 'جو زندگی کے سرچھے کی حفاظت کرتا ہے اور آزہ تریانیوں سے اس کے ہماؤ کو تیز ترکر تا ہے۔ خدا شاہرے کہ شادی کامقصد شوہراور بیوی کی خوشی نہیں تھا' بلکہ ع سل اور بچوں کی عکمداشت۔ انسانی وجود پچھلے زمانے میں اتنا مختفرتھا کہ کسی نے فرد کی اہمیت پر غور ضمیں کیا۔ جدید زمانے میں زندگی طویل تر ہوتی جارہی ہے اور اللہ کی مخلوق بردھتی جارہی ہے۔ اس لیے فرد نے اینے آپ سے یہ سوال ہو چھا کہ نسل کی بقا تو ہوئی 'اس کی اپنی انفرادی خوشی کو قابل فور کیوں نہ سمجھا جائے؟ فرد کے عہد میں شادی کے خلاف بغاوت اپنی موجودہ معراج پر پہنچی ہے۔ شادی کا ارتقا نبلی افادہ کی صورت میں ہوا ہے۔ ابتدائے تاریخ سے شوہریا ہوی کے ا تھاب کے ضمن میں فرد کی آزادی ہمیشہ اجماعی ضروریات کے تابع رہی ہے۔ اولین جنسی یابندیاں والدین اور بچوں مجر بسنوں اور بھائیوں کے جنسی تعلقات پر عاید کی گئیں۔ اس کے بعدیہ پابندی لگائی گئی کہ کوئی مرد اپنے تبیلہ کی عورت ہے جنسی تعلقات قائم نہ کرے۔ پچھلے ماہرین اجتماعیات مثلاً لو تیس مور سن ان پابندیوں کی یوں توجیہ کرتے تھے کہ وحثی انسان قریبی رشتہ داروں ہے جنسی تعلقات قائم کرنے کے حیاتیاتی نقصانات کو غیر شعوری طور پر جانیا تھا۔ ان کے بعد ویسر مارک اور

الیس نے اس کی وجہ یہ بیان کی کہ قربی رشتہ داروں کی باہمی شناسائی اور بے تکافی سے آپس میں نفرت اور حقارت کے امکانات بڑھ جاتے ہیں۔ لیکن ہم اپنے وحشی آباؤ اجداد کی نا قابلیت کے بیان میں مبالغہ سے کام لے رہے ہیں۔ ان میں بھی حالات کا اندازہ کرنے اور اپنے اجماعی نظام تعمیر کرنے کی صلاحیت تھی۔ غالبًا جب انہوں نے فرد پر پابندیاں عاید کیں تو نسل کا مفادان کے چش نظر تھا۔

اقتصادی رابطوں کے ساتھ ساتھ شادی کا ادارہ بھی بدلتا گیا۔ خانہ بدوشی کے عمد میں مود ہاتھ میں ڈیڈا اٹھائے کسی اور قبیلہ میں چوری چھپے چلا جاتا اور کسی خیمہ سے کسی حسین دوشیزہ کو جرآ اٹھا کر لے آتا تھا۔ لیکن دولت اور امن کی ترتی کے ساتھ اخلاق بھی بھتر ہوگئے اور مرد مطلوبہ عورت کے باب کے پاس ڈنڈا لے کے نہیں بلکہ کوئی تحفہ یا پیان خدمت لے کے جاتا ہے۔ چھینا جھپٹی کی شادی کی جگہ کاروباری شادی نے لے گے۔ آج سے ادارہ چھینا جھپٹی اور کاروبار کا ایک جیب امتزاج بن گیا ہے۔

اس ابتدائی زمانے میں جنگ عام متنی اور خطرے زیادہ تھے۔ مرد عورت سے بہت پہلے موت کا شکار ہو تا تھا اور چند زو جگی باتی ماندہ مردوں کی اس کو شش کا بھیجہ تھی کہ عورتوں کی آکٹریت کے مسئلہ کو حل کریں۔ چو نکہ عورتیں کئی برس تک بچوں کی مسئلہ کو حل کریں۔ چو نکہ عورتیں کئی برس تک بچوں کی مسئلہ کے مرد نے تک بچہ کا دودھ نہ چھڑایا جا تا عورتیں شو ہروں کے ساتھ ہم بستری نہ کرتیں۔ اس لیے مرد نے یوایوں کی کثرت اور تنوع کے ذریعہ اپنے مسلس جنسی تقاضوں کی تسکیس کی مفید اور آسان ترکیب سوچی۔ اس کے علاوہ چند زو جگی کے ذریعہ اپنے مسلس جنسی تقاضوں کی پیدائش کا باعث بنتی اور بچوں کی فرادانی ایسے لوگوں کے لیے رحمت خداوندی سے کم نہ تھی 'جو بھیشہ جنگوں 'حادثوں اور بچاریوں سے فرادانی ایسے لوگوں کے لیے رحمت خداوندی سے کم نہ تھی 'جو بھیشہ جنگوں 'حادثوں اور بچاریوں سے فرادانی ایسے لوگوں کے لیے رحمت خداوندی سے کم نہ تھی 'جو بھیشہ جنگوں 'حادثوں اور بچاریوں سے فرادانی ایسے لوگوں کے لیے رحمت خداوندی سے کم نہ تھی 'جو بھیشہ جنگوں 'حادثوں اور بچاریوں سے درصت زدہ رہے تھے۔

لین جب جنگوں کا زور کم ہوگیا اور زندگی اور صحت زیادہ محفوظ ہوگئیں او عورتوں کی تعداد مردوں کی تعداد کے لگ بھگ ہوگئی اور اس طرح یک زوجگی کا آغاز ہوا۔ یہ ادارہ بچوں کے لیے مفید تھا کیونکہ اب انہیں والدین کی متحدہ محبت میسر آئی اور کنیے کے بہت مختصرہ و جانے کی وجہ سے انہیں زیادہ کھانے کو ملا۔ یہ ادارہ مرد کے لیے بھی مفید تھا کیونکہ اب مردا پی جائیداد کو یکجار کھ سکتا تھا۔ وہ اب بھی آزاد تھا کہ اپنی تنوع پند جنسی محرکات کی پوشیدہ طور پر تسکین کرے اگر چہ سکتا تھا۔ وہ اب بھی آزاد تھا کہ اپنی تنوع پند جنسی محرکات کی پوشیدہ طور پر تسکین کرے اگر چہ رواج اور طاقت کے ذریعہ وہ اپنی بیوی کی وفا کو ملوث نہیں ہونے دیتا تھا۔ اس طرح اس کی جائیداد مواج بھی مفید تھی۔ اس نے وہ مسئلہ حمد کی قدر مواج بھی مفید تھی۔ اس نے وہ مسئلہ حمد کی قدر مول کر دیا جس نے چند زوجگی کو ایک یاگل خانہ بنا رکھا تھا۔ اس ادارہ نے عورت اور مرد کو جنسی حل کر دیا جس نے چند زوجگی کو ایک یا گل خانہ بنا رکھا تھا۔ اس ادارہ نے عورت اور مرد کو جنسی حل کر دیا جس نے چند زوجگی کو ایک یا گل خانہ بنا رکھا تھا۔ اس ادارہ نے عورت اور مرد کو جنسی

#### مساوات عطاكردي-

شادی کی باتی تاریخ عورت اور جائیداد' دولت اور مجت کے درمیان آویزش پر مشمل ہے۔ خیال تو یہ تھا کہ دولت شوہریا ہیوی کے انتخاب میں ایک فیصلہ کن سبب خابت ہوگی اور عورت کی محکوری ایک وائی رسم بن جائے گی'لیکن حقیقت اس کے بر عکس تھی۔ دولت نے تعلیم کو جنم دیا۔ تعلیم کو جنم دیا۔ تعلیم نے مودک وحثی جذبات میں نرمی پیدا کی اور صدیوں کے ارتقا کے بعد جم کے لیے جنم دیا۔ تعلیم نے مودک وحثی جذبات میں نرمی پیدا کی اور صدیوں کے ارتقا کے بعد جم کے لیے جسم کی ہوں رومانی موسی سے لاکی کی شادی کا جسم کی ہوں رومانی موسی سے لاکی کی شادی کا کی وولت مندے کر دیتے 'لیکن انگلتان اور امریکہ میں اور ہر ملک میں کمیں کمیں رومانی شادی کا چہا ہونے لگا۔ آہت آہت آہت آہت ہوں دور کی بربریت کی وجہ سے نرم مزاج ہوگئی تھی'اپی نرم مزائی سے مودکی بربریت میں تھیں تہدت اس نے اپنی شرافت اور ایجارے مودکو وحثی کے مرتب سے بلند کیا اور اسے یہ تعلیم دی کہ وہ جسمانی کشش کے بجائے عورت کے اندر چند خیر مرتی صفات تلاش کرے۔ اس طرح آر ذو کی جسمانی بنیا دیر تہذیب نے رومانی موت کی نازک گر حسین مارت تھیر کی۔

یقیناً رومانی محبت وجود میں آ چکی تھی۔ عنوان شاب میں نوجوان ظوم سے لبریز شعرو سے نفوان شاب میں نوجوان ظوم سے لبریز شعرو سخن کی تخلیق کرتے۔ مرد عور تول کے سامنے گھٹے نکیتے 'ان کے ہاتھوں پر بوسہ دینے کے لیے جھکتے اور ان کے گداز جم کی ملا مُمت کے علاوہ ان میں چھے اور صفات کی وجہ سے ان سے محبت کرتے۔ جب کئی دلول میں آرزو نے جذبہ ملکیت کی بجائے جذبہ سپردگی کی صورت اختیار کی 'اور جب مرد بنج گئی۔ نے آدم مرگ محبت کرنے کا پر خلوص بیان باندھا تو شادی اپنے ارتقا کی آخری منزل پر بہنج گئی۔ غالبہم پھراس کی معراج نہ دکھے مکیں گے۔

### ۲- شادی کا تنزل

سے عمد مشین کا عمد ہے اور اس میں ہر چیز کا بدلتا رہنا لازی ہے۔ جہاں اجھائی تحفظ بردھ گیا ہے ' انفرادی تحفظ کم ہوگیا ہے ' جسمانی زندگی پہلے سے زیادہ محفوظ ہے۔ لیکن اقتصادی ژندگ پہلے میزاروں بیجید گیوں میں الجھ گئی ہے اور ہر روز نئے خطرات پیدا ہو رہے ہیں۔ جوان لوگ' جو پہلے زبانہ ہے نیادہ بمادر اور مغرور ہیں' اقتصادی طور پر بے بس اور جامل ہیں۔ وہ محبت کرتے ہیں لیکن زبانہ افلاس کی وجہ سے شادی نہیں کرپاتے۔ کئی سال کے بعد وہ پھر محبت کرتے ہیں' لیکن پھر بھی افلاس افلاس کی وجہ سے شادی نہیں کرپاتے۔ کئی سال اور گزر جانے کے بعد ان کے دلوں میں جذبہ انسیس شادی کرنے کی اجازت نہیں ویتا۔ کئی سال اور گزر جانے کے بعد ان کے دلوں میں جذبہ محبت پھر بیدار ہوتا ہے۔ گو ان میں پہلے جیسی تازگی اور توانائی نہیں ہوتی۔ اب مرد دولت مند ہمجبت پھر بیدار ہوتا ہے۔ گو ان میں پہلے جیسی تازگی اور توانائی نہیں ہوتی۔ اب مرد دولت مند ہمجبت پھر بیدار ہوتا ہے۔ گو ان میں پہلے جیسی تازگی اور توانائی نہیں ہوتی۔ اب مرد دولت مند ہم

اور شادی مرگ محبت کی رسم ادا کرتی ہے۔

ا تنی در انظار سے خستہ و یا مال ہو کر شہری لڑکی پختگی کی عمر تک پہنچ جاتی ہے۔ داخلی مجوریاں اسے ستاتی ہیں 'جنسی نمائش ہا سردگ سے وہ مردوں کی توجہ حاصل کرتی ہے۔ مرداسے تخفے دیتے ہیں 'سیرو تفریح کے سامان ہم پہنچاتے ہیں 'شراب پلاتے ہیں مگران سے شادی بھی نہیں كرتے۔ كبھى كبھى اس كے كرداركى آزادى اس كى اقتصادى آزادى كا بتيجہ موتى ہے۔ وہ مردكى محتاج نہیں رہی۔ مرد بالعموم ایسی عورت سے شادی کرنے پر آمادہ نہیں ہو آجو جنسی معاملات میں تجربہ کار ہو (اگرچہ مردول کا بیہ میلان شدت سے کسی قدر کم ہو تا جاتا ہے) عورت اپنی اقتصادی خود مختاری کی وجہ سے اس میلان کا مقابلہ کر سکتی ہے۔ اس کی اقتصادی خود مختاری ہی کسی مرد کو اس سے شادی کرنے سے روکتی ہے۔ مرد کی قلیل آمانی دونوں کے موجودہ معیار زندگی قائم رکھنے کی کونکرمتحل ہو عتی ہے۔

بالاخرایک مرداس سے شادی کرنے کی تمنا کا اظہار کرتا ہے۔ وہ شادی کر لیتے ہیں 'کی معد میں نہیں کیونکہ وہ آزادلوگ ہیں اور کی ذہب سے تعلق نہیں رکھتے اور وہ اخلاقی نظام جس کی بنیادیں ان کے بچین کے ذہب پر استوار تھیں'ان کے دلوں سے اینا اثر کھو چکا ہے۔ وہ کی کارپوریش کے دفتر میں شادی کرتے ہیں۔ ان کا پان کوئی مقدس بان نہیں ہوتا بلکہ ایک کاروباری معاہدہ جے وہ جب جاہیں توڑ سکتے ہیں۔ ان کی شادی میں کوئی مقدس رسوم ادا نہیں ہوتیں'کوئی پرشوکت تقریر نہیں کی جاتی' موسیقی کی عظمت کا پس منظر نہیں ہوتا'جذبات کی گہرائی اور سرمتی نہیں ہوتی جو ان کے بیان کے الفاظ کو ہمیشہ کے لیے ان کے دلوں پر ثبت کردے۔وہ

ایک دو سرے کابوسہ لیتے ہیں اور لاابالی انداز میں گھر چلے جاتے ہیں۔

نہیں گھر نہیں'کوئی بھولوں سے لدا ہوا اور سابہ دار در نتوں میں گھرا ہوا مکان ان کے استقبال کے لیے ان کا مختظر نہیں ہو تا۔ کوئی باغ جو ان کے لیے پھل اور پھول پیدا کرے ان کی راہ نمیں تکتا۔ وہ تک و تاریک کمروں میں پناہ لیتے ہیں۔ وہ کمرے بجن میں وہ زیادہ دیر تک نمیں سا کتے اور جنہیں وہ آرائش و ترضع سے اپنی شخصیتوں کا جزو نہیں بناتے۔ ان کا مکان کوئی روحانی وجود نہیں رکھتا' وہ محض ایک مادی حیثیت رکھتا ہے جو ایک پناہ گاہ کی طرح سرد ممراور درشت ہے۔ وہ شور و غوغا پھر کی سلوں اور فولاد کی سلاخوں میں محصور ہے۔ بہار اس کی فضا میں داخل نہیں ہوتی اور انہیں پھلتی پھولتی چزیں عطانہیں کرتی۔ وہ انہیں فقط بارش دیتی ہے۔ فزاں آسانوں پر قوس قزح کے رنگ نہیں بھیرتی اور ہے ہرروزنیا روپ نہیں دھارتے۔ فزال میں انہیں فظ تسامل اور اداس یاوس میسر ہوتی ہیں۔

عورت ابوس ہو جاتی ہے۔ وہ اس چار دیواری کو خوشگوار بنانے کی کوئی سبیل نہیں پیدا کر سے اور صبح کے وقت اس میں واپس آتی ہے۔ مرد ابوس ہو آب کے وقت اس میں واپس آتی ہے۔ مرد ابوس ہو آب کیو نکہ وہ ون بھر کی مشقت کے بعد اس میں گھر کا سا آرام اور اطمینان نہیں پا آ۔ آب آب آب کے ونکہ وہ ون بھر کی مشقت کے بعد اس میں گھر کا سا آرام اور اطمینان نہیں پا آب آب آب آب آب آب آب آب آب کہ بید کرے بالکل ایے ہی ہیں جیسے بھی اس کے غیر شادی شدہ زمانہ میں ہوا کرتے تھے اور یہ کہ اس کے اپنی بیوی سے روابط بالکل ای طرح بے کیف شادی شدہ زمانہ میں ہوا کرتے تھے۔ شادی سے کوئی نئی بات پیدا شیں ہوئی نئی بات پیدا شیں ہوئی نئی کی آواز رات کی نیند میں مخل نہیں ہوتی نئی کے کھیل کود دن کو در خثال نہیں میات کی جی آواز رات کی نیند میں مخل نہیں ہوتی نئی کو دور نہیں کر آب کے خیرا ہو تو وہ کھیلے گا کہاں؟ وہ ایک اور کرہ کے ونکر کرایہ پر لے سکتے ہیں؟ اور بچہ کی تعلم وہ تین ہو جاتے ہیں؟ اور بچہ کی تعلم وہ تین کہ احتیاط بہتر ہو وہ یہ فیصلہ وہ تین کہ وہ بین ہوجاتے۔

رے ہیں نہ وہ پہیدہ یہ رہا ہے۔ بہ اس کے اتعلق نہیں ہوتا بلکہ ایک جنسی تعلق ہوتا ان کی شادی نہیں ہوتی 'وہ ماں باپ کا تعلق نہیں ہوتا بہد ایک جنسی تعلق ہوتا ہے۔ اس لیے پھلتا پھولتا نہیں۔ وہ آبیاری سے محروم ہوکر مرجھا جاتا ہے۔ وہ اس لیے ختم ہو جاتا ہے۔ وہ نسل کی زندگ سے علیحدگ پر مبنی ہوتا ہے۔ میاں بیوی اپنے آپ میں سمٹ کر رہ جاتے ہیں۔ محبت کی فراخ دلی 'زاتیت میں تبدیل ہو جاتی ہے۔ مردکی فطری شوع پسندی عود کر آتی ہے' ہیں۔ محبت کی فراخ دلی 'زاتیت میں تبدیل ہو جاتی ہے۔ مردکی فطری شوع پسندی عود کر آتی ہے' ہے۔ تکافی نے ایک دو سرے کے لیے جذبہ تحقیر پیدا کر دیا ہے۔ اپنی سخاوت اور سپردگ میں عورت کوئی نئی چن دینے کی اہل نہیں رہی۔

لاولد ہونے کی وجہ سے انہیں نفاق کے ہزاروں بہانے ہاتھ آجاتے ہیں۔ آغاز محبت کے پار ہرے کلے اب استعال تو ہوتے ہیں لیکن ان میں ظوص نام کو نہیں ہوتا۔ عورت ابتدائی زمانہ کی محبت کو یاد کرتی ہے۔ وہ گھر میں اپ جسم الباس ول و عمل کی پروا نہیں کرتی ، جس نے بھی مرد کو اچی طرف کھینچا تھا۔ اگر کوئی جنسی تناقش پیدا ہو جائے تو وہ ایک ناقابل عبور خلیج بن جاتا ہے کو اچی طرف کھینچا تھا۔ اگر کوئی جنسی تعلق سمجھتے ہیں۔ اگر وہ مفلس ہیں تو مرد اپنی ذمہ دار یوں کے اضاف پر کڑھتا ہے اور عورت پرنس آف ویلز کے خواب دیکھتی ہے۔ اگر وہ دولت مند ہیں تو مرد اپنی ذمہ دار یوں کے حواب دیکھتی ہے۔ اگر وہ دولت مند ہیں تو حوس اور خوف کی ذاتیت ، محبت اور شادی کی مصنوعی مساوات سے متصادم ہوتی ہے۔ پینے کے جسم اور خوف کی ذاتیت ، محبت اور شادی کی مصنوعی مساوات سے متصادم ہوتی ہے۔ پینے تو مساوات کادم بھرتے ہیں اور جب سے کے ساتھ ہی شروع ہو جاتے ہیں۔ اگر وہ مہذب لوگ ہیں تو مساوات کادم بھرتے ہیں اور جب سے کہ ایک دو سرے پر غالب نہ آجائے 'ان کی جنگ ختم نہیں ہوتی۔ اگر وہ بیار ہے تو وقت کا ٹنا اس کے لیے وہال جان

بن جاتا ہے حتی کہ شیطان اسے کوئی نہ کوئی مصروفیت بہم پہنچا دیتا ہے۔ وہ سمجھتے تھے کہ وہ بچوں ک تربیت کی استطاعت نہیں رکھتے۔ وہ بالزک کی طرح یہ انکشاف کرتے ہیں کہ "بدی' کینہ پروری سے سستی ہوتی ہے"۔ اگر ان میں سے ایک کے بہت سے دوست ہیں تو دو سرا ان کا حاسہ ہے۔ اگر دونوں کا کوئی دوست نہیں تو دونوں مجبورا ایک دو سرے کی ہے کیف صحبت میں وقت گزارتے ہیں۔ ملکت اور سجس کے جذبات کے باعث محبت کی آزادی ختم ہو جاتی ہے۔ روح کو کہیں امن اور اطمینان نصیب نہیں ہوتا۔ محبت ایک مسلسل پرکار میں تبدیل ہو جاتی ہے' جس میں رات کا اختلاط ہنگائی صلح کی حیثیت رکھتا ہے۔

مرداور عورت دونوں یہ محسوس کرتے ہیں کہ عجت کی شدت اور گری ان کی اپنی مسرت کے لیے نہیں بلکہ نسل کی بھا کے لیے بھی۔ عورت دیوی ہے باور چن بن جاتی ہے (لیکن بھی بھی اسے کوئی ایسا شریف الطبع شو ہر میسر آتا ہے جو باور چن کو دیوی بتا دیتا ہے۔) دہ مرد کی تنوع پندی کو محسوس کرتی ہے اور اس کے اعمال پر کڑی نظر رکھتی ہے کیونکہ وہ جانتی ہے کہ وہ مرد پر زیادہ دیر بھروسہ نہیں کر سکتی۔ وہ دیکھتی ہے کہ مرد کی توجہ کم ہوتی جا رہی ہے اور وہ حضور قلب کے بغیر محبت کرتا ہے۔ مردا پی بیوی کو ایک اجنبی کی نگاہ ہے دیکھنے کا اہل نہیں رہتا۔ شوہراور بیوی دونوں کو دور کرتا ہے۔ مردا پی بیوی کو ایک اجنبی کی نگاہ ہے دیکھنے کا اہل نہیں رہتا۔ شوہراور بیوی دونوں کو دور بھوتی ہوتے ہیں اور نیا محبوب حسین تر سمجھا جاتا ہے۔ جب عورت لاولد یا بیکار ہوتی ہوتی ہوتی ہیں اجراک ہو جاتی ہے جو اس کی آرزد رکھتے ہیں لیکن یکا کے حواس شعور پر بھو کا گار آرزد رکھتے ہیں لیکن یکا کہ حواس شعور پر بھو کا گار آرد ورکھتے ہیں لیکن یکا کہ حواس شعور پر بھو کا گار آ جاتے ہیں۔ وہ اعالی ہو جاتی ہے اور ایک دو سرے کے متعلق شکوک ابحر آتے ہیں اور دونوں ایک دوسرے کی بے وفائی پر غیظ و غضب کا اظہار تو کرتے ہیں لیکن ساتھ ساتھ اس کا خورمقد م بھی کرتے ہیں۔ کیونکہ اس طرح انہیں آسان راہ نجات مل جاتی ہے۔

اور وہ علیحدہ ہو جاتے ہیں۔ انہیں طلاق کی عدالت میں دیکھیے۔ جب دو سرے لوگ اپنی دکھ بھری داستانیں بیان کرتے ہیں تو وہ مغموم اور اداس ہو کر اپنی باری کا انظار کررہے ہوتے ہیں۔ جب ان کی باری آتی ہے تو وہ ایک دو سرے کے ظلم و ستم کو مبالغہ آمیزی سے بیان کرتے ہیں اور جب ان کی باری آتی ہو گالیاں دیتے ہیں۔ وہ ایک دو سرے سے نفرت کرتے ہیں جو صرف وہی لوگ کر سکتے ہیں جنہیں محبت کے عہد و پیان یاد ہوں۔ وہ جلدی ہی آزاد ہو جاتے ہیں 'طلاق ہو جاتی ہے۔ وہ از سرنو تجربہ کر سکتے ہیں لیکن حالات اور لوگ وہی ہیں 'انجام کیو کر مختلف ہو گا؟ ہو جاتی ہیں ساتھ لوگوں کی تعداد تاخوش شادیوں کی تعداد سے کہیں کم ہے۔ بہت سے لوگ

علیمدہ ہونا چاہتے ہیں لیکن شرم یا قانونی پابند یوں کے باعث علیمدہ نہیں ہو سکتے۔ جولوگ علیمدہ نہیں ہوتے۔ ہولوگ علیمدہ نہیں ہوتے 'ان کے دلوں میں علیحدگی کی جرات کی بجائے رسوائی کا خوف ہو آ ہے۔ محبت کی جگہ ہیزار کی اور وفاکی جگہ فریب ہو تا ہے۔ اگر یہ بھی علیحدہ ہو جائے تو بہتر ہو آ کیونکہ اس طرح شادی کا انحطاط واضح ہو جاتا اور ہر فکر و تدبر کرنے والے سیاست دان کے لیے (جو صدی میں ایک ہو تا ہے) اور ہر ماشق کے لیے جو محبت کو اتن جلدی مرتے نہیں دیکھے سکتا' فکر و تدبر کامواد بہم پنجا آ۔

### س- شادی کی تعمیرنو

مرض کی تشخیص تو آسان ہے لیکن اس کی دوا تجویز کرنامشکل ہے۔وہ کونسانیاعلاج ہے جو ہزاروں مرتبہ پہلے تجویز نہیں کیا گیا؟ اور وہ کونسا نسخہ ہے جو آزمائش میں ناکام نہیں رہا؟ ہم کیا نصیحت کریں کیونکہ ہر نصیحت زخموں پر نمک چھڑکتی ہے 'اصلاح نہیں کرتی؟

شاید ہمیں اس مئلہ کو بالائے طاق رکھ دیتا چاہیے اور قدیم میحی نداہب کی طرح یہ کہنا چاہیے کہ فرار کی ہرراہ مسدود کردو' توقیدی یہ سمجھنے لگیں گے کہ وہ قید میں نہیں ہیں۔ اگر شادی' چوں اور نسل کے لیے ہے تو بچوں کی خاطر شادی کو اٹل بنا دو آگہ جو رشتے خدا نے جو ڑے ہیں' بانیان انہیں تو ڑنے نہ پائے۔ انسان ایک دو سرے سے استے مماثل ہیں کہ اگر ہم ایک سے نباہ نہیں کر پائے تو گمان غالب ہے کہ دو سرے کے ساتھ بھی وہی الجھنیں پیدا ہوں گی۔ انسان دکھ الحائے کے باتھ کو صبر و استقامت کے ساتھ ہورائے نے پیدا کیا گیا ہے۔ وہ شادی کر کے اس کے دکھ سکھ کو صبر و استقامت کے ساتھ برداشت کرے۔

لین کیا ہم ناپختہ جوانوں کے جذباتی عمد و پیان کو ناقابل تحلیل قرار دے سکتے ہیں؟ کیا ہم دو روحوں کو ہیشہ کے لیے باہم مسلک کر سکتے ہیں جبکہ ان کی محبت' نفرت میں تحلیل ہوگئی ہو؟ نسل کے ارتقا کا راز اس امر میں مضمرے کہ اس کی خاطرا فراد کو اپنی شخصیتوں کی قربانی کم سے کم کرنا پڑے۔ نسل کو فرد پر فوقیت حاصل ہے لیکن فقط اس لیے کہ وہ اعلیٰ افراد پیدا کرے 'ورنہ نسل محض ایک لفظ ہے' فقط ایک قیاس۔

ہارے ذاتیت پند زمانہ میں شادی کا ایک ہالکل مختلف نظریہ پیدا ہوا ہے جے "آزاد مجت" کا دل فریب نام دیا گیا ہے۔ اس نظریہ کی روسے اگر عمد و بیان محض ٹو منے کے لیے ہی استوار ہوتے ہیں 'تو ہم عمد و بیان کریں ہی کیوں؟ اگر شادیوں کا انجام طلاق ہی ہے تو ہم رسی شادی کو ترک کیوں نہ کردیں؟ اگر محبت شادی کی متحرک ہے تو محبت کی موت 'طلاق کے لیے بہترین جواز ہے۔ عاشق اور محبوب کو ذاتی دیانت اور اعتاد کی بنا پر بھجا ہو جانا جا ہے۔ جب محبت ختم ہو

جائے توانمیں زندگی اور شاب کے احیا کے لیے عظ محیوب علاش کرنے جاہئیں۔

مئلہ شادی کا بیہ حل روز بروز زیادہ سے زیادہ مقبول ہو آجا رہا ہے۔ جج انڈزے کہا ہے کہ ١٩٢٢ء مين شادي كي درخواسين ١٩٢١ء كي نسبت ٢٥ في صدى كم تحسي- وه اس تخفيف كو "آزاد مجت" کی مقبولیت سے منسوب کرتا ہے۔ یہ آزاد اتحاد نمایت قابل تعریف ہے ، مسئلہ شادی کا۔ لیکن مصبت سے کہ عورت اقتصادی اور نفساتی طور پر مرد کی مختاج ہے۔ ماہواری اور حسل اسے و تا" فوتا" بكار بنا كراس كے كمانے كى صلاحت كو كم كرديے ہں "جب تك كه وہ گھرنہ بنائے اور ان خطرات سے کوئی ستقل تحفظ حاصل نہ کرے۔ آزادی کے تمام فوائد مرد کے جصے میں آتے ہیں۔ آج کل اگرچہ یہ احساس کم ہو رہا ہے لیکن بسرصورت موجود ہے کہ عورت اپنے آپ کو مرد كے سرد كر كے اس كى نظروں ميں اپنى وقعت كھو دچى ہے۔ مرد ايك جنگيم حيوان ہے۔ كم سے كم وہ ائے آپ کو یمی سجھتا ہے۔ وہ مرافعت کو 'خواہ وہ مصنوعی عی کیوں نہ ہو 'پند کر آ ہے۔ جب وہ بوری طرح تنخر کر چکتا ہے تو تنخیر کے نے میدان تلاش کرتا ہے۔ مرد کی بید خواہش ہوتی ہے کہ اس کی بیوی اس سے پہلے کی اور مرد کے ساتھ وابستہ نہ رہی ہو۔وہ کسی تجربہ کار عورت کے ساتھ ہنگامہ معاشقہ پر فورا رضامند ہو جا آ ہے لیکن اے بیوی بنانا پیند نسیں کر آ۔ وہ یہ محسوس کر آ ہے کہ تج به کار عورت شادی کی ابتدائی جذباتی شدت کو کھو کر چر تنوع پیندی کا شکار ہو جائے گی۔ لیکن مرد ا پنا تجزیہ نہیں کر تا۔ اپنے آپ کواس نظرے نہیں دیجتا۔ اس کے یہ احساسات اور جذبات شادی ك اس قديم رسم پر مني بين 'جب عورت دام دورم كے عوض خريدي جاتی تھي اور مرد كي ملكت بن جاتی تھی۔

یہ طالت بدل جائیں گے اور شاید جب عورت کی اقتصادی خود اختیاری عمل ہو جائے گی اور آلات ضبط تولید 'جنسی تعلقات کو تولید سے محیز کر دیں گے تو مرد عورت کو بھی اس معیار سے پرکھے گا 'جس سے وہ اپنے آپ کو جانچتا ہے۔ اس طرح ہمارا تدیم اخلاتی نظام بیشہ کے لیے ختم ہو جائے گا۔ لیکن اس کے خاتے سے پہلے مُرد کی انانیت اور غیر ذمہ داری کے باعث عورت کو درد و الم سمنا پڑے گا۔ آزاد محبت صرف مرد کو آزادی بخشی ہے۔ کسی روز عورت اپنی زندگی کی باگیں اپنے ہاتھ میں لے گی اور مامتا اسے کسی تنوع پند مرد کے رحم و کرم کا مختاج نہیں رکھے گی۔ دور دراز مستقبل میں کسی دن ہم شاید مرد کو عورت کے ساتھ محبوں کیے بغیر بچوں کی محمد اشت کی کوئی سبیل نکال لیس کے۔ اس وقت ''آزاد محبت''سب کے لیے نعمت ہوگی۔ لیکن اس وقت تک ہمیں تازون کا پابند رہنا جا ہیں۔

کی متند تعریف ہے "وہ قانونی شادی جس میں ضبط تولید کی ہانونا" اجازت ہو اور لاولد جو ژول کو باہمی رضا و رغبت ہے طلاق کا حق حاصل ہو۔ بالعوم بغیراس نان نفقہ کے 'جو شو ہر سطاتہ یہو کی کو ویتا ہے "۔ اس شادی میں سوائے "نان نفقہ " والی شق کے کوئی خطر تاک بات نہیں۔ اور سے عام شادی ہے کچھ الی مختلف بھی نہیں۔ لگوں کو فقط اس بات کا اندیشہ ہے کہ یہ تصور 'مرد اور عورت کی مساوات کو کھمل کر ویتا ہے۔ بہت جلدی 'امیر گھرانوں کی تعیش پند عور توں کی بدولت جس نازک مرد کے انتقام کی آماجگاہ بننے والی ہے۔ شادی کی ہیئت بدل رہی ہے۔ اب وہ بیکار عور توں کو برداشت نہیں کرے گی 'جو بہت سے گھروں میں محض خوفتاک آرائش کی حیثیت رکھتی ہیں۔ مرد اپنی بیویوں کو یہ دعوت وے رہے ہیں کہ وہ خود کما کیں اور کھا کیں۔ رفاقتی شادی اصرار کرتی ہے کہ عورت بچہ پیدا کرنے تک خود کمائے۔ عورت کی آزادی اس وقت کھل ہو گئی ہے' جب وہ اپنی موری خود کمائے۔ اور یکی صنعتی انقلاب کی منطقی حد ہے۔ عورت کارخانے میں مرد کے دوش بروش کام کرے گی۔ وہ محنت اور اجرت 'فرائف اور حقوق میں مرد کی معزز شریک ہوگے۔ اس کانام بروش کام کرے گی۔ وہ محنت اور اجرت 'فرائف اور حقوق میں مرد کی معزز شریک ہوگے۔ اس کانام بروش کام کرے گی۔ وہ محنت اور اجرت 'فرائف اور حقوق میں مرد کی معزز شریک ہوگے۔ اس کانام ہو تا زادی۔

قابل تحیین ہے وہ محض جس نے فرسودہ عقائد کا مقابلہ کرکے جدید شادی کے امراض کا یہ علاج چیش کیا ہے لیکن یہ ایک درشت اور جارحانہ علاج ہے۔ اے ہر معقول محض اس وقت سک صحیح نہیں سمجھے گا' جب تک کہ عورت کی اقتصادی خوداختیاری عمل نہ ہو جائے۔ جیسا کہ ہم دکھے آئے ہیں' مرد فطری طور پر ہوس تاک اور تنوع پند ہے۔ جو نمی شادی کی ابتدائی غررت ختم ہوئی اور عورت مدافعت کے تمام اسلح پھینک دے گی' وہ حس و جمال کے نئے قصر فتح کرتے پر مرست ہو کہ رفاقتی شادی میں طلاق فریقین کی رضا ہے ہوگی اور جدید عورت فورا طلاق کی درخواست منظور کرے گی' لیکن وہ پھر خود کیا کرے گی؟ صنعت کے جتم میں جمو تک دی جائے گی۔ جمو تک دی جائے گی۔ بید معمولی مشکلات ہیں اور غالبا تجربہ اس علاج میں نیادہ کم ہو جائے گی۔ بید معمولی مشکلات ہیں اور غالبا تجربہ اس علاج میں قطع و برید کر سکتا ہے۔ اس علاج میں سب سے زیادہ تھیری عضریہ ہے کہ یہ اوا کل شباب میں شادی کی ترغیب دیتا ہے اور بھی ہارے اطلاقی مسئلہ کی جان ہے۔ اگر ہم کمی طرح شادی کی فطری عمر کو بحال کر سکیں تو عصمت فرو ٹی مخنیہ امراض نفیر صحت مند پاکیزگی اور بعنی ہے راہ روی میں فورا خاصی تخفیف ہو جائے۔ امراض نفیر صحت مند پاکیزگی اور بعنی ہے راہ روی میں فورا خاصی تخفیف ہو جائے۔ امراض نفیر صحت مند پاکیزگی اور بعنی ہے راہ روی میں فورا خاصی تخفیف ہو جائے۔ امراض نفیر صحت مند پاکیزگی اور بعنی ہے راہ روی میں فورا خاصی تخفیف ہو جائے۔ امراض نفیر صحت مند پاکیزگی اور بعنی ہے راہ روی میں فورا خاصی تخفیف ہو جائے۔ اس علان کے درخش و لولے نہ ہاری مالی خوداختیاری سے خیادی کر سکتے ہیں جے وہ سب سے زیادہ چاہے ہیں۔

عظیم تج ہے گریز کرتے ہی اور مجت کو ختم کردیتے ہیں۔ ابتدائی شاب کی محبت بازہ اور کمری

ہوتی ہے۔ تمیں برس کی عمر کے بعد کوئی مرد جوانی کے جوش اور سپردگ کے ساتھ محبت نہیں کر سکتا۔ پہلی محبت' روح میں جو سپردگی پیدا کرتی ہے 'وہ ایک برس کے اختلاط اور آزمائش سے ختم نہیں ہوتی۔ لڑکے کی معصوم ہوس اور لڑکی کا بے باک اعتاد زندگی کو بھیشہ خوشگوار رکھے گا۔

پہلی محبت کی شادی کا تصور سیجئے۔ نے جو ڑے نے رہائش کے لیے کوئی بھک و تاریک کمرہ انہیں چنا' بلکہ اس فضا میں ایک نیا گھر لیا ہے جہاں قدرت کی معصومیت ابھی تک کمی قدر قائم ہے۔ نے گھر کی زیرنت اور آرائش کے متعلق ہزاروں خوشگوار بحثیں ہوتی ہیں۔ کیا کیا خریدا جائے اور اسے کمال کمال رکھا جائے؟ میاں بیوی گھر کے باغیچہ میں پھول اگاتے ہیں اور ان کی نشوونما کے ساتھ ساتھ خود بھی پھلے پھولتے ہیں۔ گھر کو رنگ اور نغمہ ممتابوں اور دوستوں سے آباد کرتے ہیں اور بالا خر ہیں اور اسے بھرے ہازاروں کی آبانی اور شور و غوغا سے کمیں زیادہ دل فریب بنادیتے ہیں اور بالا خر ایک بھرے کا شوریدہ سری اور مسرت سے گھر کی جمیل ہو جاتی ہے۔ ہم بار بار شادی کی پابندیوں کا مصحکہ اڑاتے ہیں' لیکن ہمارے دلوں میں ان دنوں کی یا د بھیشہ ایک کمک بنی رہے گی 'جب محبت مطحکہ اڑاتے ہیں' لیکن ہمارے دلوں میں ان دنوں کی یا د بھیشہ ایک کمک بنی رہے گی 'جب محبت موان منگی۔

اوا کل شاہب کی شادی پر بہت ہے اعتراضات ہو سکتے ہیں۔ پند و نصیحت کرنا بیکار ہے۔ جو انوں کی مالی احتیاط کو ہم اخلاقی مواعظ ہے دور نہیں کر کتے۔ لیکن نوجوان خود نہیں ۔ بلکہ ان کے والدین شاوی کے التوا کی نصیحت کرتے ہیں اور جوانوں پر اقتصادی پابندیاں عاید کرکے اے ممکن بناتے ہیں۔ شاب کی بے پاک کو شادی کی تلقین کرنا مخصیل حاصل ہے۔ ہمیں والدین کو یہ سمجھانا چاہیے کہ وہ اپنے بچوں کی شادی کو ملتوی کرکے ان میں جنسی بے راہ روی پیدا کر رہے ہیں اور حکمت اس میں ہے کہ صحت مند نوجوانوں کی شادی میں کوئی رکاوٹ پیدا نہ کی جائے بلکہ بیٹوں اور حکمت اس میں ہے کہ صحت مند نوجوانوں کی شادی میں کوئی رکاوٹ پیدا نہ کی جائے بلکہ بیٹوں اور بیٹیوں کے لیے انچھی خاصی مالی امداد مہیا کی جائے آکہ ان کی اقتصادی ناپختگی دور ہواور ان میں اور بیٹیوں کے لیے انجھی خاصی مالی امداد مہیا کی جائے آکہ ان کی اقتصادی ناپختگی دور ہواور ان میں زندگی کی مشکلات کا مقابلہ کرنے کی طاقت برصے۔ یہ امداد قرض حنہ کی حیثیت رکھی گی جو بچے آگلی نسل کو ادا کر دیں گے۔ اس میں کسی کا نقصان نہیں 'ہر مختص فائدہ میں رہے گا۔ ایک زمانہ وہ بھی نسل کو ادا کر دیں گے۔ اس میں کسی کا نقصان نہیں 'ہر مختص فائدہ میں رہے گا۔ ایک زمانہ وہ بھی شا جبکہ والدین اس قسم کی فراخ دلی سے کام لیا کرتے تھے۔

اس امداد ہے ایک مختاط لڑکا بھی محبت کی پکار سن لے گا اور کوئی لڑکا بھی 'جو شادی کرنے پر آبادہ ہو' اس قدیم ضرب المثل میں کچھ حقیقت محسوس کرے گا کہ ''خدا تمہارا حافظ و ناصر ہوگا'' فرور اس کی پشت پناہی کرے گا' اس کے بازوؤں کو طاقت بخشے گا اور اسے ہمت اور استقلال عطا کرے گا۔ ذمہ داری کی مجبوریاں اس کی مختصبت میں گرائی پیدا کرے گی اور شادی اسے مرد بتا دے گا۔ ذمہ داری کی مجبوریاں اس کی مختصبت میں گرائی پیدا کرے گی اور شادی اسے مرد بتا دے گا۔ اگر اور کوئی راہ قابل قبول نہ ہو تو شادی سے پہلے لڑکی کو کوئی کام کرنا چاہیے۔ یہ چزگھر

میں ایک تازک سامان ترصیع بننے سے کہیں بہتر ہے۔ شادی کو غیر فطری طور پر معرض التواہیں میں ایک تازک سامان ترصیع بننے سے کہیں بہتر ہے۔ شادی کر کے تولید کو ملتوی کر دیں۔ شادی سے ڈالنے کی بجائے یہ بہتر ہوگا کہ جوان لڑکے اور لڑکیاں شادی کو تولید سے علیحدہ کرتا پڑے گا۔ اگر کوئی مرداس ذمہ بنس کے نفاق کو کم کرنے کے لیے ہمیں شادی کو تولید سے علیحدہ کرتا پڑے گا۔ اگر کوئی مرداس فیں داری کے باوجود تسامل اختیار کرے تواس کا علاج ہی ہے کہ وہ بچے کا باب بن جائے۔ بچہ اس میں داری کے عادت مردا تھی پیدا کرے گابشر طبکہ اس میں مردا تھی کی صلاحیت ہو۔

یرت رود ن پید رس بر کہ جوان اکثر دنیا کے حالات سے بے خبر ہوتے ہیں۔ نیطنے نے کہاتھا
دوسری مشکل یہ ہے کہ جوان اکثر دنیا کے متعلق کوئی فیصلہ کرنے اور ایک جنون کی وجہ
دجب کوئی مرد محبت میں مبتلا ہو تو اسے اپنی زندگ کے متعلق کوئی فیصلہ کرنے اور ایک جنون کی وجہ
سے اپنے ساج کا کروار متعین کرنے کی اجازت نہیں ہوئی چاہیے۔ ہمیں علی الاعلان عاشق و معثول
سے عمد و بیان کو غلط قرار دے دیتا چاہیے اور انہیں شادی کی اجازت نہیں دنی چاہیے "۔ یہ صحح
ہے کہ جوانی اندھی ہوتی ہے اور اس لیے کسی معقول فیصلہ پر نہیں پہنچ پاتی الیکن محبت بڑھا پے میں
ہوسکتی۔ غالبا ہمیں کسی وقت بھی المل فیصلے کرنے کی اجازت نہیں ہوئی چاہیے۔ یہ امر طے
شدہ نہیں ہو کئی۔ غالبا ہمیں کسی وقت بھی المل فیصلے کرنے کی اجازت نہیں ہوئی چاہیے۔ یہ امر طے
چو نکہ تمام بیویاں اور تمام شو ہر بنیا دی طور پر ایک جسے ہوتے ہیں اس لیے اس بات سے پچھ زیادہ
فرق نہیں پڑتا۔ اگر کوئی مرد اپنی بیوی کے ساتھ ہم آہنگی کی کوئی صورت نہیں نکال سکتا تو اکثر
او قات اس کی وجہ اس کے اپنے کروار یا رویہ میں کوئی خامی ہوتی ہے۔ اگر وہ کی اور عورت سے
شادی کرے گا تو انجام وہی ہوگا۔ طلاق تو ایک سفرے 'اگر ہم اپنے آپ کو نہیں بدل سکتے تو یہ بالکل

بیارہ۔ بسرحال نوجوان بے خبرہوتے ہیں۔ حقیقت تو یہ ہے کہ ان معالات میں کون بے خبر نہیں ہو آ۔ ہم میں ہے کون مردعورتوں کو سمجھتا ہے اور ان کے ساتھ صحیح بر آؤ کر سکتا ہے؟ جہالت کو کم سرنے کے لیے شادی ہے چھ مہینے پہلے مثلنی کی قدیم رسم کو بحال کر دیتا جا ہیے۔ اس عرصے میں لڑکا اور لڑکی ذہنی طور پر ایک دو سرے کو سمجھنے لگیں گے۔ شاید وہ شوہراور بیوی کی طرح لانے بھی اور لڑکی ذہنی طور پر ایک دو سرے کو سمجھنے لگیں گے۔ شاید وہ شوہراور بیوی کی طرح لانے بھی گلیں۔ اس طرح شادی ہے پہلے ہی علیحدگی کا موقع مل جائے گا۔ یہ چھ ماہ کی مدت ہمارے شادی کے ادارہ کو وہ اخلاقی تقویت اور حسن عطاکرے گی جس کی اسے سخت ضرورت ہے۔

آخری اور سب سے بوی مشکل ہے ہے کہ تجربے کی پختگی سے پہلے ہی نوجوانوں کو سے رخیب دیا کہ وہ ایک ایسے رشتہ میں مسلک ہو جا کیں جو ممکن ہے ان کے پاؤں کی ذنجیر بن جائے ' رخیب دیا کہ وہ ایک ایسے رشتہ میں مسلک ہو جا کیں جو ممکن ہے ان کے پاؤں کی ذنجیر بن جائے ' ہالگل ہی خات ہے۔ اگر چھوٹی عمر کی شادی کو کامیاب بنانا ہے تو شادی سے فرار کی بھی کوئی راہ نکالنی جا ہے اور طلاق فریقین کی رضامندی ہر مل جانی جا ہے۔ لیکن یہ استدلال کر کے کہ طلاق ایک المناک حقیقت ہے اور شادی زن و مرد کی خوشی کے لیے نہیں کی جاتی بلکہ اس کا مقصد بچوں کی برورش اور بربیت ہو تا ہے ' یہ بات مضحکہ خیز معلوم ہوتی ہے کہ طلاق کی توسیع کی تلقین کی جائے۔ لیکن کون کمہ سکتا ہے کہ فریقین کی رضامندی کی شرط لگانے سے طلاقوں کی تعداد بردھ جائے یا بچوں کی تربیت کے لیے وہ والدین بمتر ہیں جو ایک دو سرے کے لیے محبت اور اعتاد کے جذبات سے محروم ہوتے ہوئے بھی مجبورا اکٹھے رہیں یا وہ جو علیحدہ ہو جائیں؟ اگر ہم مرد اور عورت کے متفقہ مطالبہ طلاق کو ٹھی دیر اکٹھی رہیں یا وہ جو علیحدہ ہو جائیں؟ اگر ہم مرد اور عورت کے متفقہ مطالبہ طلاق کو ٹھی دیر بلتوی مرد اور عورت کو آزمائشی طور پر بچھ دیر علیحدہ رہنا چاہیے کہ میان جاہیے ۔ طلاق ہونے کار آئے۔ کیونکہ ممکن ہے کہ میان بیوی تنمائی کو جنگ سے برا سمجھیں اور شاید عقل و خرد بروئے کار آئے۔ کیونکہ ممکن ہے کہ میان بیوی تنمائی کو جنگ سے برا سمجھیں اور جدائی ان پر وہ خوبیاں منکشف کرے جو قربت کے یردے میں بنماں تھیں۔

امرکی کا گریس کے ایک رکن اور اس کی بیوی نے مل کر طلاق کی درخواست کے۔ یہ درخواست اس بنا پر مسترد کر دی گئی کہ انہوں نے خاصی تعداد میں کبریائی احکام اور انسانی قوانین کی خلاف ورزی نہیں کی تھی۔ یہ حقیقت کہ انہوں نے متفقہ طور پر علیحدگ کی خواہش ظاہر کی تھی نئیر متعلق سمجھی گئی اور انہیں زندگ بھر کے لیے ایک دو سرے کے ساتھ باندھ دیا گیا۔ اس قتم کے حالات زنا کی ترغیب کا باعث بنتے ہیں۔ کئی سال سے جاپان میں فریقین کی رضامندی پر طلاق ہو جاتی ہے 'پھر بھی وہاں کی شرح طلاق ہمارے ملک سے کہیں کم ہے۔ روس میں ہے۔ اس قتم کا قانون نافذ ہے۔ روم میں بھی یہ قانون تھا۔ بونا پارٹ نے اپنے آئیمی نظام میں اسے شامل کر لیا تھا لیکن خاندان بوربون کے جاہل افراد نے اسے قلم زد کر دیا۔ بہت ممکن ہے کہ اس قتم کی ترمیم علی خدگیوں کی تعداد میں کوئی اضافہ نہ کرے لیکن یہ ہمارے اظاف اور ہماری عدالتوں کے اخلاق کو ملحقہ بنتے ہیں۔ گئی۔

ہم نمیں جانے کہ ہمارے ان تجربات کا انجام کیا ہوگا۔ غالباً یہ ہماری آر ذوول اور خواہوں کے مطابق نہیں ہوگا۔ ہم ایک انقلاب کی موجوں میں الجھے ہوئے ہیں اور یقینا ایسے مقامات کی طرف بھے جا رہے ہیں جن کا ہماری آر ذوول سے کوئی تعلق نہیں۔ رسم و رواج اور اداروں کے اس بے پناہ تغیرے جانے کیا حالات پیدا ہوں۔ آج جبکہ ہمارے بوے شہروں میں گھروں کی اہمیت ختم ہو رہی ہے 'یک زوجگی کی کشش بھی کم ہوتی جا رہی ہے۔ جمال بچ پیدا کرنے کی خواہش نہیں ہے 'وہاں رفاقتی شادی عام ہوتی جائے گی' آزاد روابط بوصے جا کیں گاور جہ یہ آزادی زیادہ تر مرد کے لیے مخصوص ہوگی' عورت کے لیے اخلاق کا معیار کیاں ہو جائے گا اور عورت مرد کی اس بات میں بھی نقل کرے گی کہ شادی سے پہلے جنسی تجربات حاصل کیا گا اور عورت مرد کی اس بات میں بھی نقل کرے گی کہ شادی سے پہلے جنسی تجربات حاصل کیا

کرے۔ طلاق کی تعداد بڑھ جائے گی اور ہر شہر میں شکستہ پیانوں کے انبار نظر آئیں گے۔ شادی کا ادارہ نئی صور تیں اختیار کرے گا۔ جب عورت مکمل طور پر صنعت زدہ ہو جائے گی تو ہر طبقہ ضبط تولید اختیار کرے گا۔ جب عورت کی زندگی کا محض ایک حادثہ بن جائے گا اور بچوں کی پر درش گھر کی بحائے ریاستی اداروں میں ہوگی۔ بحائے ریاستی اداروں میں ہوگی۔

## ٣- يچپداكنا

بسرحال یک زوجی شادی کی بھترین صورت ہے۔ شادی کا ستائے کمال ہی ہے کہ میال اور بیوی آدم مرگ اسم سے رہیں اور بی وہ مقصد ہے جے محوظ رکھتے ہوئے ایک عاش صادق شادی کا عمد و بیان کرتا ہے۔ طلاق میں میدان جنگ سے فرار کی طرح کچھ بزدلی می نظر آتی ہے۔ وہ شخص جو نئے سے محبوبوں کا آرزومند رہتا ہے 'ایک غیر منظم اور سطی شخصیت کا مالک ہے۔ منظم شخصیتوں کے مرداور عورت اس خیال سے اپنی مشکلات کو حل کریں گے کہ تقریباً ہر میدان جنگ میں انسین اس ضم کی مشکلات کا سامنا کرتا پڑے گا۔ جب ربط و اتفاق باہمی کی کو ششوں کا گڑا دور مستقل جذبہ موجہ کا تو انسین ان مشکلات کا سامنا کرتا پڑے گا۔ جب ربط و اتفاق باہمی کی کو ششوں کا گڑا دور مستقل جذبہ محبت کار فریا رہے گا 'جس کا اظہار بچوں کی تربیت کی باہمی ذمہ داری کی شکل میں ہوتا رہے گا ۔ جب روح کی ہے آزمائش ختم ہوگا تو وہ محبت کے کمال کا شعور رہا اور دو دو ماغ ایک ہو جا گیں گے۔ جب روح کی ہے آزمائش ختم ہوگی تو وہ محبت کے کمال کا شعور دل اور دو دو ماغ ایک ہو جا گیں گے۔ جب روح کی ہے آزمائش ختم ہوگی تو وہ محبت کے کمال کا شعور حاصل کریں گے۔

الیان ہے کمال بچوں کے بغیر حاصل نہیں ہو سکتا۔ بچوں کے لیے بی شادی کا اوارہ ایجاد ہوا تھا۔ اس کا مقصد مرد اور عورت کا وصال بھی تھا لیکن اتنا نہیں بھتا کہ والدین کو اولاد کے ساتھ وفا اور شفقت کے رشتے میں مسلک کر کے نسل کو قائم اور جاری رکھنا۔ ہم کتنے بی آزاد کیوں نہ ہو جا ئیں 'ہم ماضی کے لعضبات سے کتنے ہی کیوں نہ ابھر جا ئیں 'وہ عورت بو عمد آبا نجھ رہتی ہے 'ہم میں ایک ناخو شکوار اور مرابنانہ آٹر پیدا کرتی ہے۔ وافلی مسرت کی طرح معروضی حسن فطری میں ایک ناخو شکوار اور مرابنانہ آٹر پیدا کرتی ہے۔ وافلی مسرت کی طرح معروضی حسن فطری متنا الله میں تعدد والم فلا کف کی تسکین سے پیدا ہو آئے 'اس لیے وہ عور تمیں جو بھی بچے پیدا نہیں کرتیں' میں قدر مصحکہ خیز معلوم ہوتی ہیں۔ وہ ہمیں بھی یقین نہیں ولا سکتیں کہ انہیں سکون اور اطمینان ماصل ہے۔ اگر کسی عورت نے مامتا کی بجائے اپنی توت صرف کرنے کی کوئی اور سبیل نکال لی جا ضاصل ہے۔ اگر کسی عورت نے مامتا کی بجائے اپنی توت صرف کرنے کی کوئی اور سبیل نکال لی جا فی فرا سے برداشت کر لے گی 'لیکن اگر وہ غیر مطمئن ہو کر ایک جگہ سے دو سری جگہ 'ایک مود سے دو سری ایک تفریخ کی طاش کرے گی اور کہیں بھی اپنی دلچہوں کا سے دو سری ایک تفریخ کی طاش کرے گی اور کہیں بھی اپنی دلچہوں کا سے دو سرے مودیا ایک تفریخ سے دو سری قفریخ کی طاش کرے گی اور کہیں بھی اپنی دلچہوں کا سے دو سرے مودیا ایک تفریخ سے دو سری تفریخ کی طاش کرے گی اور کہیں بھی اپنی دلچہوں کا

مرکزنہ پائے گی تو اس کا مطلب سے ہو گا کہ اس نے محبت کے فطری مقصد کو پس پشت ڈال دیا ہے۔ نیٹنے نے کہا تھا "عورت ایک معمہ ہے اور اس کا حل ہے بچہ "۔

جدید عورت ان فرسودہ خیالات کا نداق اڑائے گی اور کے گی کہ وہ زمانہ گیا جب اے تولید کی مشین کی طرح استعال کیا جاتا تھا۔ کوئی شخص بھی' جے تاریخ کا شعور ہے' عورت ہے یہ نہیں کمہ سکتاکہ وہ اپنی دیماتی ماؤں کی طرح ایک بڑے کنبہ کی بنیاد رکھے۔ ہر شخص بیہ جانتا ہے (سوائے ان دیماتی لوگوں کے جو ابھی تک ہمارے آئین ساز اداروں پر حادی ہیں) کہ مطینوں کی افراط اور شرح اموات کی کمی نے کثر تعداد میں بچے پیدا کرنے کی ضرورت کو ختم کر دیا ہے۔ اگر ہم یہ سجھتے ہیں کہ ساج کی فلاح و بہبود ایک کثیر آبادی میں مضمرے تو سے اس لیے کہ ہم مقدار کو غیر ضروری اہمیت دے کرایخ آپ کو فریب میں مثلا رکھتے ہیں یا اہم استعاری توسیع کے آر زومند ہیں۔ لیکن مقدارے مجھی کوئی جنگ فتح نہیں ہوئی۔ جنگیں عقل اور اسلحہ سے فتح کی جاتی ہیں اور جس وقت چینی مثینوں کے معاملہ میں ہماری برابری کرنے لگیں گے 'وہ بھی آبادی بریابندیاں لگانے کے وہی ذرائع اختیار کریں گے جو ہم کرتے رہ ہیں- بوے کنبول کی نہ آج قوم کو ضرورت ہے نہ اخلاق کو۔ اور جب ہم یہ کتے ہیں کہ عورت کو ایک خاص حد تک مامتا کا وظیفہ ادا کرنا چاہیے تو وہ محض اس لیے کہ اس سے ساج کی نہیں بلکہ اس کی اپنی سمیل اور مرت کے امکانات پیدا ہوتے ہیں۔ جب بحے نہ ہوں تو شادی کا پھول مرجھا جا تا ہے اور بچے ہونے سے بھول پھرشاداب ہو جاتا ہے۔ اس سے پہلے شادی کی حیثیت ایک کاروباری معاہدہ کی تھی، جس کا مقصد جسانی ضرورتوں کی تسکین تھا۔ اب وہ اپنا فطری مقصد بورا کرتی ہے۔ وہ چھوٹی چھوٹی شخصیتوں کو ایک وسنع كل ميں مربوط كرتى ہے اور يہ اتحاد ايك شاداب بودے كى طرح پھلتا پھولتا ہے۔ عورت مصائب اور آلام کے درمیان ایک عجیب اطمینان حاصل کرتی ہے ، جس میں ایک خاموش سرور مقیم ہو تا ہے۔ وہ اپنی بیکاری اور تعیش میں اتنی خوش نہیں تھی جتنی ان فرا نکض اور پابندیوں میں ' جواس کی نشوونما اور محمیل کرتی ہیں حالا نکہ بظاہراہے نسل کی خاطر قرمان کر رہی ہوتی ہیں اور مرد اے دکھے کراس سے دوبارہ محبت کرنے لگتا ہے۔ یہ ایک نئ عورت ہے 'نئ صلاحیتوں سے معمور۔ اس عبراور زم دلی سے لبررجو محبت کی شدت اور تندی میں پہلے بھی محسوس نہیں ہوئے تھے اور اگرچہ اس کا چرہ اب زرد ہے اور اس کی ہیئت بدمعاشوں کی آنکھوں کے لیے کوئی کشش نہیں ر کھتی۔ شوہر کو یوں محسوس ہو تا ہے کہ وہ موت کے منہ سے اس کے لیے ایک نمایت قیمتی تحفہ لائی ب ایک ایا تحفہ جس کابدل وہ مجھی پیش نہیں کر سکتا۔ ناخوشگوار کام اب خوشگوار ہو جاتا ہے اور وہ کھر جو پہلے فقط ایک چار دیواری اور بستر تھا'اب نئ زندگی کی مسرتوں سے معمور نظر آیا ہے اور

ا پی زندگی میں پہلی مرتبہ مرداینے آپ کو کھمل محسوس کر تا ہے۔ ولدیت سے مرد محض ساج اور نسل کے رکن کی حثیت سے اپنا فرض ادا نہیں کر آ' بلکہ وہ اپنی تکیل کرتا ہے۔ وہ ان ذمہ داریوں کو قبول کرتا ہے 'جو اے بلوغت بخشتی ہیں۔ وہ جبلت والدي كي تسكين حاصل كرتا ہے اور بچوں كي رفاقت كو بردھا بے كي خوشي كي ضانت سمجھتا ہے اور كى عدتك موت كے صياد سے ني جاتا ہے۔ موت ہمارا كوشت اور خون لے جاتى ہے اور جوانوں كے ليے جگہ بناتی ہے۔ ليكن يہ جوان مارا لهو مارى زندگى اور مارى روح ميں - ہم موت كوانى زندگی کا فقط ایک حصہ دیتے ہیں' باتی حصہ ہم سے پرورش حاصل کرکے زندگی کے سلاب میں نیا جنم لیتا ہے۔ ہمارے یچ ہمیں دکھ دیتے ہیں لیکن وہ بے پناہ سرور بھی بہم پہنچاتے ہیں جو محبت کے نشہ سے بھی زیادہ تندو تیز ہوتا ہے۔ مرد کو محیل حاصل کن چاہیے 'ایک علیحدہ شخصیت کی طرح نہیں 'جو نقابل کے چنگل میں گر فقار ہے' بلکہ ایک وسیع تر شخصیت کے جزو کی حثیت سے 'ایک عاشق كى حيثيت سے ،جو لينے سے زيادہ ويتا ہے۔ ايك باپ كى حيثيت سے ،جو نسل كى بقا كے ليے ، خوثی سے زندگی کے تنگسل اور بقامیں شریک ہوتا ہے کیونکہ جزو کے کل سے تعاون میں اخلاق کی جان' زندگی کاراز اور مسرت کا سرچشمہ بنیاں ہے۔



# بابیازدہم بچوں کے متعلق ایک اعتراف

ا- زاتی

ظائدان کے متعلق اس قصیدہ کہ دید کے بعد ہم اس قدیم اور دشوار فرض پر غور کریں گے ہے بچوں کی تربیت کہتے ہیں۔ میں اس باب میں اپ ذاتی تجوات بیان کرنے کی اجازت چاہتا ہوں کیونکہ جن اسالیب اور متابج کا میں ذکر کروں گاوہ ایک نمایت محدود تجربہ کا نچو ڑ ہیں اور میں انہیں جوں کا تول بیان کر دوں گا۔ وہ تجربہ کیا ہے؟ ایک بچے کا اپنے والدین سے تعلق۔ میں شردع ہی میں اس بات کا اعتراف کر دوں کہ میں تین اشخاص میں نمایت شدید دلچی رکھتا ہوں۔ اتنی زیادہ کہ کوئی فلف کل اس کی اجازت نہیں دے سکا۔ قدرت ہم میں انانیت پدا کرتی ہے آکہ ہم ذمہ دیجے پر رضامند ہو جا ئیں۔ ہم میں سے کون شخص اپ آپ کو بقا اور دوام کے نقطۂ نظرے دکھے

ايك نمايت غير معقول الم ميں ايك حسين بجه پيداكيا --

تویہ امرواضح ہے کہ اس معاملہ میں تعصب سے کام لے رہا ہوں اور ہیں ہمکان ہے کہ میں خاندان کے مسلے پر غیر جانبداری سے کوئی بات نہ کہہ سکوں گا۔ یہ کوئی اصولی بحث نہیں ہے ، فقط ایک اعتراف ہے۔ تربیت کی کوئی ورسی کتاب نہیں بلکہ اپنے طرز عمل کا بیان ہے جو حمکن ہے قابل نفرت ہو۔ میں ان مساکل کے بارے میں اتناہی کم یقین رکھتا ہوں جتنا کہ مابعد الطبیعیات کے مساکل کے متعلق۔ تاہم میں اپنے ول میں یہ سمجھتا ہوں کہ میرے یہ خیالات نہایت فلسفیانہ اور مساکل کے متعلق۔ تاہم میں اپنے ول میں یہ سمجھتا ہوں کہ میرے یہ خیالات نہایت فلسفیانہ اور گرے ہیں اور ورخثاں نسلوں کے وجود کی کلید ہیں اور میں یہ امید کرتا ہوں کہ دو سرے لوگ میرے ان اعترافات میں سے اپنے گھروں اور اپنی اولاد کے لیے روشنی عاصل کریں گے۔

#### ۲- جسمانی

میرا خیال ہے کہ شروع ہے ایتھل کو ہم روح اور بدن کا مرکب سیجھتے رہے ہیں۔ بدن
پہلے پیدا ہوا اور روح اس وقت جب وہ پہلی دفعہ مسکرائی۔ اس وقت ہے ہمیں بیہ احساس ہونے لگا
کہ بیہ سرخ وسفید جم' بیہ بھرے بھرے بازواور ٹا ٹھیں' بیہ نیلی آ تکھیں' گلابی ہونٹ اور سنہری بال
اگرچہ بذات خود بہت ول فریب ہیں لیکن دراصل ایک غیر مرئی زندگی کا طرز اظہار ہیں۔ وہ زندگی ہو
بہت جلد نفرت اور محبت کے جذبات سے معمور ہوگ' آرزو کرے گی' خواب و کیھے گی' چرت زدہ
ہوگ' پھلے پھولے گی' ایک نئی شخصیت سے گی اور ایک ایسا مرکز جس کے گرد تمام ونیا گھوے گی۔
ہوگ' پھلے پھولے گی' ایک نئی شخصیت سے گی اور ایک ایسا مرکز جس کے گرد تمام ونیا گھوے گی۔
اس زندگی کا انتصار اس بدن پر ہوگا۔ ہم نے یہ سوچا آگر یہ بدن زیادہ طاقتور اور مضبوط بن جائے تو
اس میں زندگی کا شعلہ زیادہ در خشاں ہوگا۔ ہم نے یہ عہد کیا کہ جب تک ایتھل وس برس کی نہ ہو
جائے' ہم اس کے بدن کی حفاظت اپنا اولین مقصد سیمھیں گے۔ ہمیں فطرت پر بیہ اعتماد تھا کہ وہ
جسم کائل میں سے رحم دلی اور ذہانت پیدا کرے گی۔ ہمیش بیہ خیال تھا کہ کسی جسمانی مرض ہی کی وجہ
سے بدکردار اور کند ذہن پیدا ہو تا ہے اور ایتھل کا تجزیہ نفسی کرنے یا اسے اغلاق کی تعلیم دیے کی
سے بدکردار اور کند ذہن پیدا ہو تا ہے اور ایتھل کا تجزیہ نفسی کرنے یا اسے اغلاق کی تعلیم دیے کی
سے بدکردار اور کند ذہن پیدا ہو تا ہے اور ایتھل کا تجزیہ نفسی کرنے یا اسے اغلاق کی تعلیم دیے کی

پہلے تین مینوں میں ہم نے ایک خطرناک غلطی کی۔ ہم نے ایک نئی شم کے دودھ کی آزمائش کے لیے اپنی بچی کو ایک تجربہ گاہ بنایا۔ یہ ایک ایبا جرم ہے جس کی یاد گئی سال کی آبائی شفقت بھی ہمارے دلوں سے محو نہیں کر سکی۔ اب ہم میہ جانتے ہیں کہ انسانی نسل کو نئے طیبوں اور پرانے تجاموں سے خردار رہنا چاہیے۔ خوش قسمتی سے ہماری غلطی کوئی رنگ نہ لائی۔ غلط غذا کے باوجود ایتھل صحت میں روز افزوں ترقی کرنے گئی۔ جب ہمیں اپنی غلطی کا حساس ہوا تو ہم نے اس خوش قسمتی کو اس ہوا تو ہم نے اس خوش قسمتی کو اس ہوا ہے منسوب کیا جو ایتھل کو پہلے تین مہینوں میں میسر آئی تھی۔ ا

خاموش گاول کی ہوا' جہاں فقط سائس لیما ہی زندگی کو ہم آہنگ بنانے کے مترادف تھا۔ اس دقت سے ہمارا میہ اصول اولین رہا ہے کہ ہوا اس مخلیم معجزہ و قادر مطلق کے اس معجزے بعنی دودھ سے مجارا میہ اصول اولین رہا ہے کہ ہوا اس مخلیم معجزہ و قادر مطلق کے اس معجزے بین کہ وہ آکے اینھل مجسی پر ترہے۔ کوئی موسم بی کیوں نہ ہو' ہررات کھلے در سے ہواؤں کو پکارتے ہیں کہ وہ آکے اینھل کے رہاروں کو پکولوں اور شعلوں میں تبدیل کر دیں۔

کی مرتبہ طائم الفاظ ہے اور گرون میں گدا زباہیں ڈال کے ابنہ ل ہم ہے یہ اجازت ما نگی ہے کہ ہم اے مقررہ وقت کے بعد تک جاگنے کی اجازت دے دیں لیکن اس معالمہ میں ہم کس ہے کہ ہم اس تجویز پر بحث ہی نہیں کرتے اور اے ایک مجرانہ خیال سمجھ کر مسترد کر ویت ہیں اور ایتھل کو مقررہ وقت پر سلا دیتے ہیں۔ اب اگرچہ وہ دس برس کی ایک معزز خاتون ہے وہ ہرروڈ سوا آٹھ بچے سونے کے لیے چلی جاتی ہے اور زینے ہے ہمیں خدا حافظ اور شب بخیر کسی ہے۔ وہ ہر روڈ سوا آٹھ بچ سونے کے لیے چلی جاتی ہے اور زینے ہے ہمیں خدا حافظ اور شب بخیر کسی ہے۔ ساڑھے آٹھ بچ سک وہ بستر میں لٹا دی جاتی ہے لیکن مجھی ہمیں یہ قانون تو ڈا بھی گیا ہے۔ سٹر جب کوئی ما ہر موسیقی ہمارے گھرمیں بیا نو بجانے آیا ہو'لیکن اکثراو قات ہم اس قانون کی ہے۔ سٹر جب کوئی ما ہر موسیقی ہمارے گھرمیں بیا نو بجانے آیا ہو'لیکن اکثراو قات ہم اس قانون کی گئی سفد س فریضے کی طرح پابندی کرتے رہے ہیں۔ یہ ہمارے فلفہ زندگی میں ایک نہایت اہم اسکے مقدس فریضے کی طرح پابندی کرتے رہے ہیں۔ یہ ہمارے فلفہ زندگی میں ایک نہایت اہم

ہوا کے بعد غذا۔ ہم نے یہ ویکھا کہ ایتھل کو ترکاریاں' دودھ اور گندم کی ڈبل روٹی راس

الگ وہ مضیوط علی 'واتا اور تومند ہوتی گئی اور ہمیں یہ محسوس ہوا کہ وہ اپنی کلمل نشو ونما کے لیے

الم وہ جے حاصل کر رہی ہے جس کی اسے ضرورت ہے۔ لیکن نبات خوروں کو یہ من کر صدمہ ہوگا کہ

الم نے بہت جلدی ہی ایتھل کی فہرست طعام میں ہفتہ میں دو ایک مرتبہ مرغ بھی شامل کر دیا۔ ہم

السے بیارے ''مرغ نبات خور'' کتے ہیں۔ اس عجیب غیراصولی غذا پر یہ چھوٹا ساگرانہ جسمانی طور

السے بیارے ''مرغ نبات خور'' کتے ہیں۔ اس عجیب غیراصولی غذا پر یہ چھوٹا ساگرانہ جسمانی طور

پر پھلتا پھولی رہا۔ ایتھل کی صحت ہیشہ اچھی نہیں دری۔ بچپن میں خرو نکل آئی۔ لیکن ایک ہفتہ

الک گئی گئی ہوگیا۔ اس کی لوح صحت پر یہ چند داغ ہیں ورنہ ایتھل کو طیبوں اور بیاریوں سے زیادہ

واسط نہیں رہا۔ وہ اکثریہ سوال پو چھتی ہے کہ پیٹ میں درد کس طرح ہو آ ہے؟

واسط نہیں رہا۔ وہ اکثریہ سوال پو چھتی ہے کہ پیٹ میں درد کس طرح ہو آ ہے؟

عزا کے بعد محیل' جو حواس اور اعضا کو ہم آئگی' انتصار حرکت اور وحدت کھا تا ہے'

موٹن مند والدین یہ جانے ہیں کہ کون کون سے محلونے مختلف اعضا اور صلاحیوں کی تربیت کے

ہوش مند والدین یہ جانے ہیں کہ کون کون سے محلونے مختلف اعضا اور صلاحیوں کی تربیت کے

الم موزوں ہیں۔ اس سلسلہ میں پہلا اصول یہ ہے کہ وہ محلونے جو صحیح مشاہرے' سبک دئی اور

تعلی ہوا میں آزاد حرکت کی قوتوں کو بردے کارلائیں 'رول سکٹس سکوٹرز' تیر کمان چکر'کودنے کے

لیے وی اور اور الیس کا سامان اور اگر آپ گیسوں سے بھری ہوئی گلیوں سے دور دہمات میں رہے ہوں اور ایس کھیلنے پہ آمادہ کرتی ہے باکہ رہے ہوں اور ایس کھیلنے پہ آمادہ کرتی ہوں اور ایس کھیلنے پہ آمادہ کرتا ہوئی ہوں اور ایس کھیل ہیں تیرنا اور سکیٹ کرتا ۔ گری ہور ممااہیت درجہ کمال کا پہنچے ۔ ان میں سے بہترین کھیل ہیں تیرنا اور سکیٹ کرتا ۔ گری اور سردی کے موسم الہیں کھیاوں کے لیے ایجاد ہوئے تھے ۔ ہر عضو بدن ہم آہنگی سے حرکت کرتا ہوں ہے ۔ سائس کہری اور تیز ہوئی ہے ۔ فون میں تموج پیدا ہوتا ہے اور دل خوشی سے اچھلتا کود تا ہے ۔ سائس کہری اور تیز ہوئی ہے ۔ فون میں تموج پیدا ہوتا ہو تی ہوں کہ میں کر سکتا ۔ لیکن میں بید محمد کرتا ہوں گئی المرمی کر سکتا ۔ لیکن میں بید عمد کرتا ہوں کہ آئندہ سردی کے موسم میں جب ایسل کی گیت کی کوشش کروں گئی ہوئی آئکھوں کو ایس کے موسم میں اور ہوں کو باہوں میں باہیں یا کرمیں ہاتھ ڈال کے ہنتی ہوئی آئکھوں اور دیتے ہوئے دور کے ایس کو را ہوں اور ہم دونوں یہ کھیل کھیلنے جائیں گے ۔ ایک بو ڈھا مصنف بھی یہ کھیل میں جائیں گے ۔ ایک بو ڈھا مصنف بھی یہ کھیل میں سکتا ہے ۔ جب برف کے گالے فضا میں پرواز کریں گئی تو ہم تینوں کی قدر لطف اندوز ہوں

#### ٣- اخلاقی

جسم کو اولین اہمیت حاصل ہے اور اس کی نشود نما کا حسن سرچشمہ مسرت ہے۔ لیکن جب اس کی بنیادیں مضبوط ہو جا ئیں ' ہاضمہ صحت مند با قاعد گی کے ساتھ کام کرنے گئے اس طرح کہ اس کے متعلق سوچنے کی ضرورت ہی نہ پڑے تو کردار کی تربیت کے مسائل قابل غور بنتے ہیں۔ اگر بچہ کھانے کے معالمہ بیں حریص 'کھانے کے معالمہ بیں کنجوس 'کھیل میں لڑا کا' مغرور' باتونی' جھوٹا' کھانے کے معالمہ بیں حریص 'کھانے کے معالمہ بیں کنجوس 'کھیل میں لڑا کا' مغرور' باتونی' جھوٹا' کھانے کے معالمہ بیں کرتا جا ہے ؟

ہیں کہ جب تک ایتھل کی شادی نہ ہو جائے' ہم اسے خوش رکھیں گے۔اس کے بعد اس کا خدا حافظ۔

یجے کے ساتھ حاکمانہ سلوک' اس میں بغاوت اور شورش کے جذبات پیدا کر تا ہے۔ یہ اصول نیوٹن کے قوانین حرکت کی طرح لیٹنی ہے اور غالبًا آئن شائن کے بعد بھی درست رہے۔ جب ہم تھم دیتے ہیں تو اس کی خودداری کی تمام پوشیدہ صلاحیتوں کو ابھارتے ہیں۔ ہر فرمان پر ہم ا فواج مدافعت کو حرکت کی دعوت دیتے ہیں۔ طلب کرد اور متہیں مل جائے گا۔ حکم دو تو تمہیں مایوس ہوتا پڑے گا۔ بچے کے ساتھ اچھا سلوک کرد۔ اس کی محبت اور اعتماد حاصل کرد اور تمہاری ورخواتیں اور صیحیں تہمارے احکام سے زیادہ موثر ثابت ہوں گی۔ ایتھل کے والدین اشارے کنائے کے ذریعے اس سے بہت سے کام کروا لیتے ہیں۔ ہم ایتھل کو مدرسہ تک پہنچانے جاتے ہیں اور اس کے خوشگوار زمانہ طالب علمی پر رشک کا اظهار کرتے ہیں۔ ہم یہ سوچتے ہیں کہ جب وہ دیکھتی ہے کہ ہم اس کے اس زمانہ طالب علمی کی قدر کرتے ہیں تو کیا وہ اپنے بچین کی مسرتوں کو زیادہ شدت سے محسوس نہیں کرتی ہوگی؟ دوپیر کے کھانے کے وقت ہم اس سے اس کی تعلیم کے متعلق سوال بوچھتے ہیں تو وہ خوش ہوتی ہے کہ ہم اس کی تعلیم میں اتنی دلچیں لے رہے ہیں اور تاریخ<sup>،</sup> جغرافیہ ' ہجہ یماں تک کہ حساب میں ہماری دلچیں کی وجہ سے وہ بھی ان مضامین میں دلچیں لینے لگی ہے۔ وہ یہ محسوس کرتی ہے کہ یہ ضروری نہیں کہ ان مضامین کا مطالعہ بے کیف ہو۔ یہ مضامین ا کے جنگ 'ایک سفر'ا کی محبت نامہ یا ایک انکم ٹیکس رپورٹ کی طرح دلچیپ بن سکتے ہیں۔ میں حال پانو کا ہے۔ یہ ایک ایبا مئلہ ہے جو امریکہ میں ہر گھر کا مئلہ ہے۔ ''جاؤ اور مثق کو"۔ یہ ایک بے ہودہ فقرہ ہے کیونکہ اس سے بیہ ظاہر ہوتا ہے کہ "پیانو بجانا ایک بے کیف مشغلہ ہے۔ اس کی مشق کربناک ہے۔ جاؤ اور اسے برداشت کروئتم اس کی مستحق ہو"۔ ہم نے ایتھل کے سامنے ایک اور ترکیب کی۔ ہم نے محض اس سے یہ کما کہ اگر تم پانو سیکھنا چاہوتو سیکھو۔ ہم نے اس کا فیصلہ اس پر چھوڑ دیا۔ لیکن سے تجویز کرنے سے کئی ہفتے پہلے ہم نے اس سے موسیقی کی شوکت اور اسے تخلیق کرنے کی عظمت کا ذکر شروع کر دیا۔ اس کے بعد ہم نے ایک ایے استاد کو ڈھونڈ تا شروع کیا جو بے جان میزان سکھانے کے بجائے اے ایس دل فریب سرس سکھائے جن ے سارا گھر لہلہانے لگے۔ ہمیں ایک ایبا استاد مل گیا اور جلد ہی ہمارا گھر ان نغموں سے معمور ہوگیا جو نتھے نتھے مگر تندرست ہاتھوں کا کرشمہ تھے۔ ہم بڑے بھی اینھل کے ہمنہ ا ہو کروہی گیت گانے لگے۔وہ ہماری مرت کو دیکھ کر بہت خوش ہوئی اور اپنے آپ کو ایک فنکار مجھنے گئی۔ ابتدا ہی سے پانواس کے لیے موسیقی کی علامت بن گیا، شور و غوغا اور در دکی نہیں۔

پچھ عرصے بعد اس کی ترتی ایک جگہ آئے تھم گئی۔ وہ زیادہ مٹن کرنے ہے گئے۔ اور نہمیں جذبات اور رسوم کے عفر تیوں سے جنگ کرنا پڑی 'جو ہمیں جرکرنے پر اکسانے لگے تھے۔
اور نہمیں جذبات اور رسوم کے عفر تیوں سے جنگ کرنا پڑی 'جو ہمیں جرکرنے پر اکسانے لگے تھے۔
میں خود پیانو کے سامنے بیٹے جاتا اور سبق کی مٹن کرتا۔ پچریٹ ابتہا کو یہ دعوت دیتا کہ وہ میرے ساتھ شامل ہونا پند نہ کرتی تو میں خود ہی بجاتا رہتا۔ اس کے استاد نے نہمیں ایسے دوگانے سکھائے تھے جو ہم دونوں مل کرگاتے رہتے۔ (اس وقت ابتہا نے بچھے آواز دی ہے "ابا! آؤ' میرے ساتھ مٹن کرو"۔) اس کا ذوق جلدی ہی عود کر آیا۔ اور وہ کچھ عرصے میں بیتھوون موزارٹ 'شوان' شویرٹ ' بیٹرل' ہائیڈن اور باخ کے فن پارے بجانے گئی۔ ہم ذوق شوق سے یہ گیت گائے۔ ہم نے ابتہا پر اپنی ممنونیت کا اظہار کر دیا کہ اس نے مارے دلوں کو نغوں کے نور سے منور کردیا ہے۔ اسے یہ احساس ہونے لگا کہ موسیقی ایک نعت ہے جے حاصل کرائے کے لئے تکلیفیں اٹھانا ہے سود نہیں ہے۔ " پیانو کو خیراد" بجاکر اس نے کہا ہے جے جے حاصل کرائے کے لئے تکلیفیں اٹھانا ہے سود نہیں ہے۔ " پیانو کو خیراد" بجاکر اس نے کہا "اب میں سمجھی کہ آب بیتھووں پر اس قدر فرایختہ کیوں ہیں!"

انی بات سمجانے کے لیے اب میں تیرنے کا ذکر کروں گا۔ اگرچہ موسیقی کے بعد تیرنے کا ذکر مناسب معلوم نہیں ہو آ۔ کیا بھی آپ نے والدین کو بچے کو تیرنا سکھاتے دیکھا ہے؟ وہ پہلے اے تیرنے پر پھلاتے ہیں۔ پھر آدیب کرتے ہیں اور پھر جرا اے پانی میں و مکیل دیتے ہیں۔ کھھ وقت تک یہ طریق کار کامیاب رہتا ہے۔ لیکن ساتھ ہی ساتھ بچہ کے دل میں پانی کی وہ دہشت پیدا کر دیتا ے کہ بعض او قات وہ بھی تیرنا سکھ نہیں یا آ۔اس ضمن میں تھوڑی سی مثال ہزاروں جرسے بھڑ البت ہوتی ہے۔ ابنعل ہر بچہ کی طرح یانی ہے ڈرتی تھی۔اس کاخوف قدرتی تھا'جو کہ گزشتہ نسلوں كے خطرناك تجربوں ير منى تھا۔ ہم نے اے تيراكى كالباس بہنا ديا اور اے ريت ير كھيلنے ديا۔ ليكن ہم خوداس کے سامنے تیرتے رہے۔ کچھ دنوں بعداے ہارے ہنریر رشک آنے لگا اور وہ پانی سے کھلنے گلی۔ ہم نے اے ایک "بچاؤی " خرید دی اور اس کے گر دباندھ دی اور اسے یہ بتایا کہ اس کی مددے وہ گرے پانی ٹی این بال تر کے بغیر تیز عمق ہے۔ اس نے دو سرے اوکے اوکیوں کو دیکھااوران کی نقل کرتے ہرست تیرنے گئی۔ ہمنے ٹی اٹار دی اور وہ یہ دیکھ کر جران رہ گئی کہ وہ تير عتى ب- الكي برى ال إلى دوستى مدوست تير في كاور طريق يكھ-اب ده اپ باب کو تیرنا سکھاتی ہے اور اے اپنے فن کی قوت اور تنوع دکھاکر شرمسار کرتی ہے۔ مثال اگر اچھی ہو تو اتن موثر طابت ہوتی ہے کہ اور کسی چڑکی ضرورت نمیں رہتی۔ بمترین گھراور بمترین مدرسہ وہ ے جمال جراور محکم بت کم ہو۔ یہ عجیب بات ہے کہ سزا اور حکم کے بغیر بچہ کا اخلاق کتا سد هر جا آ ہے۔ اگر آزاد تعلیم عاکام رہتی ہے تووہ محض اس لیے کہ ہم والدین ان اصولوں کی خود خلاف

ورزی کرتے ہیں جن کی ہم اپنے بچوں کو تعلیم دیتے ہیں۔ ہم توازن کی تعلیم دیتے ہیں اور خود خوب
کھاتے پیتے ہیں۔ ہم دوست داری کی تعلیم دیتے ہیں اور خود بازاروں میں لاتے بھڑتے ہیں۔ ہم
مٹھائیوں اور جذباتی فلموں کے خلاف جماد کرتے ہیں اور خود چوری چھپے ان سے لذت اندوز ہوتے
ہیں اور ایک دن بچہ ہماری چوری پکڑ لیتا ہے۔ ہم سختی سے نرم مزاجی کا مطالبہ کرتے ہیں اور در شتی
سے علم کا فرمان جاری کرتے ہیں۔ ہم اعساری کی نصیحت کرتے ہیں اور خود کامل دیو باؤں کا روپ
دھار لیتے ہیں۔ لیکن بچے ہماری نصیحتوں سے نہیں' ہماری مثال سے متاثر ہوتے ہیں۔ جو بچے ماں
باپ کو بہت زیادہ تکلیف دیتے ہیں' ممکن ہے کہ وہ ہمارے ماضی کو دہرا رہے ہوں۔ مجھے اپنے بچوں
باپ کو بہت زیادہ تکلیف دیتے ہیں' ممکن ہے کہ وہ ہمارے ماضی کو دہرا رہے ہوں۔ مجھے اپنے بچوں

اگر آپ یہ چاہتے ہیں کہ آپ کا بچہ حلیم الطبع ہو تو خود حلیم الطبع بیٹے۔ اگر آپ یہ چاہتے ہیں کہ آپ کا بچہ صفائی پہند ہو تو خود صفائی پہند بجئے۔ اس کے علاوہ اور کسی چیز کی ضرورت نہیں۔

بچ کے ساتھ سخت کلامی کرتا'اس کے دل میں درشت گوئی کا نقش بٹھانا ہے 'جن کی وہ بعد میں نقل کر سکتا ہے۔ اچھی صفات صرف مستقل اچھی مثال ہی سے پیدا ہو سکتی ہیں۔ یہ کام مشکل ہے اور اس کے لیے ہماری شخصیتوں کو از سرنو تعلیم و تربیت کی ضرورت ہے۔ اس طرح بچ ہماری تربیت کی ضرورت ہے۔ اس طرح بچ ہماری تربیت کرتے ہیں۔ کئی مرتبہ راقم الحروف ان اعلیٰ اصولوں کی خلاف ورزی کرکے سوقیانہ طریقے پر چلا ہے اور عقل کو کھو کر غصہ میں جراور تھکم پر اتر آیا ہے۔ میں نے یہ معیاری اصول اس لیے قائم کے اور عقل کو کھو کر غصہ میں جراور تھکم پر اتر آیا ہے۔ میں مطابقت پیدا کرسکوں۔

ہم نے ایتھل کی شخصیت میں ہر جبلت کو کی اچھے مقصد پر مرکوز کرنے کی کوشش کی ہے۔ وہ پہلے ہر نتھے حیوان کی طرح حریص رہی ہے اور اپنے کھلونوں میں کی اور کو شریک بنانے سے گریز کرتی رہی ہے۔ لیکن وہ ہمارے اس طرز عمل سے متاثر ہوئی ہے کہ ہم ہر چیز میں اسے شریک بناتے سے اور اس کی ہر طرح مدد کرتے سے۔ ہمارے اس دوستانہ رویہ سے اس میں خوواعتمادی پیدا ہوئی اور وہ دو سروں کے ساتھ بہتراور فیاضانہ بر آؤ کرنے گئی۔ پچھ مدت تک وہ پیسیوں کی دھن میں رہی۔ ہم نے اس کا ماہانہ وظیفہ مقرر کر دیا۔ اس شرط پر کہ وہ اپنا کرہ صاف بیسیوں کی دھن میں رہی۔ ہم نے اس کا ماہانہ وظیفہ مقرر کر دیا۔ اس شرط پر کہ وہ اپنا کرہ صاف خوب یاد کرے گی۔ میرے دوستوں نے اس ماہانہ وظیفہ پر جھے مطعون کیا ہے کہ میں ایتھل کو بگاڑ رہا ہوں۔ اور جھے خود بھی بھی بھی اپنے طرز عمل کی حکمت پر شک پیدا ہوا ہے۔ ابھی یہ کما نہیں جا ہوں۔ اور جھے خود بھی بھی بھی اپنے طرز عمل کی حکمت پر شک پیدا ہوا ہے۔ ابھی یہ کما نہیں جا وظیفہ سے دوست غلط کمہ رہے ہیں یا صحح۔ لیکن میرا خیال ہے کہ علائم ان کے خلاف ہیں۔ وظیفہ سے دوست غلط کمہ رہے ہیں یا صحح۔ لیکن میرا خیال ہے کہ علائم ان کے خلاف ہیں۔ وظیفہ سے دوست غلط کمہ رہے ہیں یا صحح۔ لیکن میرا خیال ہے کہ علائم ان کے خلاف ہیں۔ وظیفہ سے دوست غلط کمہ رہے ہیں یا صحح۔ لیکن میرا خیال ہے کہ علائم ان کے خلاف ہیں۔ وظیفہ سے دوست غلط کمہ رہے ہیں یا صحح۔ اس وظیفہ سے دہ کھلونے خریدتی ہے اور بھی

تم مارے لیے بھی تحفہ خرید لاتی ہے۔ میری آئندہ سالگرہ پر اس نے مجھے ایک اچھا تحفہ دیے کے لیے اس وظفے میں سے کچھ رقم جمع کی ہے۔ ابھی ابھی اس نے جمیں اس بات پر آمادہ کرلیا ہے كه بم اسے ایک چھوٹا سا گھوڑا خرید دیں۔ جب ہم اس بات پر آمادہ ہوگئے تو وہ مجھ سے کئے لگی "میں اس کی قیمت اپنے وظیفے میں سے ادا کروں گی "لیکن اس مرتبہ اس کی شخواہ ناکافی ٹابت ہوگی۔ یمی حال خودداری کا ہے۔ خودداری ایک مصیبت' ایک بے ہودگی بن علی ہے یا یہ کھخصیت کی نشودنما میں معہ و معاون ہو سکتی ہے۔ میں نہیں چاہتا کہ کوئی بچہ منگسرالمزاج یا حقیر بے اور جب ایتھل خود سری کرتی ہے تو میں اس خیال ہے مطمئن ہو جاتا ہوں کہ جب وہ بڑی ہو گی توجو مخص اس سے ناجائز فائدہ اٹھانا جاہے گا'وہ اس کی زندگی حرام کر دے گی۔ تھوڑی سی تندہی اور جذبہ مدافعت ' شخصیت کی ترکیب کے ضروری عناصر ہیں۔ خودداری عزت کی ماں ہے اور ہمت اور جرات کے جذبات پیدا کرتی ہے۔ وہ لامٹناہی طور پر کسی اچھے مقصد کے لیے استعال ہو سکتی ہے۔ ہم ابنہل سے یہ کتے ہیں کہ وہ اتن خوددار ہے کہ یہ برداشت نہیں کر علیٰ کہ کوئی شخص اے گندایا غلیظ دیکھے۔اس کی خودداری اے اپنے حق سے زیادہ کوئی چیز لینے 'تحفوں کے پیچھے بھاگئے یا کام میں کسی اور شخص کو سبقت لینے نہیں دیتی۔ خودداری سزا کا بہت اچھا بدل ہے۔ یہ ایک ایجانی محرک ہے 'کوئی سلبی اقدام نہیں۔ یہ بہادری اور استقلال پیدا کرتی ہے اور بزدلی اور کم ہمتی کو کچل دیت ے۔ نیطشے نے یہ سوال یو چھا تھا کہ نیکی کیا ہے؟ اور خود ہی جواب دیا د مبادری"۔ لیکن خودداری کے بغیر کوئی کیو نکر ہمادر ہوسکتاہ؟

حساب میں ایک ڈالر جمع کروا دیتے ہیں (اگرچہ میرے دوست یہ بات من کر بہت بگڑتے ہیں) اگر فرمت اور تادیب کی بجائے تعریف و تحسین کا طریقہ ناکام رہاتو؟ ہم پہلے طریقہ کی کامیابی پر دوسرے طریقہ کی فلست کو ترجیح دیتے۔ ہم ہراس منصوبہ کی تائید کرتے ہیں جو ابتھل کی خوشی میں اضافہ کرے۔ رنج والم سے درشت خوبنانے کی بجائے محبت کی فرادانی سے خود سربنانا ہمیں زیادہ پند ہے اور مشکل مرطول پر درشتی اور سخت گیری نہیں بلکہ محبت ہماری مدد کرتی ہے۔

ضرا جانے یہ زحمت ہے یا رحمت کہ قسمت نے ہمیں فقط ایک بچہ عطاکیا ہے۔ اگر ہمارے اور بچے بھی ہوتے تو ہم ابتھل پر اتن توجہ صرف نہ کر سکتے۔ بیس نے دو تین بچوں والے گھرانے دکھیے ہیں۔ ان کا شور و شغب مجھے پند نہیں۔ بیس اپنا کام گھر ہی بیس کر تا ہوں اور ابتھل اکثر میرے پاس رہتی ہے۔ لیکن اگر اس کے بمن بھائی بھی ہوتے تو بیس شاید گھرے ایک میل دور کوئی کمرہ لیاس رہتی ہے۔ لیکن اگر اس کے بمن بھائی بھی ہوتے تو بیس شاید گھرے ایک میل دور کوئی کمرہ لیا ہے۔ ایک میل دور کوئی کمرہ کے لیتا۔ اب ابتھل کا قرب میرے کام میں مخل نہیں ہوتا۔ دو سرے کمروں بیس اس کی آوازیا بھی کہار میرے کمرہ پر اس کا حملہ مجھے تازہ دم کر دیتا ہے۔ بیس اپنے آپ کو خوش نصیب سمجھتا ہوں کہ بیس اپنا کام شہر کے اختشار میں نہیں بلکہ ایک شخصیت کے خوشگوار نشود نما کی معیت بیس انجام دیتا میں انجام دیتا

تاہم اکلوتے ہے کی نعمت وشواریاں بھی ساتھ لاتی ہے۔ لین ہم ان پر اس طرح قابو

پاتے ہیں کہ اس کے ہمجولیوں کو گھر میں بلا لیتے ہیں یا بھی ایتھل کوان کے ہاں بھیج دیتے ہیں۔ اپ

ایک بھانج کو چھٹیوں میں اپ پاس رکھ لیتے ہیں۔ بھی بھی دو سرے گھروں میں ہفتہ اور اتوار

گزارتے ہیں اور سب ہے اہم ہی کہ ہم خود بچ بن جاتے ہیں اور ایتھل کے مطالعہ اور کھلوں میں

گزارتے ہیں اور سب ہے اہم ہی کہ ہم خود بچ بن جاتے ہیں اور ایتھل کے مطالعہ اور کھلوں میں

اس کے شریک ہوتے ہیں۔ وہ فرانسی میں سبق لے رہی ہے۔ ہم ہفتہ بھراس کے کام میں شرکت

اس کے شریک ہوتے ہیں۔ وہ فرانسی میں سبق لے رہی ہے۔ ہم ہفتہ بھراس کے کام میں شرکت

گریں گے اور اسے ایک تقابلی کھیل بنا کر کھیلیں گے اور ہر لفظ کو ایمام اور جو ڑ تو ڑ ہے اس کے

زئن نشین کروا دیں گے یا حماب میں اسے مشکل کام ملتا ہے ، ہم کھانے کی میز پر بیٹھ جاتے ہیں اور

زئن نشین کروا دیں گے یا حماب میں اسے مشکل کام ملتا ہے ، ہم کھانے کی میز پر بیٹھ جاتے ہیں اور

سارا کنبہ ایک گھنٹہ تک ججے ، تفریق ضرب ، تقسیم کر تا رہتا ہے۔ کیا یہ والدین کے لیے تفضیح او قات

سارا کنبہ ایک گھنٹہ تک ججے ، تفریق ضرب ، تقسیم کر تا رہتا ہے۔ کیا یہ والدین کے لیے تفضیح او قات

سمون کر بکتے ہیں ؟

ولدیت کا رازیہ ہے کہ دوبارہ بچ بن کراپنا و قار اور اپنا مرتبہ بھول کر بچہ کے برابر ہو کر ولدیت کا رازیہ ہے کہ دوبارہ بچ بن کراپنا و قار اور اپنا مرتبہ بھول کر بچہ کے برابر ہو کہ ہم اس کے ساتھ کھیلیں۔ شاید اس بے تکلفی سے ہم بچہ کی محبت اور اعتماد حاصل کرلیں 'جو تعلیم کی جان کے ساتھ کھیلیں۔ شاید اس بے بچہ کے فطری اخلاقی سرچشمہ سے دیانت اور عزت کے کی جان ہے۔ اگر ہم دیانت داری سے بچہ کے فطری اخلاقی سرچشمہ سے دیانت اور عزت کے اوساف اخذ نہ کریں تو شخصیت کی نشود نما کیو نکر کرسکتے ہیں؟ ہم ایندل کو بتاتے ہیں کہ ہر خیال 'غیر اوساف اخذ نہ کریں تو شخصیت کی نشود نما کیو نکر کرسکتے ہیں؟ ہم ایندل کو بتاتے ہیں کہ ہر خیال 'غیر

مرئی طور پر اس کے چرہ سے ظاہر ہوتا ہے اور شخصیت کا ہر جزد چرہ پر لکھا جاتا ہے۔ لیکن ہم ان ناتواں عقلی اصولوں سے ہی مطمئن نہیں ہو جاتے۔ اگر ہم اسے راست گوبتانا چاہیں تو ہمیں خود بھی راست گوبتانا چاہیں اسے کوئی سزا نہیں راست گوبتا پڑے گا' چاہے اس سے دو سرے کو تکلیف ہی کیوں نہ ہو۔ ہمیں اسے کوئی سزا نہیں وڈی چاہیے۔ صرف ہم اس پر بیہ جتلا دیں کہ اس کی غلطی سے ہم سب کو دکھ ہوا ہے۔ ہمیں اعتماد ہے کہ مثال اور محبت سے وہ ہمارے ساتھ ویانت داری برتے گی۔ بالغ لوگوں کے ساتھ جھوٹ بعض او قات جائز ہے کیونکہ بیہ حقیقت سے ناراض ہوتے ہیں۔ لیکن جھوٹ بچوں کے لیے شاید ہی بعض او قات جائز ہے کیونکہ یہ حقیقت سے ناراض ہوتے ہیں۔ لیکن ام برین اخلاق حقیقت سے بی بھی مفید ہوتا ہو کیونکہ وہ علم کے بھوکے اور پیاسے ہوتے ہیں۔ لیکن ما ہرین اخلاق حقیقت سے بی بھی مفید ہوتا ہیں۔ باخصوص جبکہ بچ اس کی تلاش کریں۔ ایتھل دو سری چزوں کی طرح اس معیار پر پوری نہیں اتری۔ لیکن اس کی وجہ یہ ہے کہ اس کے باب نے اس سے ہمیشہ راست گوئی سے کام نہیں لیا۔ ہم پھرکوشش کریں گے۔

#### ہم۔ جنسی

رات گوئی کا سخت ترین امتحان بچه کی جنسی تعلیم میں پیش آیا ہے۔ ہم اس شدید بخش

کی کیوں مدافعت کرتے ہیں جو سائنس اور تعلیم کی بنیاد ہے؟ میرا خیال ہے کہ امریکہ کی میحی
وراخت نے ہمیں محبت کے جسمانی پہلوے دہشت زدہ کر دیا ہے۔ تاریخی نقطۂ نظرے اس کی توجیہ
سے کہ حیوان بھی نتا سل کے وقت علیحد گی اختیار کرتے ہیں تاکہ خارجی خطرہ سے محفوظ رہیں۔
انسانی نقطۂ نظرے اس کی توجیہ ہے کہ ہم نے شادی کی عمر کو ملتوی کر کے عفوان شاب سے دور
جانچینگا ہے اور اس لیے ہمیں اس بنیادی جبسکہ ہم حقیقت کا ساتھ دیں گے۔ ہم آخری لوہ تک
ایک مشکل سوال ہے اور ہم فیصلہ کر چکے ہیں کہ ہم حقیقت کا ساتھ دیں گے۔ ہم آخری لوہ تک
اس کے ذہن سے یہ سوال دور رکھیں گے۔ جدید زندگی کی شدید فضا میں یہ سوال بہت جلدی پیدا ہو
جانوں نا جواب رینا چاہج ہیں۔ ہم اس سوال کا جواب بھی دو سرے سوالوں کی طوح دیں گے۔ اس
خودان کا جواب رینا چاہج ہیں۔ ہم اس سوال کا جواب بھی دو سرے سوالوں کی طرح دیں گے۔ اس
معاملہ میں "قفرس" گھارنا شرارت اور لاعلمی کو دعوت دینا ہے۔ ہمیں جنس کا ہاضمہ اور شفس کی
طرح ایک سائنس دان کی معروضیت کے ساتھ ذکر کرنا چاہیے۔ جمیں جنس کا ہاضمہ اور شفس کی بغیری خاصی سحت مند ہے۔

علم اور صحت ہی بمترین ماہرین نفسات ہیں جہاں جم مضبوط اور ذہن صاف ہو۔ ذہنی امراض پیدا نمیں ہوں گی۔ ڈڈرو نے کما ہے کہ وہ سب سے پہلے اپنی بیٹی کو علم تجزیہ بدن سکھائے Shahbaz Kiani گا- میں اتنی جلدبازی سے کام نمیں لوں گا- اس سلسلہ میں جوانوں کی پریشانیاں ہمارے لیے تکلیف دہ ثابت نہیں ہونی چاہئیں- ہمیں چاہیے کہ فطرت کو اپنا کام کرنے دیں اور وعظ اور جھوٹ سے پر ہیز کریں- ہم بچہ کو تمام کھیلوں کے سامان ہم پہنچا ئیں گے اور اسے کھلی فضا میں لے آئیں گے۔ جب کوئی لڑکا انہاک اور جوش سے ہیں بال کھیلے تو اس کا اغلاق میرے نزدیک بالکل تھیک ہے۔

بچہ کی محبت کو اگر سچائی کی دولت میسر ہو تو یہ حسن اور مسرت کا باعث بنتی ہے۔ مثلاً استحل مدرسہ سے آئی ہے۔ اس نے اپنے بازو میرے گرد حمائل کرکے کہا ''ابا مجھے محبت ہوگئی ہے۔''۔ مجھے ایسی حالت میں کیا کرنا چاہیے؟ اسے اس کے خطرناک رومان پر برابھلا کہنا چاہیے۔ میں ایسا نہیں کر سکتا۔ میں اس کی بات سن کر ہنس دیتا ہوں اور اس سے پوری تفاصیل طلب کر تا ہوں۔ میں اس درخثاں روح کو اخلاق سے کیوں تاریک کروں؟

لیکن جب عنفوان شباب آئے تو ہم کیا کریں۔ اس کی پہلی علامت پر ہم ایتهل کو علم سے مالا مال کر دیں گے۔ ہم ہر ممکن کو شش کریں گے کہ اس پر وہ حساسیت 'وہ استغراق 'وہ شرمیلا پن طاری نہ ہوجو عموماً زندگی کی اس منزل کو المناک بنا دیتا ہے۔ عنفوان شباب کے دور کو رنج والم کا دور منیں ہوتا چاہیے۔ بلکہ روح کی بمار 'سپردگی اور مقاصد اور شعرو شاعری کا موسم 'جم اور ذہن کی صحت اور نشوونما کے کمال کا عہد ہوتا چاہیے۔ اس زمانہ میں نئی ذہانت پھوٹی ہے۔ اس منزل سے بدن کی انہیت کم ہو جاتی ہے۔ اس منزل سے بدن کی انہیت کم ہو جاتی ہے۔ شخصیت کی تغییر مکمل ہو جاتی ہے اور ما ہر تعلیم کا کام یہ ہوتا ہے کہ وہ اب ذہن کے مسائل پر غور کرے۔

#### ۵- زئنی

میں نہیں جانا کہ ابتھل کے ذہن کی ابتدا کب ہوئی لیکن جب تک اس نے یہ نہیں کہا کہ اس میں نہیں جانے گی کہ میں اس کے ہوگئے ہیں "ہم چھ برس کے ہوگئے ہیں "ہم نے اس کے متعلق غور ہی نہیں کیا۔ وہ یہ نہیں چاہے گی کہ میں اس کا یہ مطلب لول کہ اس سے پہلے اس کا ذہن تھا ہی نہیں۔ کیا اس نے انگریزی زبان نہیں سکی تھی ؟ اس ضمن میں بھی مثال احکام سے زیادہ موثر ثابت ہوئی۔ اس لیے ہمیں یہ مانا پڑا کہ اگر ایتھل کو صحیح انگریزی بولنا ہے تو ہم بھی صحیح انگریزی بولیس۔ اگر ہم ایتھل کی بولی میں غلیظ الفاظ ایتھل کو صحیح انگریزی بولنا ہے تو ہم بھی صحیح انگریزی بولیس۔ اگر ہم ایتھل کی بولی میں غلیظ الفاظ شامل نہیں ہونے ویتا چاہتے تو ہماری زبان پر بھی یہ الفاظ نہیں آنے چاہئیں۔ ہم نے روز مرہ کے ہر محاورہ کو ترک نہیں کیا کیونکہ ان میں سے اکثر محاورے زبان کو ر تکمین بتاتے ہیں اور بعض او قات محاورہ کو ترک نہیں کیا کیونکہ ان میں اداکر دیتے ہیں جے ڈاکٹر جا نسن کی زبان میں اداکرنے کے لیے شاید

ایک پیراگراف کی ضرورت پڑے۔ لیکن ہم نے اسے ڈھیلی ڈھالی زبان سکھانے کی بجائے سیجے زبان سکھائی اور اے اس کی عمر سے مطابق بهترین اوب پڑھنے کو دیا۔

پھر جمیں مدرسہ کا انتخاب کرتا ہوا۔ سوال میہ تھا کہ ہم اپنہل کو پڑوی کے عام مدرسے میں ہیں یا ایک مشہور خاص مدرسہ میں جو گھرسے کافی دور ہے۔ ہم دونوں مدرسے دیکھنے گئے اور ہم اس ترقی پر جیران رہ گئے جو عام مدرسوں نے اس وقت سے اب سے کی ہے 'جب میں وہال دی ڈالر ہفتہ لے کر پڑھایا کرتا تھا۔ روش کمرے 'چھوٹی جماعتیں 'ہر طالب علم کے لیے علیحدہ ڈیسک'کار آگاہ اور زندہ دل استاد' ہر مادی اور علمی سہولت۔ ہمیں اپنی آنکھوں پر اغتبار نہیں آ رہا تھا۔ میں نے ان مدرسوں کے خلاف بھی سے ان آگاہ اور ان کے خلاف کھا بھی تھا کہ میہ مدرسے قید خانے ہیں جہاں بچے کہ بیائی صلاحیتیں لے کر آتے ہیں اور اجڑے ہوئے دیو تا بن کے یہاں سے نگلتے ہیں۔ یہ جمال بے کہ میں نے کہ میں نے کہ میں نے کہ میں نے نقط لفظوں کی شعبہ و بازی دکھائی ہو۔

ہم نے اینھل کو عام مدرے میں داخل کرا دیا اور وہ اس کے لیے مفید ثابت ہوا۔ اس مدرے میں وطن پرستی کے جذبے کی ضرورت سے زیادہ تلقین ہوتی تھی۔ ہمیں اس بات پر کوئی اعتراض نہیں تھا کہ اینھل اپ وطن سے محبت کرنا سکھے۔ بشرطیکہ وہ دو سری اقوام کی عظمت کی قدر کرنا بھی سکھ لے۔ اینھل چار مدرسوں میں تعلیم پا چکی ہے اور چاروں کے چاروں انسانیت اور استعداد کا مجسمہ تھے۔ پچھ دو سروں سے بہتر تھے۔ مدرسہ کی حیثیت سے نہیں بلکہ روایات و روابط کے نقطۂ نظرے۔ اینھل جب ایک مدرسہ سے دو سرے مدرسہ میں جاتی تھی تو اس کی عادتوں اور ولیس کے نقطۂ نظرے۔ اینھل جب ایک مدرسہ سے دو سرے مدرسہ میں جاتی تھی تو اس کی عادتوں اور ولیس ورتی ہیں۔

اس تجرب کی بنا پر بی کوئی کلیہ قائم نہیں کروں گا۔ اور میں چاہتا ہوں کہ بعض علاقوں میں عام مدرسوں کی حالت خاطرخواہ نہیں ہے۔ روابط اور روایات مدرسہ کا ایک اہم جزو ہیں۔ ایمرس نے کہا تھا کہ این جا بھیجو اور لڑکے اس کی تربیت کریں گے۔ اس سلطے میں ہم نے تعویارک کے ایک نمایت اعلیٰ سکول کا تجربہ کیا۔ ہمیں جلدی ہی احساس ہونا شروع ہوگیا کہ اینہل کو بعدارسہ پند نہیں۔ وہ اس شور و شغب اور وحاندلی کی شاکی تھی 'جے پر نہل نے آزادی کا نام وے رکھا تھا۔ اگرچہ اس نے وہاں چند ولچپ صنعتیں سیمیں اور کھلی فضا میں منظم کھیل کھیا 'کیا تعدارس کے ایک برس کے بعد ہم کے ایک وہ وہ وہ جاعت کے ایک عام مدرسے میں واخل کرا دیا اور یہ دیکھا کہ غیر معمولی ذہانت کے باوجود وہ جماعت سے بہت چیھے تھی۔ ہمیں اسے پڑھا نے میں بہت وقت صرف کرنا پڑا۔

اس سے بہت چیھے تھی۔ ہمیں اسے پڑھا نے میں بہت وقت صرف کرنا پڑا۔

ہے کہ وہ دیکھیں کہ بچے ہوت سے نافہ نہ کرے یا وہاں دیڑے نہ جائے۔ اس کی روزانہ ترقی اور ماہانہ ترقی پر نظرر کھیں۔ گھرکے کام اور مطالعہ میں دلچیں لیں۔ ایسا کر کے ہم محض مدرسے سے تعاون ہی نہیں کرتے 'بلکہ بچے کی مدد کرتے ہیں۔ کوئی قابل قدر باقاعد کی شخصیت کے لیے رحمت تعاون ہی نہیں کرتے 'بلکہ بچے کی مدد کرتے ہیں۔ کوئی قابل قدر باقاعد کی شخصیت کے لیے رحمت ہے۔ جب ہم کھیتوں اور جنگوں میں سیرکے لیے جاتے ہیں تو باتوں کا رخ آریخ' جغرافیہ یا اوب کی طرف بدل دیتے ہیں اور بڑے آدمیوں کی دلچسپ کمانیاں' پرستانی کمانیوں اور افسانوں سے زیادہ مفید ثابت ہوتی ہیں۔

جغرافیہ ایک ہے گیف مضمون ہے؟ جہاز چاہے بندرگاہ میں کھڑا ہویا سفر کے لیے بادبان المحا چکا ہو' ایک محرک رومان حقیقت نہیں ہے؟ ہر پچہ دو سرے ممالک کو دیکنا پند کرتا ہے۔ اس لیے جغرافیہ پڑھانے کا ایک ہی طریقہ ہے اور وہ ہے حقیقی یا مصنوعی سفر۔ استاد جماعت کو شکھائی یا منافور لے جاتا ہے اور ایشیا کے تمام عبائبات ان کا خیرمقدم کرتے ہیں' یا وہ دریائے نیل کے منافور لے جاتا ہے اور ایشیا کے تمام عبائبات ان کا خیرمقدم کرتے ہیں' یا وہ دریائے نیل کے کنارے سکندر سے حجشہ کا سفر کرتے ہیں اور ہزاروں نادر قبائل کو دیکھتے ہوئے بو ہنسرگ یا کیپ ٹاؤن پنجے جاتے ہیں اور افریقہ فقط ایک نام کی بجائے حقیقت بن جاتا ہے۔ ہر جو ہنسرگ یا کیپ ٹاؤن پنجے جاتے ہیں اور افریقہ فقط ایک نام کی بجائے حقیقت بن جاتا ہے۔ ہر کمیس نیادہ وہومزاور نیومن کے فامی سفرناموں سے آراستہ ہونا چاہیے۔ جو عام بے ہودہ فلموں سے کمیس نیادہ وہومزاور نیومن کے فلمی سفرناموں سے آراستہ ہونا چاہیے۔ جو عام بے ہودہ فلموں سے کمیس نیادہ وہومزاور نیومن کی سوائے عمری'' ہونا

مملکت ذہن میں داخل ہونے کے لیے عظیم صخصیتیں اب بھی زندہ ہیں اور تعلیم دیتی اب بھی زندہ ہیں اور تعلیم دیتی ہیں۔ صرف پڑھنا اور دیکھنا شرط ہے۔ عجات کے بغیروہ تصویریں اور وہ اصنام دیکھنا 'جن میں فنکاروں نے اپنا فلسفہ زندگی سمو ویا ہے 'پار تعینون کی عظمت یا شار تر کے حسن و نزاکت کا اطمینان قلب سے مشاہدہ کرتا 'یا استقامت ہے وہ کتا ہیں پڑھنا 'جنہیں وقت نے ہر عمد کے علمی خس و خاشاک سے علیمہ کرکے ہم تک پہنچایا ہے ' اصل تعلیم ہے۔ جب ایتھل ہمیں رفیل اور رمیرانٹ ' سے علیمہ کرکے ہم تک پہنچایا ہے ' اصل تعلیم ہے۔ جب ایتھل ہمیں رفیل اور رمیرانٹ ' لیونارڈواور ما ٹیکل ا سنجلو' ر سنڈزاور گیزبرو' ریبونزاور وان ڈائیک کے افسانے ساتی ہے (جواس نے مررسہ میں سنے ہوتے ہیں) تو ہمیں کتنا لطف آتا ہے۔ اس کی عمر میں ' بچھے ان عظیم الثان شخصیتوں کے وجود کا وہم و گمان تک نہ تھا۔ اس سے بھی زیادہ دلچپ مشخلہ اے اقلیب اوب سے اشناکرنا اور اسے شکیئے اور شیلے ' ملٹن اور بائرن ' کو کے اور ہیوگو' و شمین اور پوکے افسانے سانا

وہ حال ہی میں اس ادب کے مطالعہ سے فارغ ہورہی ہے جو خاص طور پر اس کی عمرے

بچوں کے لیے لکھا گیا ہے۔ اس اوب کے پرانے شاہکار مثلاً "الیس ان ونڈر لینڈ" اور لیئر کی "نان سنس بک" نہایت قابل تعریف ہیں۔ لیکن بعد کی اکثر کتابیں بچے کی ذہانت کو کمتر سمجھ کر لکھی گئی ہیں' اس لیے غیر مفید ہیں۔ ان میں بچوں کے لیے نشوو نما کی کوئی تحریک موجود نہیں۔ ہوشیار بچوں کی اگر اس اوب پر پرورش کی گئی تو وہ پڑھنے کا ذوق کھو دیں گے۔ بہت سی کتابیں' جو بظا ہر بالغوں کے لیے لکھی گئی ہیں' نو دس برس کے بچوں کا سامان تفریح بن علی ہیں۔ مثلاً "دی تھری مکیٹیرز"۔ "دی شیکسین" اور "لے مزرابل" اور بچہ اس کتاب کو زیادہ پند کرتا ہے' جس کے متعلق اسے بتایا جائے کہ بیہ بالغوں کے لیے لکھی گئی ہے۔ بچے کے لیے دنیا میں کوئی کتاب متعلق اسے بتایا جائے کہ بیہ بالغوں کے لیے لکھی گئی ہے۔ بچے کے لیے دنیا میں کوئی کتاب "را بنس کروسو" اور "اور گلیور کے سفر" سے زیادہ مفید نہیں۔ اور بیہ کتابیں بچوں کے لیے نہیں لکھی گئی تھیں بلکہ موخر الذکر تواب تک اچھی طرح بالغوں کی سمجھ میں نہیں آئی۔

ہراس گھریں 'جہال کتابوں کو نوازا جاتا ہے 'ہفتہ میں کم سے کم ایک شام باوا زبلند پڑھنے کے لیے مخصوص ہونا چاہیے۔ بچے اور بالغ باری باری کتاب پڑھ کتے ہیں۔ غلطیوں کی اصلاح مطالعہ کے بعد علیحدگی میں ہو عتی ہے۔ مجھے یا دہے کہ ایتھل اور اس کے سیاہ آئکھوں والے رشتہ دار' لوئی اور ہم تین بزرگوں نے مل کر اینوخ آرڈن پڑھی تھی اور بچوں نے اس کے ہرجملہ میں ولی اور ہم تین بزرگوں نے مل کر اینوخ آرڈن پڑھی تھی اور بچوں نے اس کے ہرجملہ میں ولی کا اظہار کیا تھا۔ کتاب کے خاتے پر ہم سب خاموش ہوگئے اور ایتھل اپنی ہاں کے بازووں میں چھپ کر رونے گئی۔ ہم اب وینس کے تا جر کے بہت سے نسخ خریدیں گے اور کردار متعین کر علی آگ کے سامنے اپنی خوش الحانی کے جو ہردکھا کیں گے۔

میراخیال ہے کہ ہم اعلی تعلیم مدرسہ اور کالج سے نہیں بلکہ ذاتی مطالعہ سے حاصل کرتے ہیں۔ مسٹرا یکوریٹ ڈین مارٹن نے اس "اصطلاح" کی بہت خوب وضاحت کی ہے اور ہیں بڑے پر زور انداز سے ان کی کتاب ان لوگوں کے لیے تجویز کرتا ہوں جو زہنی بلوغت حاصل کرنا چاہے ہیں۔ آج ہم اس آدمی کو تعلیم یافتہ سمجھتے ہیں جو صبح و دوبریا شام کو اخبار پڑھ سکتا ہو اور اگرچہ مارے کالج شینڈرڈ کاروں کی طرح ہر سال گر یجویٹ پیدا کرتے ہیں۔ ہماری زندگی ہیں صبح تمذیب کی اب بھی خاصی کمی ہے۔ ہمارے ہاں لاکھوں مدرسے ہیں اور مشکل سے چند ورجن تعلیم یافتہ کی اب بھی خاصی کمی ہے۔ ہمارے ہاں لاکھوں مدرسے ہیں اور مشکل سے چند ورجن تعلیم یافتہ اشخاص۔ اس لیے مسٹرویلز اور دو سرے مصنفین نے کالج کی تعلیم کے فوائد کے متعلق شک ظاہر کیا اشخاص۔ اس لیے مسٹرویلز اور دو سرے مصنفین نے کالج کی تعلیم کے فوائد کے متعلق شک ظاہر کیا کی افراط نے ہمیں زیادہ ذہین بنا دیا ہے؟ ہمارے مدرسوں اور کالجوں نے سنر کی اس توضیح تعلیم ہی افراط نے ہمیں زیادہ ذہین بنا دیا ہے؟ ہمارے مدرسوں اور کالجوں نے سنر کی اس توضیح تعلیم ہے۔ نقصان اٹھایا ہے کہ یہ فرد کو ماحول سے سازگار بننا سکھاتی ہے۔ تعلیم کی یہ تعریف ایک بی بست نقصان اٹھایا ہے کہ یہ فرد کو ماحول سے سازگار بننا سکھاتی ہے۔ تعلیم کی یہ تعریف ایک جو میکا تکی فلسفہ سے اخذ کی گئی تھی اور جو ہر تخلیقی روح کے لیے ناخوشگوار جان میکا تکی تعریف تھی ، جو میکا تکی فلسفہ سے اخذ کی گئی تھی اور جو ہر تخلیقی روح کے لیے ناخوشگوار

تھی۔ اس کا بھیجہ یہ ہوا کہ میکا نکی اور فکری سائنس نے ہمارے مدرسوں کو تسخیر کرلیا ہے اور "ب فائدہ" مضامین بعنی اوب " تاریخ فلفہ اور آرٹ کو بڑی حد تک نظرانداز کر دیا گیا ہے۔ اس طرح ہم ایجھے چڑاتی " ایجھے کلرک اور اچھے کار گر تو ضرور بن جاتے ہیں "لیکن اپی فرصت کے لمحات کو مصور اخباروں کے مطالعہ میں غرق کر دیتے ہیں اور ان تھیٹروں میں جمع ہوجاتے ہیں جو ہمیں ایک می محبت کے منا تحر متواتر و کھاتے رہتے ہیں۔

سے میکا کی اور عملی تعلیم مکمل نہیں بلکہ ادھوری شخصیتیں پیدا کرتی ہے۔ یہ تہذیب کو صنعت عیات کو طبیعیات اور ذوق کو دولت کے تابع کرتی ہے۔ لیکن تعلیم کا مقصد شخصیت کی صنعت عیال ہونا چاہیے۔ اے انسان کی ہم تخلیقی صلاحیت کو ابھارنا چاہیے اور اس کے ذہن کو دنیا کے ہم دلچپ اور سبق آموز پہلوے آشنا کرنا چاہیے۔ وہ شخص جو کرو ڈول روپے کا مالک ہے لیکن جم کے لیے سیتھوون کو روپا ہارڈی یا غروب میں خزاں کے جنگلوں کی روشنی ہے معنی چزیں ہیں۔ انسان نہیں محض انسان کا ہمولی ہے۔ آدھی دنیا اس کی روح کے دھند لے در پچوں کے لیے برنہ ہوتی ہے۔ وہ تعلیم جو خالصتا سمائنڈ نیک ہے کو گول کو محض ایک آلہ بنا دیتی ہے۔ وہ اسے حسن سے باشنا کردی ہوتی ہیں۔ اگر پنر نے تعلیم پر ہوتی ہے اور اسے وہ طاقتیں عطا کرتی ہے جو حکمت سے بعید ہوتی ہیں۔ اگر پنر نے تعلیم پر بھونا۔ گھونہ لکھا ہوتی ہیں۔ اگر پنر نے تعلیم پر بھونا۔

یہ اچھا ہوا کہ لاطبی اور یو بانی زبانیں ہمارے کالجوں میں اب پہلے زور شور سے نہیں پڑھائی جاتیں کیو تک ان پر ان کی اہمیت سے کہیں زیادہ محنت اور جانفشانی کی ضرورت ہوتی ہے۔

باتے نے کہا تھا ''اگر رومیوں کو پہلے لاطبی زبان پڑھنا پڑتی تو ان کے پاس ساری دنیا کی تنجر کے لیے وقت نہ ہوتا''۔ اگرچہ یو بان اور روما کی زبانیں سیکھنا محض ما ہرین لسانیات کے لیے لازی ہے۔ لیکن ان قوموں کا اوب تعلیم کے لیے لابدی ہے۔ کیا کوئی محض و رجل' ہوریس' لیو کریش' سرو ہشکی ان قوموں کا اوب تعلیم کے لیے لابدی ہے۔ کیا کوئی فرصہ ماریکس اور سلیٹس کو نظرانداز کر کے بھی ذہنی بلوغت عاصل کر سکتا ہے؟ لیکن تعلیم کے شماری اور ماریکس اور سلیٹس کو نظرانداز کر کے بھی ذہنی بلوغت عاصل کر سکتا ہے؟ لیکن تعلیم کے مسلوں نہیں نہیں ہمیں ہمیں ہمیں ہمیں ہمیں ہمیں اور فلفہ کے متنوع پہلوؤں کے ساتھ بمترین ذریعہ تعلیم کا اور آئی ما تنس اور فلفہ کے متنوع پہلوؤں کے ساتھ بمترین ذریعہ تعلیم ہے۔ اگر معماری اور بت تراشی' ساتھ میں اور احیا کے علوم کے عمد کے اوب سے واقفیت عاصل کر لیو دہ ایک معماری اور بسی کہ ہم تجارت' زمین تعلیم عاصل کر لی بلکہ یہ کہ ہم تجارت' زمین ووراث کی اخلاق' میں اور بیا کی اخلاق' تعلیم کا یہ مطلب نہیں کہ ہم تجارت' زمین وراث کی وجو نہ کی کو جذب کر کے اپنے آپ پر اور خارجی دنیا پر قابو عاصل کریں اور یہ کہ ہم اپنی نسل کی اخلاق' وہ وہ تا آت' می وہ نہ کر کے اپنے آپ پر اور خارجی دنیا پر قابو عاصل کریں اور یہ کہ ہم کی اور یہ کہ ہم

روح اور بدن کے لیے بهترین رفیق چنیں اور سے کہ ہم تہذیب میں خوش خلقی 'علم میں حکمت اور شعور میں عفو کا اضافہ کرنا سیکھیں۔ہمارے کالج کب اس قتم کے انسان پیدا کریں گے ؟

#### Y- פניונה מפנ

اینهل شام کے وقت آگ کے پاس بیٹی ہوئی کتی اچھی لگتی ہے۔ اس کی مضبوط سرخ ٹانگیں کری کے آگے پھیلی ہوئی 'اس کے بھرے بھرے برہنہ بازو 'اس کا سرخ رین اس کے بلاؤز پر چکتا ہوا 'اس کے گیسو کتاب پر گرتے ہوئے 'اس کا چرہ دلچچی اور ذوق سے فروزاں 'اس کی روح دور در از مقامات پر سفر کرتی ہے۔ اپنی سرحدیں بردھاتی ہوئی اور اپنے آپ کو ہر روز عظیم شخصیوں کی صحبت کے زیادہ سے زیادہ قابل بناتی ہے۔ وہ آہتہ آہتہ ہرایک ہے ' سفوسے لے کر ڈیوسے ' ماسیٹرد کلیس سے لے کر فیوسٹو ۔ شکی اور لاؤٹزے سے لے کر اناطول امیٹرد کلیس سے لے کر فیوسٹو ۔ شکی اور لاؤٹزے سے لے کر اناطول فرانس تک گفت و شنید کرے گی۔ ہم اسے پھولتے بھولتے 'سقراط سے حکمت' لیونار ڈو سے ہردگ ' فرانس تک گفت و شنید کرے گی۔ ہم اسے پھلتے پھولتے ' سقراط سے حکمت' لیونار ڈو سے ہردگ ' میں سپنوں میں ایک عظیم الثان شخصیت بنتی نظر آتی میں ہے۔

ہمیں امید ہے کہ وہ اتن عالم بھی نہیں ہے گی کہ زندگی سے محبت نہ کرسکے 'اور یہ کہ وہ کھی کتابوں کو دوستی 'فطرت اور مامتا ہے بہتر نہیں سمجھے گی۔ اگر اس نے کسی دن ایک بچہ کو اٹھا کر اپنے قد سے اونچانہ کیا (جس طرح ہم اسے اٹھاتے ہیں) تو ہم اسے مکمل نہیں سمجھیں گے۔ لیکن وہ آزاد ہوگی وی کہ میں مایوس کرنے میں بھی آزاد ہوگی۔ کوئی دو سرے کی خاطر نظام زندگی نہیں بنا سکتا۔ وہ اپنی راہ کا انتخاب کرے گی اور اپنی نیکی کا تصور خود قائم کرے گی۔ ہمارے لیے یہ کافی ہے کہ وہ ہماری بیٹی ہے 'اور ہماری اس مہم زندگی میں سرچشمہ مسرت بن کے آئی ہے۔



# باب دوازدهم شخصیت کی تعمیرنو

#### ا- شخصیت کے عناصر

بچہ کی ذہنی اور اخلاقی تربیت کا ذکر تو ہوچکا۔ کیا ہم بروں کے پاس کوئی طریقہ ہے جس کے ذریعہ ہم اپنی مخصیتیں بمتر بنا سکیں؟

اس پرزور اور پیچیدہ عمد میں ایک ذہین دماغ کے لیے ایک نادر موقع ہے کہ وہ سائنس کی پیدائش پر نظرر کھے۔ معملوں میں شور و شغب سے یہ ظاہر ہے کہ فلفہ جو ناشکر گزار سائنس کی مال ہے' ایک اور بچہ کو جنم وے رہا ہے۔ اور ذہن کا مطالعہ مابعد الطبیعیات کے تاریک بطن سے آہتہ آہتہ مشاہدہ اور تجربہ کی روشنی میں آرہا ہے۔ ابھی تک تولید کا عمل پورا نہیں ہوا' حتی کہ فرائیڈ میں بھی یہ بچہ ابھی تک مال سے وابستہ ہے اور فکر اور وہم کی افراط سے اس کادم گھٹا جارہا فرائیڈ میں بھی یہ بچہ ابھی تک مال سے وابستہ ہے اور فکر اور وہم کی افراط سے اس کادم گھٹا جارہا

ہے۔

آج نفیات کا مقام وہی ہے جو تین سوہرس گزرے طبیعیات کو حاصل تھا۔ جب فرانس بیکن نے اپنی ''ایڈوانس منٹ آف لرنگ '' لکھی تھی' اس جرات کے ساتھ' جس نے ''احیائے علوم ''کی ہے باکی کو بھی متحرکر دیا تھا۔ بیکن نے سائنسوں کے لیے ایک منثور تیار کیا تھا اور ان اہم علوم ''کی ہے باک کو بھی متحرکر دیا تھا۔ بیکن نے سائنل کی طرف اشارہ کیا تھا' جنہیں حل کرنے کی ضرورت ہے۔ اور ان فتوحات کی پیش گوئی کی مسائنل کی طرف اشارہ کیا تھا' جنہیں حل کرنے کی ضرورت ہے۔ اور ان فتوحات کی پیش گوئی کی مسائنل کی طرف اشارہ کیا تھا' جنہیں حل کرنے کی ضرورت ہے۔ اور ان فتوحات حقیق ہیں اور انہوں نے بیکن کے تھی جو اس نے علم ہے ہمیں حاصل ہو عتی ہیں۔ آج یہ فتوحات حقیق ہیں اور انہوں نے بیکن کی تعلق اس کے عزم اور اس کی تعلق اور کیمیا' ریاضی اور میکا تکس نے عزم اور اس کی شخصیت میں فرق نہیں بیا۔

ممکن ہے کہ نفیات بھی ای قتم کے معرکوں کو سرکرنے والی ہو۔ اگر کوئی اور بیکن اس کے مسائل کی توضیح کر دے اور اس کی فتوحات کی پیش گوئی کرے تو دنیا اس کا یقین کرے گی؟ ہم ایک عظیم اور تادر سمندر کے ساحل پر کھڑے ہیں 'جو ابھی تک واہمہ کی تاریکی ہیں گھرا ہوا ہے۔ ہم اس کی گلیوں اور اس کی مسافتوں سے آشنا نہیں اور یہ بھی نہیں جانے کہ کتنے خوشگوار جزیرے اس سمندر سے پرے ہیں لیکن یہ نئی سائنس کھلے بھولے گی اور آزمائش کرتی ہوئی تعصب اور جمالت کے باولوں میں اپنی راہ گزر خود بنائے گی۔ تین سو برس بعد نفیات وہاں ہوگی جمال آج طبیعیات کے باولوں میں اپنی راہ گزر خود بنائے گی۔ تین سو برس بعد نفیات وہاں ہوگی جمال آج طبیعیات ہے۔ یعنی روڈاں کے کسی صنم کی طرح ناکمل اور متجس۔ لیکن بھر بھی "ذہن" یا "دل" یا جے۔ یعنی روڈاں کے کسی صنم کی طرح ناکمل اور متجس۔ لیکن بھر بھی "ذہن" یا "دل" یا درح دلی یو اور ہمارے عزائم کے انتشار میں نئے علم سے ایک اعلیٰ نسل کی طافت اور حم دلی پیدا کرے گی۔

ہم بنیادی طور پر اپنے آپ میں دلچنی رکھتے ہیں اور جہال تک نفسیات ہم سے متعلق ہے اور مجرد تصورات سے نہیں 'یہ ایک تمثیل کی طرح دلچیپ ہے 'جس کے ہیرو ہم خود ہیں۔ ہم آخر کار کیا ہیں؟ بندریا دیو آ؟ یا بندر جو دیو آ بنے والے ہیں؟ وہ ''انسانی فطرت 'کیا ہے جو بہت سے لوگوں کو امل المیہ کی طرف لے جاتی ہے؟ شخصیت اور عمل کے اجزاکیا ہیں؟ کیا وہ اتنے ہمہ گراور گرے ہیں کہ شخصیت بھی نہیں بدل سمتی؟ یا کیا ہم ہیرن منٹاؤ زن کی طرح اپنے آپ کو اپنے جو توں کے تموں کی طرح اپنے آپ کو اپنے جو توں کے تموں کی طرح اپنی وراثت سے علیحدہ کر سکتے ہیں؟ ہمیں اس وقت اور سب چیزوں کو فراموش کر کے شخصیت کی نوعیت پر غور کرتا جا ہیں۔ ہم اسے مشاہدہ اور سوجھ ہو جھ کے لیے مگڑے کریں گے۔ اس کے بعد اگر ممکن ہوا تو ہم ان مگڑوں کو جو ژدیں گے۔

پرانی نفیات ، جب انسانی کردار پر غور کرنے کی طرف ماکل ہوتی تھی تو شخصیتوں کو دموی ، موداوی ، صفراوی اور بلغی مزاجوں میں تقسیم کیا کرتی تھی۔ یہ الفاظ کچھ عجیب سے معلوم ہوتے ہیں۔ لیکن ان کا مطلب کی ہے کہ انسان خوش طبع ، عملین ، جوشلے یا اگریزوں کی طرف تھرے ہوئے مراج کے ہوتے ہیں۔ ممکن ہے یہ تقسیم صبح ہولیکن یہ الفاظ محض صفات کی طرف اشارہ کرتے ہیں۔ یہ انسانی کردار کی توجیہ نہیں کرتے۔ ہم اس کے موجد کے متعلق یہ قیاس آرائی کرکتے ہیں کہ وہ شخصیت کے بارے میں ایک دلچپ بدنیاتی نظریہ رکھا تھا جو لہویا سودا ، صفرایا بلغم کرسے ہیں کہ وہ شخصیت کے بارے میں ایک دلچپ بدنیاتی نظریہ رکھا تھا جو لہویا سودا ، صفرایا بلغم سے متعین ہوتی تھی۔ بین نے شخصیت کیا تھا جو عقل کے متعلق میں تقسیم کیا تھا جو عقل کے متعلق کی ہو گئی ہی ہو گئی ہی ہو گئی ہو گئی ہو گئی ہو گئی ہو گئی ہو گئی ہی ہو گئی ہو گئی ہی ہو گئی ہی ہو گئی ہی ہو گئی ہی ہو گئی ہو گئی ہو گئی ہو گئی ہو گئی ہو گئی ہی ہو گئی ہو گئی ہی ہو گئی ہو گئی ہو گئی ہی ہو گئی ہی ہو گئی ہی ہو گئی ہی ہو گئی ہو گئی ہو گئی ہو گئی ہو گئی ہو گئی ہی ہو گئی ہو گئی

سے ای سے باہر نکلے ہیں۔(۱) جیسا کہ ہم دیکھ چے ہیں انسان کا مطالعہ کرنے کے دو طریقے ہیں۔
ایک طریقہ ماحول سے شروع ہو تا ہے اور انسان کو محض ماحول سے سازگار بننے کا آلہ سمجھتا ہے۔ یہ نظریہ فکر اور ذہن کو مادہ میں تحلیل کر دیتا ہے اور پنسر کی مادیت اور واٹسن کے نظریہ کردار کالباس پنتا ہے۔ یہ ایک ایسا نظریہ ہے جس کے بڑے بڑے مفکر' ڈیموکر ٹیس' اسی کیورس' لیوکر ٹیس' ہوبر اور حتی کہ نرم مزاج سپنیوزا نمائندے ہیں۔ حیاتیات میں اس نے ہمیں ڈارون اور قدرتی انتخاب کا تصور عطا کیا۔ اجتماعیات میں اس نے ہمیں بکل' سپنر اور مارکس دیے اور اقتصادی اثرات غیر شخصی اور غیرارادی واقعات کے تصور سے تاریخی توجیہ کی۔

دوسرا طریقہ داخلی کیفیتوں ہے ابتدا کرتا ہے۔ یہ انسان کو حوائج 'محرکات اور خواہشات کا فظام سمجھتا ہے جو ہمیں ماحول کے مطالعہ 'استعال اور تنخیر مجبور کرتا ہے۔ یہ نظریہ مادہ کو ذہن میں تحلیل کر کے لذت اندوز ہوتا ہے۔ یہ ارسطو کی روح سے شروع ہوتا ہے اور برگسال اور ولیم جیمز کی ارادیت میں کمال حاصل کرتا ہے۔ ان تین مفکروں کے علاوہ افلاطون 'و نے کارٹ 'لا گینبز' کانٹ اور شوپنار بھی اس نظریہ کے حامی ہیں۔ حیاتیات میں اس نظریہ نے ہمیں لیمارک اور نظریہ ارتقا کی یہ توجیہ دی کہ ارتقا آرزو کی متواتر کو ششوں سے عمل میں آتا ہے۔ اجتماعیات میں اس نے ہمیں گوئے'کارلا کل اور نیطشے دیے اور تاریخ کی توجیہ 'نفیاتی اثرات' اختراعی ذہانت اور عالب عندائم کے تصورات کے ذریعہ کی۔

فخصیت کاوہ تجزیہ جو ہم ابھی پیش کرنے والے ہیں ' دو سرا طریقہ اختیار کرتا ہے اگرچہ ہم ان مشکلات سے آگاہ ہیں جو اس کے راتے میں ہمیں در پیش ہوں گا۔ یہ طریقہ انسان کو ماحول کا اتااثر نہیں سجھتا جتنا کہ اسے ماحول بدلتے ہوئے دیکھتا ہے۔ ہریاغیچہ اور ہرطیارہ انسان کی فعالیت کی علامت ہے۔ شخصیت اس نقطۂ نظر سے جبلی آر ذو وک کا مرکب ہے۔ یہ ان جلتوں کا نظام ہے جو ماحول ' پیشہ اور تجربہ سے متاثر ہوتی رہتی ہیں۔ ہم اس جگہ انسانی شخصیت کی بنیادی محرکات کی جو ماحول ' پیشہ اور تجربہ سے متاثر ہوتی رہتی ہیں۔ ہم اس جگہ انسانی شخصیت کی بنیادی محرکات کی ایک فہرست پیش کرتے ہیں جو انہیں اخذ کی ہوئی صفات سے ممیز کرتی ہے:

## شخصيت كانقشه

| احامات                        |              | عادتين        |       | جلي                 |
|-------------------------------|--------------|---------------|-------|---------------------|
| ایجانی سلبی                   | سلبى         | ايجابي        | سلبى  | ایجالی              |
| بھوک تافر                     | صفائی        | خکار          | احراز | ا-غذا تلاش كرنا     |
| ظلم<br>طمع                    |              | چراپاژا       |       |                     |
| 2                             |              | tse.          |       |                     |
|                               |              | 87            |       |                     |
| غمه خوف                       | پپائی        | قريب جانا     | فرار  | t*/_r               |
| يرت شک                        | تنبنب        | تجش           |       |                     |
|                               | فكر          | Jr.           |       |                     |
|                               | سردگ         | غلب           |       |                     |
| خوشی تکان                     |              | کھیانا        | سوتا  | س-مل                |
| برم آرائی حیا                 | ظوت پندی     | بولنا         | تخليه | ٣- ميل ملاپ         |
|                               |              | آ ژپزی        |       |                     |
|                               |              | نقل           |       |                     |
| نخوت شرم<br>جنسی آرزو کسرنفسی | ٠            | آرزوئے قبولین |       |                     |
| جسی آرزو کسر هسی              | منه سرخ بونا | جنس مخالف     | انكار | JE-0                |
|                               |              | كاقرب         | 4     |                     |
| والدين كي محبت                |              |               | ال    | والدين کی د کھيے بھ |

یہ جبلیں' عاد تیں اور احساسات انسانی شخصیت کے عالمگیر اجزاء ہیں۔ ہر مرد اور ہر عورت میں یہ اجزاء ہوتے ہیں۔ ہم شخصیت اور مزاج میں ایک دوسرے سے مختلف ہیں کیونکہ یہ اجزاء ایک ہی مقدار میں دو مخصوں میں بھی ظاہر نہیں ہوتے۔ ہماری جنس اور ہماری نسل ہم میں اجزاء ایک ہی مقدار میں دو مخصوں میں بھی ظاہر نہیں ہوتے۔ ہماری جنس اور ہماری نسل ہم میں

فاص جبتیں پیدا کرتی ہے۔ ماحول سے طے کرتا ہے کہ ہم کن چزوں کی جبتو کریں اور کون سی عادیمی والیں۔ خطرہ سے خالی ماحول غیظ و غضب کے جذبہ کو خالی خولی رعب میں تبدیل کر دیتا ہے۔ خطرہ زیادہ ہو تو بھی جذبہ غضب مکاری بن جاتا ہے۔ جبلت وہی ہے لیکن اس کا اظہار مختلف ہے۔ معمولی زخم فرار کو عظمندی میں تبدیل کردیتے ہیں۔ ایک سخت زخم اسے بزدلی بنادیتا ہے۔ اس طرح تمام تجربہ تحریک اور افتاع کا عمل بن جاتا ہے۔ ہر روز کوئی میلان کامیابی کی وجہ سے متحکم ہو جاتا ہے۔ اور کوئی اور میلان ناکامی یا ہے عملی کے باعث ناتواں ہو جاتا ہے۔ ہم میں سے ہرایک مختص ہیں خفیہ صلاحیتیں موجود ہیں 'جن میں سے ماحول ایک کو چن کر مضوط بنا دیتا ہے۔ جس طرح مین خفیہ صلاحیتیں موجود ہیں 'جن میں سے ماحول ایک کو چن کر مضوط بنا دیتا ہے۔ جس طرح مقناطیس لوہے کے نکروں کو لکڑی سے جدا کرتا ہے اس لیے شخصیت کو بدلنے کا بہلا اصول سے ہم مقناطیس لوہے کے نکروں کو لکڑی سے جدا کرتا ہے اس لیے شخصیت کو بدلنے کا بہلا اصول سے ہم موسیقی سیدا کرتا ہے اس کے غیراستعال شدہ تاروں کو نئی طاقتوں کے زیر اثر لاؤ کہ ماحول کو بدل ڈالو۔ اپنی شخصیت کے ساز کے غیراستعال شدہ تاروں کو نئی طاقتوں کے زیر اثر لاؤ

ان عناصر کو زیادہ واضح کرنے کے لیے ہمیں ان کے متعلق چند اور باتوں کا بھی دھیان رکھنا چاہیے۔ یہ دیکھیے کہ ہر جبلت ایک بدنیاتی نظام کا نفیاتی اظہار ہے۔ بھوک خالی اور بے باب ظیوں کا بتیجہ ہے۔ جنگ اور فرار' بازووں اور ٹاگلوں کے لیے بے ہیں (لنکن نے کہا"اگر خدا نے ایک انسان کو کمزور ٹائلیں عطاکی ہیں تو وہ بھاگنے پر مجبور ہے") عمل کی جبلیں (رینگنا' چلنا' دوڑنا' پھنیکنا وغیرہ) جسم کے تمام اعضاء کی ہم آہنگی کا اظہار ہیں۔ تناسل منجد عناصر کا بتیجہ ہے اور اجتماعی ربط' جو کنبہ سے شروع ہوتا ہے تناسل کا۔ ہر جبلت ہمارے طبعی نظام میں جڑ پکڑتی ہے اور اجتماعی ربط' جو کنبہ سے شروع ہوتا ہے تناسل کا۔ ہر جبلت ہمارے طبعی نظام میں جڑ پکڑتی ہے اور اختصیت کی ہر تبدیلی جو ایک جبلت کو مسخ کرتی ہے' بدن اور روح دونوں کو مجروح کرتی ہے۔

پھریہ بھی دیکھے کہ ہر جبلت کے ساتھ ایک جذبہ ملحق ہوتا ہے۔ یہ جذبہ جبلت کی طرح فطری اور گراہوتا ہے۔ بھوک (جذبہ) غذا کی خلاش کے ساتھ وابسۃ ہے اور کراہت کا جذبہ احرّاز کے ساتھ۔ ای طرح پکار کی جبلت کے ساتھ غصے کا جذبہ اور فرار کی جبلت کے ساتھ خوف کا جذبہ وابسۃ ہے اور یوں ہی تجسس کے ساتھ تخیر اور تذبذب کے ساتھ شک۔ غلبہ کے ساتھ غرور اور مغلوبیت کے ساتھ انگسار، عمل کے ساتھ خوشی اور آرام کے ساتھ تکان، برم آرائی کے ساتھ اگر ایک اجتاعی تسکین اور بھی بھی خلوت کے ساتھ ایک بے نام سکون۔ مجامعت کے ساتھ آرزو کیا ایک اجتاعی تسکین اور بھی بھی خلوت کے ساتھ ایک بے نام سکون۔ مجامعت کے ساتھ آرزو کیا گئی کے ساتھ شرم اور بچوں کی دیکھ بھال کے ساتھ مامتا کا جذبہ 'ہر جبلت ہاری سرشت میں واضل ہے اور ہارے احساسات کی آگ ہے ہاری فطرت کے اندر بیوست کی گئی ہے۔ واضل ہے اور ہارے احساسات کی آگ ہے ہاری فطرت کے اندر بیوست کی گئی ہے۔ واضل ہے اور ہارے احساسات کی آگ ہے ہاری فطرت کے اندر بیوست کی گئی ہے۔ واضل ہے اور ہارے احساسات کی آگ ہے ہاری فطرت کے اندر بیوست کی گئی ہے۔ آخر میں و بکھنے کہ ہر مخفی میں تقریبا ہر جبلت کا تضاد موجود ہے۔ اسمیدو کلیس نے کہا آخر میں و بکھنے کہ ہر مخفی میں تقریبا ہر جبلت کا تضاد موجود ہے۔ اسمیدو کلیس نے کہا

تھاکہ ہرچیز کا مثبت اور منفی ہوتا ہے۔ جبلتوں کے بارے میں بھی یہ قول سیجے ہے۔ ہم غذا کی تلاش

اور غیرصحت مند چزوں سے احرّاز کرنے کی جلتوں سے آراستہ ہیں۔ لڑنے اور فرار کرنے 'غالب آنے اور مطیع ہونے ' بجتس سے آگے بوصنے اور شک سے ساکن رہے ' حرکت کرنے اور چزوں کو توڑنے پھوڑنے 'بیٹھنے' آرام کرنے اور سونے محبوب کے قریب جانے اور مدافعت کرنے 'خودنمائی کرنے اور مجوب ہونے' قیادت کرنے اور پیروی کرنے' کی بات کی ابتدا کرنے اور نقل کرنے' بزم آرائی اور خلوت پذیری کی جبلتی ہم میں ساتھ ساتھ موجود ہیں۔

یماں ان عناصر کی تقتیم میں ہمیں انسانی فنحصیتوں کے بنیادی امتیاز کا پتہ چاتا ہے۔ہم تاریخی واقعات کو سمجھنے یا اپنے ہمایوں سے روابط قائم کرنے میں کامیاب نہیں ہوسکتے۔ اگر ہم انسانوں کو خوش باش اور اداس یا نیک اور بدمیں تقسیم کردیں۔ قدرت اور تاریخ کے نزدیک صرف ایک ہی امتیاز قابل قبول ہے اور وہ ہے ایجابی اور سلبی شخصیتوں کا امتیاز۔ ہم نیکی اور بدی کے امتیاز کی مرد سے ہزاروں عینی منصوبے بناتے ہیں۔ لیکن حقیقت طاقت کے نقطۂ نظرے انہیں برماد کر دیتی ہے۔ ظاہرے کہ کچھ لوگ ایسے ہوتے ہیں جن میں ایجالی صلاحیتیں غالب ہوتی ہیں۔ ان میں قریب جانے ' تلاش کرنے اور مغلوب کر کے ملکت حاصل کرنے کے رجحانات حاوی ہوتے ہیں۔ ہم انہیں ایجابی فتخصیتوں کا نام دیں گے اور پھروہ لوگ ہیں جن میں سلبی محر کات غالب ہوتے ہیں۔ جن لوگوں میں تذبذب ' فرار ' گوشہ میری اور اطاعت کے جذبات تسلط پاتے ہیں ' ہم انہیں سلبی تخفیتوں کا نام دیتے ہیں۔ کسی کی کھخصیت مکمل طور پر ایجابی یا سلبی نہیں ہو تی۔ یہ امتیا ز مردانہ اور زنانہ کے امتیاز کی طرح بہت سے ورجات اور امتزاجات کے امکانات کا حامل ہے۔ اگر ہم یہ کوشش کریں کہ ان شخصیتوں کے کمال کا تصور کریں تو ہمیں وہ حدود معلوم ہو جائیں گی جن کے در میان شخصیت پھلتی پھولتی ہے۔

#### ۲- سلى شخصت

سلبی مخصیت والے انسان کا قد عموماً جھوٹا ہوتا ہے اور اگرچہ وہ اپنے چرو، ہیئت اور ذہن کے ہر حسن کی بے حد تعریف کرتا ہے وہ بیشہ اپنی جسمانی کمتری کے تکلیف وہ احساس میں مبتلا رہتا ے- وہ قد آور اور توانا مزدور یا صاحب عمل آدمیوں بر حاسدانہ نظر ڈالتا ہے۔ سلبی شخصیت میں جم اور طاقت نہیں ہوتی۔ اس میں طاقتور بننے کے لیے لمونہیں ہوتا۔ اسے کھانا کھاتے دیکھنے 'اسے بالکل اشتہا نہیں ہوتی۔ وہ غذا کے بارے میں عمواً بت حساس ہو تا ہے اور بہت جلد ناخوشگوار کھانوں سے متنفر ہو جاتا ہے۔ وہ ذبیحہ خانوں کا تصور کے بغیر موشت نہیں کھا سکتا اور مچھلی کے شکار کو بربریت سمجھتا ہے۔ وہ لذت اور شغف سے کھانا کھانے ک

بجائے اے اس پرندہ کی طرح چگتا ہے جس نے پہلی دفعہ کوئی کیڑا منہ میں لیا ہو۔ وہ احتیاط ہے اپنی انگلیاں صاف کر تا ہے اور کھانے کے بعد ہمیشہ یہ سوچتا ہے کہ کمیں میں نے بیرے کو ناکانی ٹپ تو نہیں دیا۔ وہ ہوٹل سے اس تو قع کے ساتھ باہر نکلتا ہے کہ اسے کوئی نہ دیکھے۔ لیکن ساتھ ہی اسے مہموس ہوتا ہے کہ ہر مختص اسے دیکھ رہاہے۔

وہ دو سروں کو اس طرح دیکھتا ہے کہ کوئی اے نہ دیکھے۔ وہ اس کی آنکھوں کے علاوہ ہر چیز کو دیکھتا ہے اور اس کی طاقت اور نیت کا اندازہ کرتا ہے۔ اگر اے ذلت یا خطرہ سے سابقہ پڑے تو وہ جیرت اور خوف سے کا نیچا ہے۔ وہ فعال غصہ محسوس نہیں کرتا بلکہ ایک چڑچئے غضب میں جاتا ہے ہوتا ہے۔ اس کا تشد داکی ایے مخص کا نقاب ہے جو یہ جانتا ہے کہ وہ ہتھیار ڈال دے گا۔ وہ زمہ داری اور آزمائش سے گھراتا ہے اور اپنے گھرکے تحفظ اور سکون کا خواہاں رہتا ہے۔ وہ کتا ہیں بالخصوص خطرہ اور عمل کے افسانے اور عن م اور قوت کے فلنے پڑھنا پند کرتا ہے۔ وہ امریکہ گلہ بان اور فوق البشر کا مدح خوان ہے اور یہ سمجھتا ہے کہ اگر دنیا کے لوگ ذہین ہوتے تو اس قیادت سونپ ویتے۔ اگر وہ کی کام میں کامیاب رہے تو اس کامیابی کا ذمہ دار خود کو سمجھتا ہے۔ اگر وہ تاکام سونپ ویتے۔ اگر وہ کی کام میں کامیاب رہے تو اس کامیابی کا ذمہ دار خود کو سمجھتا ہے۔ اگر وہ تاکام رہا۔ وہ دنیا کے بارے میں مابیوی لیکن اینے متعلق امید آفری سے کام لیتا ہے۔

گھر بھی بدن کی کو تاہیوں کے باعث اسے تخیل کی جو فراوانی میسرہ 'وہ اس کی وجہ سے عظمت حاصل کر سکتا ہے۔ اس کا تخیل جے عمل یا معروضی مشاہرہ کی تصدیق حاصل نہیں ہوتی ' ابعد الطبیعیات اور شعرو سخن کی دنیاؤں میں آزاد گھومتا ہے۔ اور اگر وہ کچھ عرصہ کے لیے ان نادیدہ اقلیموں کو ترک کر کے محنت کرے ' تو وہ عینی حسن یا عینی فلفوں کی تخلیق کر تا ہے اور اوب اور فنیموں کو ترک کر کے محنت کرے ' تو وہ عینی حسن یا عینی فلفوں کی تخلیق کر تا ہے اور اوب اور فنیموں بنی ہیئتیں بیدا کرتا ہے۔ یہ صحف اپنے کمال میں ایک عظیم الثان فنکار بن سکتا ہے اور زوال میں محض ایک سوچنے والا مفکر نہیں بلکہ فقط ایک ایسا شخص جس کی عادت سوچنا ہے۔ جو ل زوال میں محض ایک سوچنے والا مفکر نہیں بلکہ فقط ایک ایسا شخص جس کی عادت سوچنا ہے۔ جو ل نہیں رہی ' ہر شہر میں اس قتم کے خیالی لوگوں کی فراوانی ہے اور جسمانی توانائی بقا کے لیے اتنی لازمی نہیں رہی ' ہر شہر میں اس قتم کے خیالی لوگوں کی فراوانی ہے۔

یں رہی ہر ہر کری اس میں عمل کے محرکات کم اور کمزور ہوتے ہیں۔ وہ کھیلوں کا شاکق اس فتم کے انسان میں عمل کے محرکات کم اور کمزور ہوتے ہیں۔ وہ کھیلوں کا شاکق نہیں۔ فقط فکر اور زبان کے کھیل کھیلا ہے۔ وہ صنعت ایمام پر طبع آزائی کر آ ہے لیکن پانی میں تیر آ نہیں۔ وہ کھیل دیکھا ہے'ان میں شریک نہیں ہوتا۔ دیکھنا کرنے ہے آسان ہے۔ آرام کرنے تیر آ نہیں۔ وہ کھیل دیکھا ہے'ان میں شریک نہیں ہوتا۔ دیکھنا کرنے ہے آرا ہے گووڑے کی سواری میسر ہے تو وہ چلا نہیں۔ اگر وہ بیٹھ کی آرزو اس پر غالب رہتی ہے۔ اگر اے گھوڑے کی سواری میسر ہے تو وہ چلا نہیں۔ اگر وہ سو نہیں سکا۔

سکتا ہے تو کھڑا نہیں ہوتا۔ اگر وہ سو سکتا ہے تو جاگا نہیں۔ اس لیے کہ وہ اچھی طرح سو نہیں سکا۔

وہ اتنا بیدار نہیں رہا ہو تا کہ اسے نیند آئے۔ اس کے اعصاب تھک جاتے ہیں لیکن اعضا نہیں تھکے۔ اور چونکہ عمل اس کی قوتوں کو جذب نہیں کر تا اور جذبات' جسمانی عمل میں اظہار نہیں یاتے' وہ بھیشہ بے کل رہتا ہے اور اسے بھی سکون میسر نہیں آیا۔

فرار اور تعطل اس کی اصلیت ہیں۔ وہ تلخ تھا کت ہے۔ اس کا شرمیلا بن ایک خفیہ گوشہ میں بناہ لیتا ہے 'جس میں وہ بہت می فقوصات حاصل کرتا ہے۔ اس کا شرمیلا بن ایک خفیہ گوشہ گیری بن جاتا ہے اور اس کی گوشہ گیری ایک چالاک قتم کی ریا کاری ہوتی ہے جو عمواً فطری طور پر کنرور انسانوں میں پائی جاتی ہے۔ وہ ان معنول میں نرم پند بھی ہے کہ وہ خلوت سے گھرا کر بھی ہمنی چند منتخب دوستوں کی محفل میں شریک ہوتا ہے۔ اگر اسے بھی کوئی اس کی بات سننے والا مل جائے تو وہ اپنے آپ کو جنت میں محسوس کرتا ہے۔ قبوہ خانوں میں اس قتم کے لوگ اکثر جمع ہوتے ہیں۔ وہ عام قبولیت کا بھو کا ہوتا ہے۔ وہ کم ہمتی کی وجہ سے رسم و رواج کے ساتھ مطابقت پیدا کرتا ہے۔ اگر چہ اس میں رئیسانہ شعور عزت نہیں ہوتا۔ وہ کمی حد تک ایک جمہوری ضمیر کا مالک ہوتا ہے۔ اگر چہ اس میں رئیسانہ شعور عزت نہیں ہوتا۔ وہ کمی حد تک ایک جمہوری ضمیر کا مالک ہوتا ہے۔ وہ فاداری سے اجتماع کے اخلاق کی نمائندگی کرتا ہے۔ وہ عموماً نرم دل 'شفیق' شکر گزار' وفادار وادر براحترام ہوتا ہے۔ وہ خلم نہیں کرتا اور نہ اس میں کوئی کھردرا بن ہوتا ہے۔ وہ جنسی ہوتا۔ وہ کور این ہوتا ہے۔ وہ جنسی ہوتا۔ وہ کور کا مرتکب ہوسکتا ہے۔ اور پراحترام ہوتا ہے۔ وہ طلم نہیں کرتا اور نہ اس میں کوئی کھردرا بن ہوتا ہے۔ وہ جنسی ہوتا۔ وہ کور این ہوتا ہے۔ وہ جنسی ہوتا ہے۔ وہ جنسی ہوتا ہے۔ وہ عمول قتم کے جرائم کا مرتکب ہوسکتا ہے۔

یہ ہیں اس کی محرکات۔ وہ اس لیے ناتواں ہے کہ اس کے پاس کوئی ایبا مقصد نہیں ہو آجو
اس کی زندگی کو وحدت میں مسلک کرے۔ وہ بھشہ بے قرار کا و قرار کا متلا ٹی رہتا ہے۔ وہ ایک ایبا جماز ہے جو
دو سرے منصوبے اور ایک سے دو سری جگہ اپنی بے قرار کی کو پھیلا تا ہے۔ وہ ایک ایبا جماز ہے جو
بھی ساحل پر نہیں رکتا اور اس کا سامان سر آگا تا رہتا ہے۔ وہ با قاعد گی یا محنت کا اہل نہیں اور
اگرچہ وہ بھی بھی مصودف نظر آتا ہے 'وہ کی متعینہ مقصد کے لیے جم کر کام نہیں کر سکتا۔ وہ نیت
میں شدید مگر عمل میں تسامل پند ہو تا ہے۔ وہ بھی بحتی جذباتی شدت کا اظہار کرتا ہے جس سے
التی کا دھوکا ہو تا ہے 'لیکن وہ شدت جلد ہی منتشر ہو جاتی ہے۔ وہ خواہموں سے معمور مگر عزم
نوانائی کا دھوکا ہو تا ہے۔ آخر کار وہ محبت میں جویندہ ہونے کی بجائے وہ یا بندہ ہو تا ہے۔ اگرچہ وہ اظا ہر
اپنی محبوبہ کے قریب جاتا ہے اور اس کی تنجیر کرتا ہے لیکن دراصل اس کی محبوبہ ایک سیاستدان ک
غیر مرکی ذہانت کے ساتھ اسے قابو میں لاتی ہے۔ ور حقیقت 'وہ اپنی تنخیر پر شرصار ہے۔ وہ سوچتا
غیر مرکی ذہانت کے ساتھ اسے قابو میں لاتی ہے۔ در حقیقت 'وہ اپنی تنخیر پر شرصار ہے۔ وہ سوچتا
ہے کہ شاید وہ ایک تخیل محبت سے زیادہ محظوظ ہو تا۔ لیکن وہ تقدر کے آگے سر تسلیم خم کر دیتا ہے
اور ایک وفادار اور محنتی شو ہر بن جاتا ہے اور بھی بھی بچوں کا باب بن جاتا ہے اور اپنے بچوں کے
لیے جان تو ڈر مشقت کر تا ہے۔ اس کی زندگی احباس زیاں سے تاریک ہو جاتی ہے اور وہ یہ سوچتا

### ہے کہ اگروہ پیدا نہ ہوا ہو تا تو بھتر ہو تا۔ اس احساس کے ساتھ وہ وقت سے پہلے مرجا تا ہے۔

### ۳- ایجالی شخصیت

اس انسان کی شخصیت ایجالی ہے۔ اس کے پاس صحت اوانائی الموادر گوشت کی افراط ہے۔ وہ دنیا کی آنکھوں میں آنکھیں ڈال سکتا ہے اور اپنی کج کلاہی کو قائم رکھ سکتا ہے۔ اگر وہ آپ کو دیکھتا ہے تو آئکھوں میں آئکھیں ڈال کر۔ لیکن حقیقت میں وہ آپ کو نہیں دیکھتا۔ وہ اپنے کام میں منہمک ہے اور اپنے مقصد میں مگن- وہ اشخاص میں نہیں' مقاصد میں دلچی لیتا ہے۔ اس کی تمام ایجابی محرکات مضبوط ہیں۔ وہ شوق سے اور بے تکلف ہو کر کھا تا ہے۔ اس کی اشتہا کی تسکین كے ليے ہزاروں جانور قربان كيے جاتے ہيں۔ زمين كى زرخيزى كا محاصرہ كرنے كايہ فطرى رجمان ملکیت اور جلب منفعت کا ایک جنون بن جاتا ہے۔ اس کا اصول ہے حاصل کرنا اور قابض رہنا۔ اور چونکہ وہ سلبی شخصیت سے زیادہ کامیاب ہے۔وہ ہرجدید قوم کواپنے انداز شخصیت میں ڈھال ویتا ہے ایعنی اسے بے طرح ہوس ناک بنا دیتا ہے۔ (یا غالباس کی بیوی بہت فضول خرچ ہے۔) پچھلے زمانہ میں وہ کوئی افسر' تاجر' ٹریڈ یو نین لیڈریا انجینئر ہونے کی بجائے کوئی نواب یا ساہی ہوتا اور اس کی جنگجوئی کی صفت ابھی تک قائم ہے۔ اگرچہ وہ آج کم شدید ہے اور پس پروہ کام کرتی ہے۔ وہ اس طرح ایجابی ہے جیسے کہ اس وقت ہو تا تھا جب لوگ زرہ بکترے لڑا کرتے تھے۔ جنگجوئی کی ہی صفت اس کے مقاصد کو توانائی بہم پہنچاتی ہے۔ اس کی آرزو کس بزدلانہ خواہشات نہیں ہیں' بلکہ اٹل قوتیں ہیں۔ ان کی خاطروہ ذمہ داریوں' خطروں اور بے پناہ مشقیوں کا بار اٹھا تا ہے۔اس میں نیکی کم اور جرات زیادہ۔ضمیر کم اور خودداری زیادہ ہے۔اس کے مقاصد عظیم الثان ہیں۔ وہ پابندیوں کو حقارت اور انکسار کو شک کی نظرے دیکھا ہے۔ اس کا سابقہ کسی ا ہے مخص سے ہو جو اس سے زیادہ مضبوط اور منتقل مزاج ہو تو وہ اس کے سامنے جھکیا نہیں بلکہ رشک اور رقابت کے ساتھ اس کی عزت کرتا ہے۔ وہ اگر فکست کھاتا ہے تو جان توڑ لڑائی کے لعد-

وہ جذبہ بجس سے لبررہ ہے۔ ہر چیزاسے دکش معلوم ہوتی ہے اور اس کا ذہن فعالیت کے ساتھ بجیب و غریب چیزوں سے کھیلتا ہے۔ اسے نظریوں سے کوئی شغف نہیں۔ اس کا ہر سوچ بچار براہ راست عمل اور اپنے مقصد سے متعلق ہوتا ہے۔ یہ بات اس کی سبچھ میں نہیں آتی کہ کوئی معض کیوں اعلیٰ ریاضی 'شاعری' مصوری یا فلفہ پر سردھنتا ہے۔ اس کے برخلاف اگر وہ مفکر ہے تو وہ فکر اور عمل دونوں سے یکسال سروکار رکھتا ہے۔ وہ ارسطو نہیں سینکا ہے۔ بار کلے نہیں' بیکن وہ فکر اور عمل دونوں سے یکسال سروکار رکھتا ہے۔ وہ ارسطو نہیں سینکا ہے۔ بار کلے نہیں' بیکن

ہے اور کانٹ نہیں وا کٹیئر ہے۔

وہ فکر پر نہیں' عمل پر یقین رکھتا ہے۔ اور سیزر کی طرح یہ سیجھتا ہے کہ اگر کسی کام کاکوئی حصہ بھی اوھورا رہ جائے تو وہ کام مکمل نہیں ہوا۔ اسے پرشور زندگی پند ہے۔ وہ دیماتی سادگی اور امن کو پند نہیں کرتا۔ وہ یہ سوچتا ہے کہ امن بڑھا پہ کے لیے بنا ہے اور مرد کو اس سے گریز کرتا چاہیے۔ وہ رعب واب سے زندگی بسر کرتا ہے اور اس احساس سے اسے خوثی ہوتی ہے' کہ دور سرے انسان اینٹول کی طرح ہیں' وہ انہیں ایک معمار کی طرح جینے چاہے استعمال کرے۔ وہ انتا خود اعتمال کرے۔ وہ انتا خود اعتماد اور خوش طبع ہے کہ اکثر لوگول کو اس کی قیادت قبول کرنے میں ایک پوشیدہ مسرت محسوس خود اعتماد اور خوش طبع ہے کہ اکثر لوگول کو اس کی قیادت قبول کرنے میں ایک پوشیدہ مسرت محسوس نہیں دیتا۔ وہ ہوتی ہے۔ اس کا پیم عمل اسے صحت مند بنا تا ہے اور اسے فکر اور پریشانی کی مہلت نہیں دیتا۔ وہ زندگی سے لطف اندوز ہوتا ہے اور ماضی اور مستقبل کے متعلق زیادہ نہیں سوچتا۔ وہ جنت الارض کے تصور کو شک و شبہ کی نظر سے دیکھتا ہے اور یہ خراس کے لیے عین اطمینان کا باعث ہوگی کہ سب انتقاب پہند کل صبح سولی پر چڑھا دیے جائیں گے۔ اسے سب خیال پر ستوں سے نفرت ہے بین الا قوائی الوگول سے جو تقریریں کرتے ہیں' مضامین لکھتے ہیں اور اپنے بلند مرتبوں کی بلندی سے بین الا قوائی مسائل کو حل کرتے ہیں۔

لین بعض حالتوں میں یہ مخص بھی ایک صاحب فکر ہو سکتا ہے۔ شاعریا مصور نہیں 'فلسفی یا وہ سائنس دان نہیں جو اپنے کل پرزوں یا قدیم کتابوں میں گم رہتا ہے بلکہ ایک مخترع اور ایک معمار جو نئی ہیئتیں لقمیر کرنے کی صلاحیت رکھتا ہے 'ایک انجینئر جو فولاد سے برے برے دریاوں پر بل باندھتا ہے۔ ایک بت تراش جو سنگ مرمر میں زندگی پیدا کرتا ہے یا وہ سائنس دان جو کسی نئ حقیقت کی خاطر ساری دنیا کی مخالفت مول لینے کے لیے تیار ہے۔ پھر بھی جمال وہ فکر کی ایک زندگی بسرکرتا ہے 'وہاں وہ عمل کی سینکڑوں زندگیاں گزار تا ہے۔

بالعموم وہ مرنی الطبع ہوتا ہے۔ وہ ہر مخص ہے اچھی طرح ملتا ہے سوائے ان لوگوں کے جن
کے خیالات عام نبج سے بہت مختلف ہوں۔ وہ شام کو خلوت چاہتا ہے 'لیکن اس خلوت کا مفہوم
گوشہ تنمائی نہیں بلکہ گھر کی خلوت ہے۔ وہ محاسبہ خاطر بہت کم کرتا ہے۔ اس کے زبن میں الجھنیں
کم ہوتی ہیں اور وہ بھی نفسیات کا ذکر نہیں کرتا۔ جب اس کی بیوی اسے دق کرتی ہے تو وہ کلب چلا
جاتا ہے۔ جب کلب سے اکتاتا ہے تو اپ آپ کو کام میں کھو دیتا ہے۔ اس کی فعال زندگ کی
پابندیاں اس میں زبنی انتشار نہیں پیدا ہونے دبیتی۔ وہ ایک صاحب عزم انسان ہے۔ اس کے
پابندیاں اس میں زبنی انتشار نہیں پیدا ہونے دبیتی۔ وہ ایک صاحب عزم انسان ہے۔ اس کے
پابندیاں اور میں دو سرے کو ختم کرنے پر آمادہ ہوں بلکہ ایک واحد مقصد کے رہتے میں مسلک بابھم متصادم اور ایک دو سرے کو ختم کرنے پر آمادہ ہوں بلکہ ایک واحد مقصد کے رہتے میں مسلک بابھم متصادم اور ایک دو سرے کو ختم کرنے پر آمادہ ہوں بلکہ ایک واحد مقصد کے رہتے میں مسلک بابھم متصادم اور ایک دو سرے کو ختم کرنے پر آمادہ ہوں بلکہ ایک واحد مقصد کے رہتے میں مسلک بابھم متصادم اور ایک دو سرے کو ختم کرنے پر آمادہ ہوں بلکہ ایک واحد مقصد کے رہتے میں مسلک بابھم متصادم اور ایک دو سرے کو ختم کرنے پر آمادہ ہوں بلکہ ایک واحد مقصد کے رہتے میں مسلک بابھم متصادم اور ایک دو سرے کو ختم کرنے پر آمادہ ہوں بلکہ ایک واحد مقصد کے رہتے میں مسلک

مقاصد کا ایک باربط نظام جواس کی شخصیت کے کی غالب اور مستقل تصور سے پیدا ہوا ہے۔ اس کا عزم ایک منظم عزم ہے۔ وہ امکانات کی حدود متعین کر کے مستقل مزاجی سے مقاصد اور ان کے وسائل کی تنجر کرتا ہے۔ وہ مکمل کام کرتا ہے' ادھور سے نہیں۔ وہ اپنی کو ششوں میں اس قدر منہمک ہوتا ہے کہ وہ یہ نہیں سوچتا کہ دو سرے لوگ اس کے کام پر کیا تبعرہ کریں گے۔ وہ خاموش مزاج ہے۔ زیادہ باتیں نہیں کرتا۔ وہ قول یا عمل کی شدت میں اپنی طاقت ضائع نہیں کرتا۔ وہ والهانہ جذبات جو ایک مقصد کے سانچ میں ڈھل کرایک والهانہ جذبات کا مالک ہوتا ہے۔ عظیم والهانہ جذبات جو ایک مقصد کے سانچ میں ڈھل کرایک جذب بن جاتے۔ وہ بھرے ہوئے جذبات نہیں جن کا انجام انتثار ہوتا ہے۔ وہ ضبط نفس کی لذتوں سے آشنا ہوتا ہے۔ وہ فوری آرزوؤں اور محرکات پر قابو پا سکتا ہے ادر اس طرح آستہ آستہ اپنی سخیل سے آشنا ہے۔ وہ فوری آرزوؤں اور محرکات پر قابو پا سکتا ہے ادر اس طرح آستہ آستہ آپی سخیل سے آشنا ہے۔ اس کی تفکیل صحت اور ذہانت کے امتزاج سے ہوئی ہے۔

وہ محبت میں پہل کرتا ہے اور راستی اور استقامت کے ذریعے 'جو اسے سب عورتوں کا محبوب بناتی ہے 'فتح پاتا ہے۔ وہ جلدی شادی کرتا ہے کیونکہ وہ جلدی فیصلہ کر سکتا ہے اور مجس قرب کو مختاط بہپائی پر ترجیح دیتا ہے۔ اس کے نزدیک بیوی اور بچوں کی ذمہ داری تنائی اور جنسی تنوع سے بہتر ہے۔ کنج کی ذمہ داریاں اسے مضبوط بناتی ہیں۔ وہ جلال کے ساتھ جمال کا امتزاج کرنا جانتا ہے۔ اس کے بچے اس سے محبت ہی نہیں بلکہ اس کی عزت بھی کرتے ہیں۔ آخری عمر میں وہ آرام اور تفریح کا فن سیکھتا ہے اور بوھا ہے میں پوتوں اور نواسوں کے وجود سے نئی ذندگی ماصل کرتا ہے۔ وہ مرنے سے پہلے اس بات پر بھی شک نہیں کرتا کہ ذندگی ایک نعمت تھی۔ اسے صرف اس بات پر افسوس ہوتا ہے کہ اسے زندگی کا کھیل اب نے کھلاڑیوں کے سپرد کرتا ہوگا۔

### س- هخصیت کی دوبارہ تغمیر کرنا

ہم نے دو مثالی خاکے پیش کیے ہیں اور اس طرح انسان کو متحکم اور ناتواں میں تقییم کردیا ہے۔ اگر اس امتیاز کو قطعی سمجھا جائے تو ہمارے خاکے بیکار ہیں۔ اگر ہم انہیں ساتھ ساتھ رکھیں تو ہمارے لیے یہ آسان ہوگا کہ ہم اپنی شخصیت کا تجزیہ کریں اور اس کی از سرنو شنظیم کر سکیں۔ کیا ہم ایک معمولی حد تک اپ آپ کو سلبی صفات اور خامیوں سے منزہ کر کتے ہیں۔ اور اپ اندر وہ ایجابی استحکام پیدا کر سکتے ہیں 'جو ہمارے دلوں کا پوشیدہ صنم ہے ؟ کیا ہم سوچ سمجھ کی مددسے اپ قد و قامت میں اضافہ کر سکتے ہیں ؟

اکٹرلوگ اس سوال کا جواب ایک یاس آفریں "نفی" میں دیتے ہیں۔ ہمیں یہ بتایا جا آ ہے کہ شخصیت حاری نقدر ہے اور ہم جو کچھ پیدائش کے وقت ہوتے ہیں آدم آخر وہی رہتے ہیں۔ بیا او قات شخصیت کی صفات' جسمانی حالت' صحت اور تندر سی پر مبنی ہوتی ہیں۔ ان صفات کو کیو تکریدلا جا سکتا ہے۔

لین کی تاریخ سل مخصیتوں کے ایجابی شخصیت کے اس جامد عقیدہ کو جھٹا تی ہیں۔ ہمارے

اپنے زانہ کی تاریخ سلی شخصیتوں کے ایجابی شخصیتوں میں بدلنے کی ایک نمایت جرت اگیز مٹال

پیٹ کرتی ہے۔ پچاس برس گزرے کہ عورتوں کو مردوں کے مقابلہ میں سلبی سمجھا جا تا تھا اور ان کو

ان تمام عاموں سے یاد کیا جا تا تھا جو ہم نے کر ور شخصیت کو بیان کرنے میں استعمال کیے ہیں۔ ان کی

جسانی کمزوری ایک احساس کمتری کی بنیاد بن گئی تھی جو ان کے اس پر ۔۔۔۔۔ تاسف کی شکل

جسانی کمزوری ایک احساس کمتری کی بنیاد بن گئی تھی ہو ان کے اس پر ۔۔۔۔ تاسف کی شکل

میں ظاہر ہو تا تھا کہ وہ مرد کیوں پیدا نہیں ہو کیں اور اس تاسف کے اثر سے جو ان کے زبان کے نمال خانوں میں آگ کی طرح جاتا رہتا تھا' ان کی زبان کبھی بھی شعطے برساتی تھی۔ وہ فطر تا "مثل خمال خانوں میں آگ کی طرح جاتا رہتا تھا' ان کی زبان کبھی بھی وہ زبان در ازی اور تیز گفتاری سے کام

لیسی تو یہ محض ان کی جسمانی کمتری کا ایک رد عمل ہو تا۔ بنیا دی طور پر وہ صنف نازک ہی تھیں۔

عورت کی حیا اور تعلیم اس جسمانی اساس پر استوار تھی۔ مرد کی طرح کارگری' اس کے لیسی تو یہ مرت آفریں اور ولولہ انگیز نمیں تھی۔ نما "بعد نسل اس کی تقدیر تھی' بچوں کی ماں بنا۔ وہ اپنا ما اور جائیداداس کے سرد کرد بی اور اس کی رضا پر راضی رہتی۔ زندگی اس کے لیے اندو بناک ماتھ اور جائیداداس کے سرد کرد بی اور اس کی رضا پر راضی رہتی۔ زندگی اس کے لیے اندو بناک خیال اور جائیداداس کے سرد کرد بی اور اس کی رضا پر راضی رہتی۔ زندگی اس کے لیے اندو بناک خیال اور جائیداداس کے میں شعرو افسانہ میں جذب ہو کر اپنے لیے ایک روش دنیا کی خیال اور جائیدا کر گئی کی گئی کر گئی کو تھی۔ اور وہ بھی بھی شعرو افسانہ میں جذب ہو کر اپنے لیے ایک روش دنیا کی خیال اور جائید کر گئی کی کر گئی کر گئی کی کر گئی کر گئی گئی کر گئی گئی کر گئی کر گئی کر گئی گئی کر گئی گئی کر گئی گئی کر گئی کر گئی کر گئی کر گئی کر گئی گئی کر گئی گئی کر گئی ک

اور پر صنعت نے اے اپ فلنجہ میں جگز لیا۔ اس کی زندگی میں تنوع سلاب کی طرح داخل ہوا۔ اے محنعی ذمہ داری اور اقتصادی خوداختیاری حاصل ہوئی۔ اے اپی محنت کی کمائی میسر آئی اور اس نے اپ اخلاق کی خود تربیت شروع کی۔ اس نے مرد کے تفوق پر شک کرنا شروع کی۔ اس نے مرد کو بنیادی طور پر قائل تنجی پایا تھا۔ لیکن اب اے یہ انکشاف ہوا جیسے مرد نے پچھ در پہلے انکشاف کیا تھا کہ جدید زمانہ میں سبک رو کی جیت نہیں ہوتی اور جنگ میں زور آور کو فتح میسر آئی اور استقالہ جدید زمانہ میں سبک رو کی جیت نہیں ہوتی اور جنگ میں زور آور کو فتح میسر آئی اور استقالہ جدید زمانہ میں سبک رو کی جیت نہیں ہوتی اور جنگ میں زور آور کو فتح میسر آئی اور استقال کی خورت پوست کے ہاتھوں سے نکل کر زبانت اور چالا کی کے راستہ میں کوئی جسم ناتی میں چالا کیا ہے۔ اے یہ جان کر مسرت ہوئی کہ جسمانی کمتری کامیابی کے راستہ میں کوئی جاتھوں میں چالا کیا ہوں جب کورت بھی اپ تک اور چست لباس اور دم گھو نمی دالی روایات کے موجود قیادت اور طاقت حاصل کر عتی ہے اور اپنی روح کی مالک بن عتی ہے۔

اس لیے جب انقلاب عظیم آیا تو اس نے اپنی سلبی صفات ترک کر کے اپنے اندر ایجالی اوصاف پیدا کیے۔ وہ ایک شخصیت بن گئی جو پہل کرنے ' نظم و نسق اور معروضی فکر کی اہلیت رکھتی تشی۔ اس نے ہوس ملکیت پیدا کی اور دولت حاصل کرنے کے ہزاروں طریقے دریافت کے۔ اس نے ہازاروں کی گہما گہمی کی خاطر گھر کی خاموشی کو ترک کیا اور پانی کی جگہ پاؤڈر استعال کرنا شروع کیا۔ اس نے اپنے لباس میں قطع و برید شروع کی اور اپنا گلا اور گردن نگی کردی۔ عبادت کم کرکے دو کھیل کود میں زیادہ دلچی لینے گئی۔ اس نے اپنی نئی آزادی کی خوشگوار ہوا کو اپنے اندر جذب کرنا شروع کیا اور روحانی طور پر تنومند اور بہادر بن گئی۔ تقریباً ایک ہی نسل میں اس نے غیر معمول سرعت سے اپنے اندر ایجابی صفات پیدا کرلیں۔

مرد جران رہ گیا اور اس نے ''جدید عورت' کے متعلق اخلاتی قتم کا شکوہ شردع کیا۔ لیکن یہ انقلاب اس کی تدبیرو رضا کے بغیر آیا تھا اور اس کی اجازت کے بغیر جاری رہا۔ اس نے عورت کو صنعت' تجارت' تعلیم اور دیگر شعبوں میں اپنا مدمقابل پایا۔ یہ شعبے ازل سے اس کی ملکیت تھے۔ وہ کام اور عزم میں عورت کی اس خوداختیاری سے نالاں تھا۔ اس کا دل قدیم زمانہ کی باحیا دو شیزاؤں' انگور کی بیلوں اور بچوں کے ساتھ گھر پلو قتم کی لذتوں کے لیے تربیا تھا۔ اس نے بمادری اور جرانی سے اس حملہ کا مقابلہ کیا۔

وہ ناکام رہا۔ امریکہ میں عورت نے سلبی اطاعت سے ایجابی غلبہ تک کا عبوری دور تقریباً ممل کر لیا ہے۔ باکرہ کی حیا اور ایفائے مناکحت کی قدیم صفات ختم ہو گئیں۔ اب مرد تجاب سے مسلسی نیچی کرتا ہے اور جدید دو شیزہ کے مخنوں 'پنڈلیوں 'گھٹوں اور دیگر پر کشش صفات کو پر حیا تجر کے ساتھ دیکھتا ہے۔ "محبت اور وفا اور اطاعت "کے الفاظ اب شادی کی رسم سے خارج کر دیئے کے ساتھ دیکھتا ہے۔ "محبت اور وفا اور اطاعت "کے الفاظ اب شادی کی رسم سے خارج کر دیئے گئے ہیں۔ جلدی ہی یہ الفاظ بحال کر دیئے جا کیں گے۔ لیکن اب یہ الفاظ مرد اداکرے گا گراب یہ الفاظ لالیعنی ہوں گے۔

اس فوری انقلاب سے شخصیت کے بدلنے کے امکانات کا اندازہ لگائے۔ فلا ہرہ کہ یہ صفات جنہیں ہم نے سلبی اور ایجابی کے نام دیے ہیں الابدی طور پر بدن کے ساتھ وابستہ نہیں۔ مان کی اساس بدن کی توانائی اور ناتوانی ہے۔ لیکن وہ غیر محدود طور پر موقع اور ماحول سے بدلی جا کئی ہیں۔ لاکھوں عور تول نے اپنے اندر کم ہمتی سے جرات اور اطاعت سے غلبہ کی صفات پیدا کی ہیں۔ فلا ہرہے کہ اگر ہم چاہیں تو شخصیت بدلی جا کتی ہے۔ ہیں۔ فلا ہرہے کہ اگر ہم چاہیں تو شخصیت بدلی جا کتی ہے۔ لیکن یمان ہمیں کچھ مشکلات کا سامنا کرنا پڑے گا۔ ہم میں سے کچھ لوگ اپنی شخصیت کو بیان ہمیں چھے مشکلات کا سامنا کرنا پڑے گا۔ ہم میں سے کچھ لوگ اپنی شخصیت کو بیان ہمیں چھے مشکلات کا سامنا کرنا پڑے گا۔ ہم میں اور اپنی خامیوں کو انتا حسین بدلنا ہی شمیں چاہے۔ ہم اپنے آپ کو اس قدر کامل محسوس گھرتے ہیں اور اپنی خامیوں کو انتا حسین بدلنا ہی شمیں چاہے۔ ہم اپنے آپ کو اس قدر کامل محسوس گھرتے ہیں اور اپنی خامیوں کو انتا حسین

سجھتے ہیں کہ اپنی بنیادوں کی تھوڑی بہت مرمت کرنے کا خیال ہمیں ناخوشگوار معلوم ہو تا ہے اور اس کے ساتھ ایک اطلاقی مسئلہ بھی وابستہ ہے۔ یہ ضروری نہیں کہ ایجابی شخصیت نیک بھی ہو۔ کوئی قوم 'جس میں فقط ایجابی قتم کے اولوالعزم انسان ہوں 'رقابت اور پیکار کا بیت الجنون بن سکتی ہے۔ ہمیں یہ تشلیم کرلینا چاہیے کہ ہم یماں نیکی کی تلقین نہیں کر رہے اور ہمارے نیخے کمی قدر غیراخلاقی ہوں گے۔ اگر ہم ہنگامی طور پر نیکی نہیں بلکہ طاقت پیدا کرنے پر ذور دے رہے ہیں تووہ اس لیے کہ شخصیت کا استحکام ایک اعلیٰ خوبی ہے۔ حالات کی در شتی لاکھوں شخصیتوں کو شکتہ اور لاکھوں سروں کو مگوں کردے گی۔

اگر ہمیں اپنے آپ کو مضبوط بنانا ہے تو ہمیں سب سے پہلے عزم کا مطلب سمجھنا چاہیے۔
عزم کوئی نا قابل فہم حقیقت نہیں جو شخصیت کے عناصر ہیں وہ مقام رکھے جو آر کسٹرا ہیں کنڈ کٹر کو حاصل ہوتا ہے۔ جو بھی ایک طرف اور بھی دو سری طرف جھکتا ہے۔ عزم انسان کی تمام محرکات اور رجانات کے مجموعہ کا نام ہے۔ یہ محرکات جن سے شخصیت کا آنا بانا تیار ہوتا ہے 'اپنے ہے باہر کوئی قائد نہیں رکھتیں۔ انہیں محرکات ہیں سے کوئی مضبوط رجان دو سروں پر غالب آتا ہے اور ان میں ربط اور وحدت پیدا کرتا ہے۔ اسے قوت عزم کتے ہیں۔ یعنی ایک غالب آرزو دو سری آرزوؤں سے اس قدر بلند و ارفع ہے کہ وہ اس کی طرف تھنجی آتی ہیں' اور اس کے ساتھ ساتھ ایک ہی منزل کے حصول کے لیے چلنے کو تیار ہیں۔ اگر ہم کوئی ایسا غالب مقصد نہ پا عیس جس کی فاطر ہم اپنے دل کی دو سری آرزوؤں کو قربان کر عیس تو ہمیں وحدت میسر نہیں آ عتی اور ہمارا انجام کی دو سرے کے مکان میں ایک اینٹ بنتا ہوگا۔

اس لیے وہ کتابیں پڑھنا بکار ہے جو شخصیت کی تقمیر کی آسان راہیں بھاتی ہیں کیونکہ شخصیت کی تقمیر کی راہ دشوار گزار بھی ہے اور طومل بھی۔

یہ راہ زندگی کی راہ ہے۔ عزم' آر زوؤں کے ربط کا نام ہے اور جیسا کہ شوپہار نے کہا تھا؛

یہ پھلتی پھولتی زندگی کی مخصوص ہیئت ہے اور اس کی توانائی اور مقام اس صورت میں بڑھتا ہے کہ

زندگی نئے کاموں اور نئی فتوحات سے دوجار ہو۔ اگر ہم مضوط بنتا چاہتے ہیں تو ہمیں اپنا مقصد اور

اس کے حصول کے وسائل متعین کرنے چاہئیں اور ہردشواری کے باوجود اس سے وفاکر ناچاہیے۔

بہتر ہی ہے کہ شروع میں ہم وہ کام کریں'جس کے متعلق ہمیں اعتاد ہو کہ ہم کر سے ہیں 'کونکہ ہر

باکای ہمیں ناتواں اور ہرکامیا بی ہمیں مضوط بناتی ہے۔ ایک کامیا بی سے دوسری کامیا بیاں پیدا ہوتی

ہیں۔ معمولی فتوحات سے ہمیں بڑی فتوحات کی طاقت اور اغتاد میسر آتا ہے۔ مشق سے عزم بنآ

ہیں۔ معمولی فتوحات سے ہمیں بڑی فتوحات کی طاقت اور اغتاد میسر آتا ہے۔ مشق سے عزم بنآ

کے متقل طور پر اپنے لیے ایک ادنیٰ مقام مقرر کرسکتے ہیں۔ اس بات پر نظرر کھئے کہ معمولی فتوحات آپ کو مطمئن نہ کریں۔ اپنی فنج کوایک دن مناکر دوسرے دن کسی بمتراور اعلیٰ کام کے لیے تیار ہو جائے۔ خطرہ کا مقابلہ سیجئے اور ذمہ داری کا بوجھ اٹھائے۔ یہ صیحے ہے کہ وہ آپ کو پچھاڑ کتے ہیں اور تباہ کر سکتے ہیں۔ لیکن کسی کی موت کی تاریخ کسی فلفہ کے نقطۂ نظرے ایک نمایت معمولی تفصیل ہے۔ اگر خطرات اور ذمہ داریاں آپ کو ختم نہیں کر دیتیں تو آپ کو مضبوط بنا دیں گی اور آپ کو عظمت کی طرف ابھاریں گی۔ "بن جاؤیا مرجاؤ!"

جریہ نفسی کا ایک تا قابل اعتبار دور ہمیں انسانی شخصیت اور تقدیر کی کچک کی ایک اور مثال پیش کرتا ہے۔ آڈلر کے روشن نظریہ کی روسے کہ جیش اور ذہنی مرض کی بنیاد کوئی جسمانی خامی ہوتی ہے، جسم کا وہ نقص جو اپنی لابدی موجودگ ہے روح کو مجروح کرتا ہے، اے اس بات پر مجبور کرتا ہے کہ وہ اس خامی کو دور کرے۔ فرانس بکین نے کہا تھا "جس کی گی شخصیت میں کوئی مشقل قابل تنافر صفت ہو' اس میں یہ پہیم تحریک موجود ہوتی ہے کہ اپنے آپ کو تفکیک اور استہزاء ہے محفوظ کرے"۔ اس لیے پاؤل پھرے بائران نے پوری مہارت ہے رقص کرتا سیمااور استہزاء ہے محفوظ کرے "۔ اس لیے پاؤل پھرے بائران نے پوری مہارت ہے رقص کرتا سیمااور استہزاء ہے کہ ساج میں "شیر مرد" متصور ہونے لگا۔ ہملاؤ کمو سخینے کامل مقرر بن گیا اور سخون نے تناہ کیے کہ ساج میں تشیر مرد" متصور ہونے لگا۔ ہملاؤ کمو سخینے کامل مقرر بن گیا اور خلوک کے ساعت کھو کر لا ٹائی موسیقی پیدا کی۔ عورت نے اپنی جسمانی کمزوری اور محکوی کے خلاف "مروانہ احتج بی ترق کرنے کی آر ذو پیدا کرتا ہے کہ "فرد کا احساس کمتری اس میں ترقی کرنے کی آر ذو پیدا کرتا ہے "۔ جو لوگ پیچے رہ جاتے ہیں 'کوشش کر کا احساس کمتری اس میں ترقی کرنے کی آر ذو پیدا کرتا ہے ہیں۔ مزدوروں کے طبقے میں سے بڑے ہیں۔ کو مرد کی تردوروں کے طبقے میں سے بڑے ہیں۔ کردوروں کے طبقے میں سے بڑے ہیں۔ کمزع پیرا ہوتے ہیں۔ کہی مریفن جسموں نے اعلیٰ ردحوں کو پناہ اور لذت بخش ہے۔

#### ٥- نيخ

لین یہ ساری باتیں عموی اور مبہم ہیں۔ ہمیں اپنے سوال کا ذرا زیادہ قریب سے مطالعہ
کرتا چاہیے۔ سوال یہ ہے کہ ذہنی اور اخلاقی طاقت حاصل کرنے کے لیے ہمیں کیا کرتا چاہیے؟
پہلے تندرستی تلاش کرو' باقی صفات خود بخود پیدا ہو جائیں گی یا ان کی کی اس قدر محسوس
نمیں ہوگی جیسا کہ نیطشے نے کہا تھا ''ایک شریف آدمی کا اولین فرض یہ ہے کہ وہ کامل حیوان
ہے''۔ اس کے لیے لازی ہے کہ ہم اچھے آباؤ اجداد کا انتخاب کریں۔ لیکن چو نکہ یہ انتخاب مشکل
ہے''۔ اس کے لیے لازی ہے کہ ہم اچھے آباؤ اجداد کا انتخاب کریں۔ لیکن چو نکہ یہ انتخاب مشکل
ہے اس لیے ہم کم سے کم اچھی غذا اور اچھی عادات کا انتخاب کر سکتے ہیں۔ مولشان نے کہا تھا کہ
انسان کافی حد تک وہی کچھ ہے جو کچھ وہ کھا تا ہے۔ کھانے کے متعلق کوئی عالمگیر کلیہ قائم نہیں

ہو سکتا۔ ہر مخص کو ان غذاؤں ہے احراز کرنا جاہیے جو اسے نقصان دیتی ہیں۔ جو چیز آپ کو نقصان د تی ہے' اس پر خط تنتیخ کھینچیں اور اے اپنے ہاضمہ کے قریب نہ آنے دیں۔ حتی کہ خط تنہیخ تھنچتے تھنچتے آپ ایک ایمی غذا پر پہنچ جائیں جو آپ کے معدہ کے لیے سکون بخش ہو۔ اور اگر آپ کے معدہ کا فضلہ دوا کے بغیر خارج نہ ہو توا ہے آپ سے بیہ یوچھیں کہ وہ کون ساخطرناک مادہ سے ج آپ کو کمزور بنا رہا ہے۔ یہ سفید آٹا ہے یا کیک اور مٹھائیاں ہیں' یا وہ کھانا جس میں سزی اور کھل وغیرہ شامل نہیں۔انے معدہ کو کھلا رکھئے اور منہ کو بند۔ نہی حکمت کی کلیدے۔ اگر ہمیں اینے آپ کی نئے سرے سے تغیر کرنی ہے تو ہمیں معدہ سے ابتدا کرنی جاہے۔ اور پھر جم کے ہر حصہ کو پھلنے پھولنے کی اجازت منی چاہیے۔ قدرت نے ہمیں ارباب علم، کارک' محافی اور فلنی بننے کے لیے پیدا نہیں کیا تھا۔ اس نے ہمیں اس لیے پیدا کیا ہے کہ ہم حرکت کرس ' بھاری وزن اٹھائیس' دوٹرس' کودس' بھاندس۔ اس نے ہمیں بازدوں اور ٹائلوں کی زندگی بسر کرنے کی موزوں ساخت عطا کی۔ بهترین زندگی میں جسمانی اور ذہنی مشاغل کا امتزاج ہو آ ہے۔ ولیم قیصر کی لکڑی کا شنے کی عادت میں ضرور کوئی حکمت ہوگی۔ لیکن یہ ایک ایسی عماثی ہے جس کا ہر مخص متحمل نہیں ہوسکتا۔ زندگی اس قدر پیچیدہ اور پر تقابل ہے کہ ہمیں عظمت ماصل كرنے كے ليے ايك ہى موضوع اور مقصد ہر طاقت اور وقت صرف كرنا ہر " آ ہے ليكن ہميں كم ے کم اپنے باغیجوں کی گھاس خود کاننی چاہیے۔ اپنی باڑوں اور اپنے ورختوں کی قطع و برید خود کل جاہے۔اور ہمیں گھرکے ساتھ ایک باغیجہ بنانے کے لیے ہر ممکن قربانی کے لیے تیار رہنا چاہے۔ شاید کی دن ایک بورے باغ کی اصلاح کی فرصت مل سکے۔ صحت ، شہرت سے کہیں بہترے کو نکہ فطین جب تک زندہ رہتا ہے'اندوہ میں مبتلا رہتا ہے اور صرف مرنے کے بعد ہی مشہور ہو تا ہے۔ صحت اور طاقت حاصل کرنے کے لیے ہمیں ایک نئے ماحول کی ضرورت ہے اور یہ بات بیشہ باعث تسکین ہوتی ہے کہ ہم اپنی وراثت کو نہیں بدل کتے لیکن اپنے حالات کو بدل کتے ہیں۔ انیسویں صدی کے جری فلفے نے انسان کا تصور یوں کیا تھا کہ وہ وراثت اور ماحول کا مرکب ہے۔ لکین سے خیال غلط ہے کیونکہ انسان مرکب ہے وراثت 'ماحول اور اس عجیب ترتی پند طانت کا جے ہم زندگی کتے ہیں۔ یہ بات اس قدر صحیح ہے (اور ہم اے لوح دل پر رقم کر عتے ہیں) کہ جب تک ہم ان خارجی محرکات کو نہیں بدلتے جو لحظہ بہ لحظہ ہم پر اڑ انداز ہوتے رہتے ہیں' ہم اپ آپ کو بنیادی طور پر نمیں بدل کے کونکہ یہ محرکات ہمیں اپنے سانچے میں وُھالتی ہیں۔ ہم غلاظت پند لوگوں میں زندگی بسر کر رہے ہیں یا ان تاخوا ندہ لوگوں کے درمیان 'جنہیں فقط مادی اور غذائی اشیاء ے ولچیں ہے؟ ہر حالت میں ہمیں ان لوگوں سے دور کمی بہتر صحبت کی تلاش میں چلاجانا چاہیے کیا ہارے قرب وجوار میں کمیں کوئی بھتر روح ' بھتر ذہن یا مضبوط فخصیت موجود ہے؟ ہمانے

ڈھونڈ نکالیں اور کچھ عرصے اس کی صحبت میں رہیں تاکہ اس کی چال ڈھال کو اپنے لیے نمونہ بنا سكيں۔ اس كے بعد اس سے بھی عظیم شخصيتوں كی كھوج كريں۔عظیم شخصيتوں كے كلام سے بسرہ انڈوز ہوتا اس سے کمیں بہتر ہے کہ ہم بے وقوفوں پر حکمرانی کریں۔ سیزر کایہ قول غلط تھا کہ روما میں مقام ٹانی حاصل کرنا اس ہے کہیں بہترہے کہ ہم وحشیوں کی سرداری کریں۔

اگر (جیسا کہ بہت ممکن ہے آپ سوچتے ہوں) آپ کے حلقہ احباب میں آپ سے بہتر کوئی مخص نہیں تو ماضی کی عظیم مخصیتوں سے صحبت قائم کرس۔ بہت تھوڑے داموں پر آپ ان کے خیالات سے لطف اندوز ہو سکتے ہیں'ان کا کلام سن سکتے ہیں اور اس منزہ فضامیں اپنے آپ کو سمو سکتے ہیں' جو ان کی شخصیتوں کے گرد رہتی ہے۔ یہ فرض کرنا غلط ہے کہ کتابوں کے پڑھنے والے ر کوئی اثر نہیں ہو تا۔ یہ اثر آہتہ آہتہ محسوس ہو تا ہے'اس یانی کی طرح جو آب درہ بنا تا ہوا رستا ہے۔ لیکن ہربرس کے بعد اس کا اثر بردھتا جا تا ہے اور کوئی شخص بھی عظیم شخصیتوں کی صحبت سے کچھ حاصل کیے بغیر نہیں اٹھتا۔ نیولین کی صحبت میں رہنے 'والٹ و نمین کے ساتھ چہل قدمی کرنے اور فریڈرک اور والٹیئر کے ساتھ نیم شانہ صحبت طعام قائم کرنے کے مواقع کے باوجود ادنیٰ رہے کی کوئی وجہ جواز نہیں۔

ب تورہا خارجی ماحول۔ داخلی ماحول کا معاملہ زیادہ ٹیڑھا ہے کیونکہ کس قدر وحشت مجسم ہیں ہم۔ آرزوؤں کا ایک خارزار! ہمیں کیو نکر معلوم ہو کہ ہمیں کن بودوں کی آبیاری کرنا ہے اور کن بوٹوں کو مرجھانے دیتاہے؟

مخصیت کا پہلا اصول ہے وحدت۔ میں بات گوئے کے ان الفاظ میں پوشیدہ ہے "کل ہوتا یا کل میں شریک ہوتا"۔ اور دو سرا اصول ہے جبتی کرو' پسیانہ ہو۔ یہ ہے نشودنما کی راہ'جس سے کوئی عقلند انسان نہیں ہتا۔ اگر ہے بھی تو اسٹناء کو قاعدہ نہیں بنا آ۔ جبلتوں کے پہلے گروہ میں صفائی کا خیال رکھنا جاہے "اگرچہ یہ صفت تنافری سلبی جبلت سے پھوٹتی ہے۔ لیطئے کہتا ہے کہ بجے میں احساس صفائی کو ایک والهانہ جذبہ کی شکل دین چاہیے۔ اس کے بعد وہ اپنے اندر ہر خولی پدا کرلے گا۔ صفائی کا درجہ فقط خدائی کے بعد ہے۔ اور اگر خداؤں کا دجود نہ ہو تو کیا؟ لیکن ہم راہب بننا نہیں چاہے۔ ہم ہیشہ اس دیندار ساست دان کو پنال رشک سے دیکھیں گے جو دینداری کوانی اشتها کی تسکین میں مخل نہیں ہونے دیتا۔

جلت رزم اور خودداری کے متعلق بھی ہمارا میں رویہ ہوگا۔ یہ خوبیاں ہیں برائیاں نہیں۔ ہم ان کی اس لیے قطع و برید کریں گے تاکہ وہ پھولیں پھولیں۔ جنگجوئی نہیں انخوت نہیں۔ نخوت آئندہ فقوعات کا تصور ہے اور خودداری گزشتہ فقوعات کی یاد۔ جنگجوئی کرور کی جلت رزم ہے۔ رزم کالازی طور پریہ مطلب نہیں کہ شور وغل مچایا جائے اور لپاؤگ کی جائے۔ اس کا مطلب یہ

بھی ہوسکتا ہے کہ خاموثی اور استقلال سے ایک مقصد کی جبتو کی جائے۔ آر زومند ہونے کا مطلب ظالم اور ہوس ناک ہونا نہیں۔ مضبوط آدمی "دیے " بیس بھی وہی لذت محسوس کر تا ہے جو کمانے میں۔ وہ ملکیت پانے سے زیادہ تعمیر کرنے میں خوشی محسوس کر تا ہے۔ وہ گھر بنا تا ہے تاکہ دو سرے اس میں رہیں اور بیسہ کما تا ہے تاکہ دو سرے خرچ کریں۔ شخصیت غیر معمولی طور پر اپنے اوپر خرچ کریں۔ شخصیت غیر معمولی طور پر اپنے اوپر خرچ کریے۔ ہم کرنے سے نہیں بنتی بلکہ تعمیرو تخلیق سے سنورتی اور نکھرتی ہے اور عمل سے پھلتی پھولتی ہے۔ ہم ان پیشوں سے احراز کریں جن میں فقط فکر و تدبر ہی ہو' کچھ کرنے کا موقع نہ ملے۔ یہ برتم کہ آپ نجار بنیں اور سورج کی روشنی میں خوشبودار لکڑی کا ٹاکریں اور ہتھو ڈے کی ہر ضرب کے ساتھ چزیں بنج دیکھا کریں بہ نبست اس کے کہ آپ ہر روز نفع و نقصان کی خانہ پری کرتے رہیں یا کسی گوشہ تنائی میں خارجی دنیا کی حقیقت کے لیے نئے دلا کل وضع کیا کریں۔ یہ برتم ہے کہ آپ ساتھ گئیں بہ مقابلے اس کے کہ آپ سوگیت سنیں۔ آئے ہم کھیلیں اور ہنمیں اور اگر کی ایک گئیت گائیں بہ مقابلے اس کے کہ آپ سوگیت سنیں۔ آئے ہم کھیلیں اور ہنمیں اور اگر کی روز زندگی ایک تلخ ذاق معلوم ہو تو ذراق کو یا در کھیں اور تلخی سے در گزر کر دیں۔

شادی کریں جیسا کہ کتاب مقدس میں لکھا ہے۔ شادی جلنے سے بہتر ہے 'کیونکہ وہ ہمیں اپنے آپ کے علاوہ کی اور کے بارے میں سوچنے کے قابل بناتی ہے۔ نیطتے جیسے زہنی مریض کے لیے بہن یوی سے بہتر تھی۔ لیکن ایک صحت مند مرد کے لیے بہن کا قرب ناکافی ثابت ہو تا ہے۔ ایک دفعہ یہ بنیادی مسئلہ حل ہو جائے تو ہم دنیا میں ہر عورت کی ہرادا سے متاثر ہوئے بغیر چل پھر کئے ہیں۔ ہم یہ جان جاتے ہیں کہ لباس چاہے گئے ہی مختلف کیوں نہ ہوں' عور تیں بنیادی طور پر کیساں ہوتی ہیں۔ ہم یہ جان جاتے ہیں کہ لباس چاہے گئے ہیں کہ مختلف مجازی صور توں کے پیچھے حقیقت کیساں ہوتی ہیں۔ فلفہ کی زبان میں ہم یہ کمہ کئے ہیں کہ مختلف مجازی صور توں کے پیچھے حقیقت ایک ہی ہوتی ہے۔ اس طرح ہم کی قدر مطمئن ہو جاتے ہیں اور اپنی یویوں سے محبت کرنا سکھ لیے ہیں۔ شادی سے جھے کو گرزر تا ہے لیکن ایک شادی شدہ مرد بینے کے لیے سب پچھ کر گرزر تا ہے لیکن ایک شادی شدہ مرد ہی دلچہ ہیں۔ گھ کر گرزر تا ہے لیکن ایک شادی شدہ مرد ہی دلچہ ہیں کہ کھیں والے کئیں ایک شادی سندہ مرد ہی دلے ہیں۔ شادی دلی ہو سکتا ہے۔

دوست بنائے! اگر آپ سے یہ نہیں ہوسکتا تواپ آپ کو ایسا بنانے کی کوشش کیجے کہ آپ دوست بنا سکیں۔ تہائی ایک دوا ہے۔ صحت کی خاطر ایک روزہ ہے 'لیکن غذا نہیں ہے جیسا کہ گوئے نے کہا تھا۔ شخصیت 'دنیا کے بہاؤ کے ساتھ بہہ کر ہی بنتی ہے۔ اگر ہم فقط خود نگری سے کام لیں تو کہیں کے نہ رہیں 'چاہ ہمارا واحد شغف نفسیات ہی ہو۔ مستقل طور پر اپنا اندر دیکھنا ای طرح خطرناک ہے جیسے ٹینس کے کھیلنے والے کے لیے کھیلتے وقت فاصلے 'رفتار' زاویہ اور ضرب ای طرح خطرناک ہے جیسے ٹینس کے کھیلنے والے کے لیے کھیلتے وقت فاصلے 'رفتار' زاویہ اور ضرب کے متعلق سوچے رہنا یا پیانو بجانے والے کے لیے بجاتے ہوئے الگلیوں کی حرکات پر غور کرتے رہنا۔ دوست اس لیے مفید ہیں کہ وہ ہم پر ہنتے ہیں۔ ان رہنا۔ دوست اس لیے مفید ہیں کہ وہ ہم پر ہنتے ہیں۔ ان

کھیل کے قواعد سکھتے ہیں اور اس کھیل کے بہتر کھلاڑی بن جاتے ہیں۔ اگر آپ یہ چاہتے ہیں کہ لوگ آپ سے پیار کریں تو انکسار پردا سیجئے۔ اگر آپ اپنی تعریف کرانا چاہتے ہیں تو خودداری سے کام لیجئے۔ اگر آپ محبت اور تعریف دونوں کے متمنی ہیں تو اپ اندر خارجی انکسار کے ساتھ داخلی خودداری پردا سیجے۔ لیکن خودداری بھی منکسرالمزاجی بن سکتی ہے۔ یہ ہوسکتا ہے کہ کوئی شخص اسے نہ دیکھے اور نہ نے۔ بہت زیادہ چلاک بننے کی کوشش نہ کیجئے۔ چست فقرے 'اگر وہ دل آزاری کا باعث بنیں تو قابل نفرت ہوتے ہیں۔ ہمارا اصول یہ ہونا چاہیے کہ کی شخص کو غلط خابت نہ کریں۔ وہ بھیشہ اس کی بنا پر دل میں کینہ رکھے گا۔ ''پھی نہیں'' دنیا کی مفید ترین چزہے۔ اکثر اوقات یہ ایک اچھا کام ہے اور بھیشہ ایک انچھا کام ہے اور بھیشہ ایک تو ان کے ماتھ بھی بھی جبی کا کہ اسلوبی سے کریں اور اس کا چرچانہ کریں۔ خاموشی سے آگے بوسے اور غیر ضروری عداوت مول نہ اسلوبی سے کریں اور اس کا چرچانہ کریں۔ خاموشی سے آگے بوسے اور غیر ضروری عداوت مول نہ لیجئے۔ آگے بوسے ہوئے کہ وہ آپ کو بھشہ لیمن کرتے ہوئے' زندگی کو اکساتے ہوئے کہ وہ آپ کو بھشہ لیمن کرتے ہوئے' زندگی کو اکساتے ہوئے کہ وہ آپ کو بھشہ لیمن کرتے ہوئے' زندگی کو اکساتے ہوئے کہ وہ آپ کو بھشہ لیمن کرتے ہوئے' زندگی کو اکساتے ہوئے کہ وہ آپ کو بھشہ لیمن کیا دہ خوراد کمیں اور زندگی کے شعلہ کو اپ بچوں کی حفاظت میں چھوڑ وہ کامیں۔

لیکن اس پورے بیان میں ذہانت کہاں ہے؟ کیا شخصیت فقط جلتوں کا کھیل ہے جس میں عقل اور تخیل شریک نہیں ہو سکتے؟ کاش ایسے ہو تا۔ کیونکہ اس طرح شخصیت ایک آسان مسئلہ ہو جاتی اور فقط مضبوط جذبوں سے مضبوط انسان بن جاتے۔

لین حقیقت یہ نہیں ہے اور ایک کامل روح میں تخیل اس طرح جلوہ افروز ہوتا ہے جس طرح آگ میں روشنی۔ ہم تصورات میں کھو کتے ہیں لیکن ہم دور بنی سے بڑی بڑی فتوحات بھی حاصل کر سکتے ہیں۔ ایمرین کہتا ہے کوئی جنگ لڑنے سے پہلے نپولین یہ کم سوچتا کہ فتح پانے کے بعد وہ کیا کرے گا۔ "جب میں کی کیا کرے گا۔ "جب میں کی کیا کرے گا۔"جب میں کی لڑائی کا منصوبہ بنا تا ہوں تو میں ہر ممکن خطرہ اور مصیبت کو بڑھا چڑھا کر تصور میں لا تا ہوں"۔ تخیل ہمیں برباد کیا تھا' یا عمل سے پہلے بہت سے ہمیں برباد کیا تھا' یا عمل سے پہلے بہت سے امکانات کا جائزہ لینے ہے جمیں ہزاروں برباد یوں سے بچا سکتا ہے۔

عقل کا وظیفہ یہ ہے کہ وہ عمل کی رہنمائی کرے۔ جب یہ بذات خود ایک شغل بن جائے تو اللہ علی اور منطقی پیدا کرتی ہے۔ جنگ کا کوئی فیصلہ نہیں ہوتا اور عضلات اور شخصیت گلتے سرتے رہنے اور جب یہ ایک آرزو کا دو سری آرزو ہے کھیل 'ایک جبلت کی دو سری جبلت پر تقید' ایک جذبہ کا دو سرے جذبہ سے احتساب بنتی ہے تو انسان اس اعلی مقام پر پہنچتا ہے جمال اس کے ایک جذبہ کا دو سرے جذبہ سے احتساب بنتی ہے تو انسان اس اعلی مقام پر پہنچتا ہے جمال اس کے

عناصرادھرادھر گھوم بھرکے ایک وحدت'ایک ربط میں یکجا ہو جاتے ہیں اور ایک مربوط زاویہ نظر میں اور جامع طرزعمل میں جلوہ افروز ہوتے ہیں۔

ہاری جبلیں ہمارے بادبانوں کے لیے ہوا کا کام کرتی ہیں۔ لیکن اگر وہ بغیر کی روک ٹوک کے الگ الگ کام کریں تو وہ ہمیں غلاموں کی طرح اپنے بیچھے تھیٹی لے جائیں گ۔ کس نے وہ انسان نہیں دیکھاجو فقط ہوس یا فقط جنس یا فقط جنگ یا فقط پر گوئی یا فقط کھیل ہے؟ ہر جبلت کے لیے کامل آزادی شخصیت کو ختم کردے گی ،جس طرح اس نے سائرس کے نوجوانوں کو تباہ کیا تھا ،جنہیں عور تول نے پالا اور ان کی ہر خواہش کی تسکین کی اور اس طرح وہ کمزور انحطاط پذیر انسان بن گئے۔ اس لیے آرزو پر علم کے اثر میں جو خرد کی جان ہے ، شخصیت کی تنظیم کے سامان موجود ہیں۔ ہمیں ان دور اہوں میں سے ایک کا انتخاب کرتا ہے ، ونیا ہماری تربیت کرے یا ہم خود اپنی تربیت کریں۔ شخصیت جسیا کہ مل نے کہا تھا ''ایک مکمل طور پر منظم عن م''کانام ہے۔

ترکیب ہیشہ تجزیہ ہے مشکل ہوتی ہے۔ نفیات نے ابھی تک انبانی فطرت کا شرازہ کیا ہیں ہیں گیا، جے اس نے علیحہ بھیررکھا ہے۔ انبان کو بیان کرنا آسان ہے لیکن یہ بتانا کہ اسے کیا بنا چاہیے یا وہ کیو نکربدل سکتا ہے، مشکل ہے۔ ہم نے ایک عظیم مضمون کے فقط ایک بہلوہ بحث کی ہے، جو ہمارے پاس علم ہے۔ اب ہمیں فن کی ضرورت ہے تکہ ہم اپنے آپ کو از سرنو بنا ئیں، جس طرح ہم نے براعظموں اور ہمیں فن کی ضرورت ہے تاکہ ہم اپنے آپ کو از سرنو بنا ئیں، جس طرح ہم نے براعظموں اور سمندروں کو اپنے عزائم کے تابع کیا ہے، لیکن علم طاقت ہے اور ہر سائنس آخر کار ایک فن بن جاتی ہوتی ہے تاکہ اس کے نتائج مملکت انبانی کو وسیع کریں۔ آئندہ نسل میں لوگ اس طرح ول و والی فن بن برواس کی تعمیر کریے ہیں۔ انبانی جبلتی، ہواس کی تعمیر کریں گے جس طرح وہ آج جمازوں اور طیاروں کی تعمیر کرتے ہیں۔ انبانی جبلتی، ہواس بدلتی ہوئی دنیا میں ساکن اور جامد رہی ہیں، اختراعات کی اس تیز رفتار کا کتات میں شعوری طور پر بدلتی ہوئی دیا میں والے جاتی ہو انبان کی ذہنی طاقت بہت بڑھ گئی ہے حتی کہ آج کا ایک بنادی طور پر کسان کے سادہ ذہن سے مختلف معلوم ہو تا ہے۔ کی دن ہمارے دہن مطابق مارے ذہن گارے اللہ خارے مقاصد 'ہماری صلاحیتوں کے مطابق معلوں کے مطابق مطاب کے اور ہمارے مقاصد 'ہماری صلاحیتوں کے مطابق ہو جائیں گے۔ اس وقت ہم انبانوں کی طرح زندہ رہیں گے۔



حصه بيجم

#### ا- فلسفون كاجمالياتي شعور

اناطول فرانس نے کہا: "میں نہیں مانتا کہ ہم بھی بھی یوری طرح یہ جان سکیں گے کہ کوئی چز کو تکر حسین بنتی ہے"۔ اس عظیم فنکار اور عالم کاب خیال شاید ہمیں مسکہ جمالیات سے منحرف كردے۔ پھر بھى ہم اس مسللہ كى بيروى كريں كے تو محض اس خيال سے كہ فلسفہ ميں كوئى بات تيقن ہے نہیں کی حاکتی۔

یہ عجیب ی بات ہے کہ فلفہ اور نفیات نے اس مسلہ پر زیادہ توجہ نہیں دی- ہردل حسن کی پکار سنتا ہے لیکن حسن کی توجیہ چند ہی لوگ کرتے ہیں۔ وحثی لوگوں کو موٹے ہونٹوں اور كرے زخموں ميں حسن نظر آيا ہے۔ يونانيوں كو حسن شباب اور توازن ميں وكھائى ويتا تھا اور رومیوں کے نزدیک تناسب عظمت اور طاقت کا نام حسن تھا۔ احیائے علم نے اے رنگ میں دیکھا اور جدید روح کو مرسیقی اور رقص میں اس کا جلوہ نظر آیا۔ ہر جگہ اور ہر زمانہ میں لوگ کی نہ کی حن سے متاثر ہوئے ہیں اور اس کی کھوج میں انہوں نے کئی زندگیاں صرف کر دی ہیں لیکن مرف فلیوں نے اس کی فطرت معلوم کرنے اور اس کی طاقت کاراز دریافت کرنے کی کوشش کی

ہے۔

یہ مسئلہ دراصل نفیات کا مسئلہ ہے۔ لیکن ما ہرین نفیات نے اسے فلسفہ کے پرد کررکھا

ہے اور ہرسائنس اپنے ان مسائل کو فلسفہ کے سپرد کردیتی ہے جنہیں وہ خود حل نہیں کر سکتی (اس

لیے اہم ترین مسائل فلسفہ کے ماتحت آتے ہیں اور اس کے پاس بے کیف ہونے کی وجہ جواز کم

ہے) جدید سائنس کا تعصب مادیت اس کے تمام واقعات کے مقداری قوانین نے اسے حن کی
طرح کے غیر مرکی حقائق کے متعلق بے بس بنا دیا ہے۔ جب تک کہ حیاتیاتی نظریہ کو نفسیات قبول

ہیں کرتی 'جمالیات کے مسئلہ کا صحیح مقام متعین نہیں ہو سکتا۔ فی الحال فلسفہ کو سے حق ماصل ہے کہ

منیں کرتی 'جمالیات کے مسئلہ کا صحیح مقام متعین نہیں ہو سکتا۔ فی الحال فلسفہ کو سے حق ماصل ہے کہ

ان معاملات میں دخل دے جن میں سائنس دخل دینے سے ڈرتی ہے اور جب حس پچھ دیر کے

سوکھی ہڑیاں کی قدر لرزا مختی ہیں۔

سوکھی ہڑیاں کی قدر لرزا مختی ہیں۔

تاہم فلفیوں نے اس ول فریب مضمون کی طرف زیادہ توجہ نہیں کی اور اسے گوشہ گمائی میں چھوڑ دیا۔ اس میں فطرت پرستی کے کچھ عناصر موجود ہیں جو نہ ہمی لوگوں کے مزاج کو راس نہیں آتی تھی۔ اس کی نوعیت اس قدر غیر معقول ہے کہ مشکک عقل پرست اس سے متاثر نہیں ہوئے۔ باؤم گارٹن نے 'جو پہلا مفکر تھا' جس نے حسن کی فطرت کو ایک علیحدہ موضوع سمجھ کراسے جمالیات کا نام دیا' اس نے اسے فلفہ کے مضامین میں شامل کرنے کی معذرت کی۔ یقینا اسے اندیشہ تھا کہ نام کو ایک علمی انداز دینے کے باوجود اس کے فلفہ کے نا ظروں کا ذہن اصنام اور حسین عور تول کی طرح کی شرمندگی سی تھی۔

حتی کہ قدیم بونان میں 'جمال حسن کی تخلیق کشرو وافر تھی اور وہ محترم بھی سمجھا جاتا تھا اور فلفی اس کے حسین میلان کی گرائیوں تک پہنچنے میں ناکام رہے 'پا کتھا گورس نے جمالیات کا کھیل ' موسیقی کو ریاضی کی نسبتوں میں تحلیل کر کے کھیلا اور کا کتات کو ایک توازن سے منسوب کیا۔ سقراط سے قبل کے بونانی ڈارون سے پہلے کے سائنس وانوں کی طرح حسن کو طبیعیات اور ریاضی کی اصطلاحوں میں تحلیل کرتے تھے۔ موسیقی ان کے نزدیک اصوات کی تر تیب تھی اور مرکی حسن متاسب نسبتوں کی تر تیب تھی اور مرکی حسن متاسب نسبتوں کی تر تیب کا دو سرانام تھا۔

افلاطون'جو بنیادی طور پر ایک ما ہراخلاق تھا (جو اپنے ہموطنوں کے انحطاط کو رد کنا چاہٹا تھا) دو سری انتہا پر چلا گیا اور اس نے حسن کو نیکی کا مترادف قرار دیا۔ فن اس کے خیال ہیں اخلاقیات کا ایک حصہ تھا اور موسیقی کے تعلیمی فوا کد کے سوا اس کی جنت الارض ہیں ننون لطیفہ کا دخل کم ہی تھا۔ ارسطو کے فلسفہ میں ہمیں اس سوال کا جواب ملتا ہے۔ حسن' توازن' ناسب اور ایک مربوط کل میں اجزا کی فطری ترتیب کا نام ہے۔ یہ وہ تصور ہے جو "جزو کے کل سے ربط" کے اس تصور کے ساتھ خوشگوار طور پر ہم آہنگ ہے 'جو ہم نے ان ابواب میں بیان کیا ہے اور یہاں ہم کلیہ طرازی کی ترغیب کی مدافعت نہیں کر کتے۔ لیکن توازن اور تناسب 'لظم اور وحدت روح کو کیوں مسرور کرتی ہیں؟ یہ سوال ہمیں ہمارے کلیوں کی زدسے پرے لے جاتا ہے۔

و کلمین اور بسنگ نے ان جوابوں پر کچھ اضافہ نہ کیا اور اس مسئلہ میں یو تانیوں کی اندھا دھند قیادت منظور کرلی۔ حسن و جمال کا مسئلہ مساخت اور ہیئت ' ترشے ہوئے سنگ مرمراور پیاڑوں پر ابھرتے ہوئے مندروں کا مسئلہ رہا۔ اور یہ پار تعینوں اور اس کی آرائشوں کے لیے مخصوص بن گیا۔ یہ حقیقت کہ کوئی صنم کسی گرم اور زندہ حسن کی نقل ہے اور حسن کا راز نقل سے زیادہ اصل میں مضمرہے 'ان درشت اور علمی ذہنوں کے لیے قابل قبول نہیں تھی۔

کان اور شونبار کے یہاں ایک نئی لے سائی دیتی ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ حن وہ صفت ہے جس کے ذریعے کوئی چیز اس کے فوا کد سے قطع نظر جمیں پند آتی ہے۔ جو ہم میں ایک بے عزم تفکر ایک بے غرض مسرت کو اکساتی ہے۔ اس معروضی اور غیر جانبدار مشاہدہ میں شونبار کے نزویک جمالیاتی اور فنی کمال کے اسرار پنہاں ہیں۔ ذہن کچھ وقت کے لیے آرزو سے آزاد ہو جا تا ہے اور ان افلاطونی اعیان کا شعور پیدا کرتا ہے جو عالگیرعزم کے خارجی پہلو ہیں۔ لیکن ہیگل ہمیں پھر بو تانیوں کی طرف لوٹا کر لے جا تا ہے۔ حسن پھر کڑت میں وحدت 'مادہ کی ایمیت کے ذریعے تشخیر اور کسی الدیاتی مقصد کے حیاتی اظہار میں تحلیل ہو جاتا ہے۔ تو یہ کیا عجب ہے کہ ونیا کی سب سے اور کسی الدیاتی مقصد کے حیاتی اظہار میں تحلیل ہو جاتا ہے۔ تو یہ کیا عجب ہے کہ ونیا کی سب سے اور کسی الدیاتی مقصد کے حیاتی اظہار میں تحلیل ہو جاتا ہے۔ تو یہ کیا عجب ہے کہ ونیا کی سب سے نیاوہ ہے کیف کتابیں حسن کے بارے میں کاحی گئی ہیں۔

### ۲- حوانول میں جمالیاتی احساس

مکن ہے کہ یہ نظریہ سرے سے غلط ہو۔ غالبا حسن' زندگی کا وظیفہ ہے' مادہ اور ہیئت کا منیں۔ شاید جہاں ریاضی اور طبیعیات ناکام رہے ہوں' حیاتیات ہماری مدو کرے۔

آئے ہم حیوانوں کا مطالعہ کریں اور احساس حسن کے سرچشمہ تک پہنچیں۔ ہمارا یہ خیال غلط ہے کہ فقط انسان ہی کو جمالیاتی احساس ودیعت کیا گیا ہے۔ بہت سے حیوان اس بے پر وبال دویائے سے زیادہ حسین ہیں جو دنیا پر حکومت کرتا ہے اور غالبا وہ ہمیں مقارت کی نظرے دیکھتے ویا نظرے دیکھتے ہیں کہ احساس حس فقط ہم رکھتے ہیں کیونکہ ہم حسن کو نظر اور بینائی کے ساتھ ہیں۔ ہم یہ سمجھتے ہیں کہ احساس حس فقط ہم رکھتے ہیں کیونکہ ہم حسن کو نظر اور بینائی کے ساتھ وابستہ کرتے ہیں۔ حیوانوں میں جمالیاتی کر زش شامہ کے ذریعے پیدا ہوتی ہے۔ موسیو ہر جرٹ کا کتا وابستہ کرتے ہیں۔ حیوانوں میں جمالیاتی کر زش شامہ کے ذریعے پیدا ہوتی ہے۔ موسیو ہر جرٹ کا کتا ہوابہ تکتے کی بو نمایت لذیذ ہو ہے۔ اس کے لیے انسانوں کی بو یقیدنا نمایت ناخوشگوار ہوگی۔

جانے کے ظاف سبق عاصل کرنا چاہیے)

حیوانوں کی آنکھیں بھی حسن کی حساسیت رکھتی ہیں۔ ڈارون کہتا ہے کہ ''پچھ پرندے ایے گھونسلوں کو رنگین پتوں اور گھونگوں' پھروں اور بروں اور کپڑے کے ان مکڑوں سے سجاتے ہیں جو انسانوں کے گھروں میں یائے جاتے ہیں"۔ مرغ فردوس اپنے شریک زندگی کے لیے خاص گھو نبلابتا آ ہے جو تھنی جھاڑی ہے ڈھکا ہو تا ہے اور اس کے فرش پر گھاس پھونس چنی ہو تی ے۔ وہ قری چشمہ سے سفید کنکر لا کر فنکارانہ طریق پر دو رویہ رکھتا ہے۔ وہ دیواروں کو چمکدار یوں' سرخ بیریوں اور دوسری خوبصورت چزوں سے آرات کرتا ہے۔ آخر میں وہ دروازے کو دریائی صدفیوں اور در خثال عگریزوں ہے ایک حسن وو قار بخشا ہے۔ یہ وہ قصر ہے جو مرغ فردوس ا بی محبوبہ کے لیے تیار کر تا ہے۔ بوش کہتا ہے: "صرف ایک مرتبہ اس محل کو دیکھنے سے یہ یقین ہو جاتا ہے کہ حن و جمال سے لطف اندوز ہونا اس پر ندے کی قطرت میں داخل ہے"۔ پچھے پر ندے انے آپ کو آئینہ میں دیکھتے ہیں۔ آئینہ کو سورج کی روشن سے جیکائے تو بہت سے چکاوک جمع ہو جائیں گے۔ باوجود گولیوں کی بوچھاڑ کے 'یہ پرندے اندھی آرزوے متوالے ہو کراس کی جانب بردهیں گے۔ مینا' بہاڑی کوا اور دو سرے پرندے' چکدار اشیاء جاندی اور جوا ہرات چراتے ہیں۔ خود پیندی بختس یا ہوس۔۔ کون انہیں اس حرکت پر مجبور کرتے ہیں کوئی نہیں جانا۔ لیکن مردہ چزوں میں حسن دیکھنے کی صلاحیت صرف چند جانوروں میں پائی جاتی ہے۔ اور ان کا جمالیاتی شعور معمولی اور ٹانوی ہوتا ہے۔ اس حساس فکر مندی کے مقابلہ میں جو ز مادہ کے سامنے عمد تاسل میں خود نمائی کے لیے ظاہر کرتا ہے 'ڈارون کہتا ہے ''اکثر حیوانوں میں احساس حسن صرف جنس مخالف کی کشش تک ہی محدود ہو تاہے"۔ ہمارے مطالعہ کے لیے اس منگسرالمزاج سائنس دان کا یہ سادہ قول نمایت مفید ہے۔ آگر

ڈارون صحیح کہتا ہے تو یہ بات ظاہر ہے کہ احساس حن 'جنسی کشش سے پیدا ہو تا ہے۔ حسین چزوہ ہے ہم جنسی طور پر پند کریں اور اگر دو سری چزیں ہمیں حسین معلوم ہول تو وہ محض ٹانوی طور پر اور جمالیاتی احساس کے اس سرچشمہ سے وابستگی کی بنا پر حسین معلوم ہوتی ہیں۔ جب شوپنار اپنے مضمون "حسین کی مابعد الطبیعیات" میں اپنے مخصوص انداز میں کہتا ہے "حسین چز سے لذت اندوز ہوتا عزم سے تعلق کے بغیر کیو کر ممکن ہے؟" اس کا جواب ہے کہ یہ ممکن نہیں۔ حسین چز بوشیدہ طور پر ہمارے عزم سے وابستہ ہے اور شوپنار کے اپنے مفروضوں کے مطابق فرد حسین چز میں جبین چز ہوشیدہ طور پر ہمارے عزم سے وابستہ ہے اور شوپنار کے اپنے مفروضوں کے مطابق فرد میں جبین چز ہوشیدہ طور پر ہمارے عزم سے وابستہ ہے اور شوپنار کے اپنے مفروضوں کے مطابق فرد میں جبین چز ہوشیدہ طور پر ہمارے عزم سے وابستہ ہے اور شوپنار کے اپنے مفروضوں کے مطابق فرد میں جبی بنیادی عزم 'عزم تناسل ہے۔

### س- بنیادی حسن-اشخاص

سب سے پہلے کوئی چیز اس لیے حسین ہے کہ ہم اس کی آرزد کرتے ہیں۔ ہم کی چیز کی اس لیے آرزد نہیں کرتے کہ وہ حسین ہے بلکہ ہم اسے اس لیے حسین سمجھتے ہیں کیونکہ وہ ہماری آرزد کامقصد ہے۔

کوئی چرجو ہماری فطرت کے کسی اساسی احتیاج کو پوراکرتی ہے اس میں جمالیاتی حقود ہے اس میں جمالیاتی حقود ہے اس موجود ہیں۔ بھوکے انبان کے لیے کھانے کا ایک طشت اسی قدر حسین ہے جتنی کہ ایک خوش خور طالب علم کے لیے ایک بالغ عورت۔ طالب علم کو ذرا بھوکار کھئے تو حسین سے حسین عورت کے لیے اس کا ذوق بھی کند ہو جائے گا۔ وہ اسے صرف کھانے کی ایک چیز سمجھے گا۔ (یہ بلیادی بھوک ہمیشہ ہماری محبت میں قائم رہتی ہے) اس مصف کے لیے جس نے کئی برس اپنی تعنیف کے چوپنے کی آرزو کی ہو اس کی پہلی شائع شدہ تصنیف اسے اس قدر حسین معلوم ہوگ کہ کوئی ذہین قوم اسے ضائع کرنا گوارا نہیں کرے گی۔ لیکن ایک کسان یا کارندے کے لیے جو کتابیں کوئی ذہین قوم اسے ضائع کرنا گوارا نہیں کرے گی۔ لیکن ایک کسان یا کارندے کے لیے جو کتابیں کسفے سے زیادہ حشیت نہیں رکھتا ہے۔ حسین چیزہ ہے دوانے ادنی مظام میں اس چیز کا حسیاتی پہلو جس سے دہ اس دہ کی قوی آرزو کی تسکین کرتی ہے۔ در حقیقت وہ مفید چیزے محض شدت حاجت میں ہے جو ہماری کی قوی آرزو کی تسکیین کرتی ہے۔ در حقیقت وہ مفید چیزے محض شدت حاجت میں ہے جو ہماری کی قوی آرزو کی تسکیین کرتی ہے۔ در حقیقت وہ مفید چیزے محض شدت حاجت میں ہی جو ہماری کی قوی آرزو کی تسکیین کرتی ہے۔ در حقیقت وہ مفید چیزے محض شدت حاجت میں ہے جو ہماری کی قوی آرزو کی تسکیین کرتی ہے۔ در حقیقت وہ مفید چیزے محض شدت حاجت میں

نیٹے نے کہا تھا کہ حین اور فتیج حیاتیاتی تصورات ہیں۔جو چیز نسل کے لیے مفزرہی ہے برصورت ہے۔ ہم شکر اس لیے نہیں کھاتے کہ وہ میٹھی ہے بلکہ اس لیے کہ اس میں ہمیں طاقت کا ایک اہم مافذ ملتا ہے۔ تمام مفید چیزیں کچھ وقت کے بعد حین بن جاتی ہیں۔ مشرقی ایشیا کے لوگوں کوگلی سردی مجھلی پند ہے اس لیے کہ یہ واحد غذا ہے جس میں انہیں تا سروجن ملتی ہے۔ سدرلینڈ کتا ہے کہ ''آسان اس لیے نیلا نہیں کہ ہماری آنکھوں کو خوشگوار معلوم ہو لیکن ہماری آنکھیں آسان کی نیلاہٹ سے خوگر ہو کراہے پیند کرنے لگی ہیں۔ تمام ہیں اور رنگ ہمیں اس قدرلذت پہنچاتے ہیں' جس قدر کہ وہ ہماری نسل کے تجربہ میں عام ہو چکے ہوں۔ سبز گھاس اور نیلا آسان حسین ہیں لیکن عادت ایک سبز آسان اور نیلی گھاس کو بھی ہمارے لیے بیندیدہ بنا کتی تھی۔

ظاہرہے کہ حن 'افادہ کے برعکس تسکین کی شدت سے وابسۃ ہے جو آرزد کی شدت کو آئینہ دار ہے۔ کنجوس کے لیے مال و زر مفید نہیں 'حسین ہیں۔ ہروہ چیز حسین ہے جو شخصیت کو متحرک اور توانا بنائے۔ اس لیے روشن ' ترنم اور زم کس حسین ہیں۔ بدصورتی ہماری توانائی کو کم اور ہمارے ہاضمہ اور اعصاب کو خراب کرتی ہے 'کراہیت پیدا کرتی ہے ' وانت کھٹے کرتی ہے یا شاعروں کو انقلاب کی دعوت دیتی ہے۔ ستیانا کہتا ہے کہ حسن لذت معروضی ہے یا جیسا کہ شینڈ طال نے غیر شعوری طور پر ہابز کی پیروی ہیں کما تھا کہ ''حسن لذت کا امکان ہے''۔

جس طرح قوموں میں فن افراط دولت اور بیار طبقہ کی نمود کے بعد پیدا ہو تاہے'ای
طرح فرد میں بھی فن اس وقت پیدا ہو تاہے جب اسے بھوک نہیں ستاتی اور جنسی تحریک بڑھ جاتی
ہے۔ اس کا وفور احساس حسن میں بھی ظاہر ہو تا ہے۔ ہمارا احساس حسن ہماری جنسی قوت کے
ساتھ گھٹتا بڑھتا ہے۔ محبت اسی قدر حسن کی تخلیق کرتی ہے جس قدر کہ حسن محبت کی تخلیق کرتا
ہے۔ ہرعاشق اپنی محبوبہ کو حسین ترین عورت سمجھتا ہے۔ ڈی گورمونٹ کہتا ہے ''ایک بھدے
مینڈک سے پوچھے کہ حسن کیا ہے؟ تو وہ جواب دے گا کہ میری مادہ جس کی دوگول آئیس اس کے
مینڈک سے نکلی ہوتی ہیں'جس کا منہ چیٹا' بیٹ زرداور پیٹھ بھوری ہے''۔

حن اس قدر واضح طور پر محبت ہے متعلق ہے کہ وہ جنس انسانی میں جم کے ان حصوں پر جنی ہے جن کی حیثیت ٹانوی جنسی صفحات کی ہے۔۔۔ مثلاً سینہ 'بال' کو لیے 'جم کے دل آویز خطوط اور نرم و گداز آواز۔ اپ مردوں کی نظر میں زیادہ دل آویز بننے کے لیے ادفیا نسل کی عور تیں مصنوی طور پر ان حصوں کو بردھادیتی ہیں اور اعلیٰ نسل کے لوگ کچھ عرصہ کے لیے اخفا کا رویہ اختیار کرتے ہیں۔ کیونکہ اخفا' مبالغہ کی طرح موثر ٹابت ہو تا ہے۔ لباس پمننا (حیا کی طرح) حن میں اضافہ کرتا ہے۔ کیونکہ یہ مدافعت کی ایک صورت ہے اور مدافعت آر زو کو بھڑکا تی ہے۔ ستیانا کہتا ہے کہ "دیویاں اپنا لباس نہیں آثار سکتیں کیونکہ ان کی صفات ہی ان کی ذات ہوتی ہیں "۔ غالبا ستیانا نے مختاط انداز میں ہیہ بات کہنے کی کوشش کی ہے کہ جدید' مہذب اور تخیل زمانہ میں لباس حسن کے لیے لازمی ہے۔

ماری نسل کے لیے عورت کا حن 'حن کی بھڑین صورت ہے جو دو سری صورتوں کا

سرچشمہ اور معیار ہے۔ تاکیس میں پاپنوچ کا تصور اس سے کہتا ہے ''میں عورت کا حسن ہوں۔ بے وقوف' تو مجھ سے بھاگ کر کمال جائے گا؟ تو میری مثال پھولوں کی تب و تاب میں' تھجور کے درختوں کے کیف اور حسن میں' کبوتروں کی پرواز' غزالوں کی لیک' ندیوں کی لہروں اور چاند کی نرم اور لطیف روشنی میں دیکھے گا۔ اگر تو آئکھیں بند کرلے تو مجھے تو اپنے اندر پائے گا'۔

اگریونانی معیار اور محرکات غالب رہتے تو مرد کا حسن ہمارے جمالیاتی شعور پر متسلط رہتا۔
یونانی دوسی یونانی محبت پر غالب تھی۔ اسپارٹا اور انتھنز میں حسن کا آدرش خوبصورت اور بماور جوان تھا۔ اس لیے یونانی آرٹ کامل مرد کی رفعت کا آئینہ دار تھا اور اس میں کھیل کے میدان کی جوان تھا۔ اس لیے یونانی آرٹ کامل مرد کی رفعت کا آئینہ دار تھا اور اس میں کھیل کے میدان کی جھک نظر آتی تھی۔ لیکن ہمارا احساس حسن ہمارے دلوں اور زندگیوں پر عورت کے غلبہ کی عکاس کرنا ہے۔ اگر بھی بھی مرد کا حسن ہمیں اس زمانہ میں بھی متاثر کرتا ہے تو وہ اس لیے کہ محبت کا وہ عضر تقویت بکڑے جس کا اظہار دوستی کے رابطہ میں ہوتا ہے۔

عورت حن کا سرچشمہ اور معیار اس لیے بنتی ہے کہ اس کے لیے مرد کی محبت عورت کے بے مرد کی محبت کے مقابلہ میں زیادہ گری اور مخضر ہوتی ہے اور مرد کی آرزد کی شدت عورت کے بے باہ حن کی تخلیق کرتی ہے۔ عورت مرد کے اس تصور کو تشلیم کرتی ہے کہ وہ مرد سے زیادہ حمین ہے اور چونکہ وہ ملکیت پانے سے زیادہ محبوب بننے کی خواہش مند ہے' اس لیے وہ اپنا اندر ان کوشش صفات کو اجا گر کرتی ہے جو آرزد کو تند و تیز بناتی ہیں۔ نیز یہ کہ عورت مرد میں حن تلاش میں کرتی اور نہ اپنے محبوب میں اس کا تصور کرتی ہے۔ وہ اس میں طاقت اور بچوں کے تحفظ کی ملاحیت ڈھونڈتی ہے اور یہ قابلیت کہ وہ دنیا کے خزانے اس کے قدموں میں لا ڈالے۔

حن کی آرزو سے وابعثگی کی ایک عمرہ علامت یہ ہے کہ جب محبوب چیز حاصل ہو جاتی ہے ہوت کی الک ہوتے ہیں کہ اس کے حن کا احساس کم ہو جاتا ہے۔ بہت کم مرداس فلسفیانہ صفت کے مالک ہوتے ہیں جو اس چیز کو بھی چاہیں جو ان کے پاس موجود ہے اور اس سے بھی کم لوگ اس چیز ہیں حن پاتے ہیں جو اردو کو متحرک نہیں کرتی۔ اکثر زندگیاں یو نمی بسر ہوتی ہیں۔ تاہم اگر موت ہم سے ہمارے شریک اردو کو متحرک نہیں کرتی۔ اکثر فیاں یو نمی بسر ہوتی ہیں۔ تاہم اگر موت ہم سے ہمارے شریک اردو کھر سے بھڑک اردو کھر سے بھڑک اور مردہ حن کو جلا دے گی۔ یہ کتنی عجیب بات ہے کہ وہی چرہ جو ہمارے لیے بے کیف اور مردہ حن کو جلا دے گی۔ یہ کتنی عجیب بات ہے کہ وہی چرہ جو ہمارے لیے بے کیف اور مردہ حن کو جلا دے گی۔ یہ کتنی عجیب بات ہے کہ وہی چرہ جو ہمارے لیے بو تو اثر اور اعادہ سے تھک نہ چکی ہوں' ردمان و مخت کی اور مختم کی آئمیں یہ صلاحیت عطاکرے کہ ہم اپنے شریک زندگی کو اس طرح رکھے ہیں۔

### سم- النوى حسن- فطرت

محبت محبت عن کی ماں ہے اس کا بچہ نہیں۔ وہ چیزوں کے نہیں 'انسانوں کے اساس حن کی واحد مافذ ہے۔ لیکن ہم ان لا کھوں چیزوں کے حسن کی کیو نکر توجیہ کر سکتے ہیں جو ہمیں حسین معلوم ہوتی ہیں لیکن ان کا محبت سے کوئی تعلق نہیں ہوتا؟ ہم خارجی دنیا کے بے پناہ حسن کی وضاحت کیو نکر کریں؟

جس طرح ہاری لغات میں بعض الفاظ کے معنی اساسی اور بعض کے ٹانوی ہوتے ہیں'
اسی طرح ہر جبلت کے بنیادی اور ٹانوی مقاصد اور لذات ہوتی ہیں۔ غذا حاصل کرنے کی جبلت ملکیت کی عام جبلت بن جاتی ہے' جو ہر باقدر چنز کو حاصل کرنا چاہتی ہے۔ غذا یا محبوب کے لیے لڑنے کی جبلت ایک عام جبلت پرکار بن جاتی ہے' جس میں لڑنا آپ اپنا انعام ہے۔ اس طرح جمالیاتی جذبہ بھی محبوب سے محبوب کے ساتھ متعلق چیزوں' اس کی عادات واطوار' اس کے قول و مثل کے انداز اور اس کی مملوکہ اور مشابہ چیزوں پر پھیل جاتا ہے۔ تمام دنیا محبوب کے حس میں شرکت کرنے گئی ہے۔

ان چیزوں پر غور کر وجو ہمارے کمس کو حسین معلوم ہوتی ہیں۔ مدور چیزیں' نرم اور ملائم چیزیں' خمیدہ چیزیں' یہ ہمیں کیوں لذت دیتی ہیں؟ کیا محض اس لیے کہ وہ مدور' ملائم یا خمیدہ ہیں؟ اور ایک مربع بعض اذہان کے لیے حسین ہو سکتا ہے جس طرح ارسطو کے لیے وہ عدل کی علامت تھا' یا کیا ہم مدور اور خمیدہ اور ملائم اشیا کو اس لیے پند کرتے ہیں کہ وہ ہمیں محبوب جنس کے جسمانی خطوط کی یا دولاتے ہیں۔

ذراحن شامہ پر غور کرو۔ ہم صاف جسموں کی پاکیزگی مپھولوں کی خوشبویا خوشبو کی مستی
سے کیوں لذت اندوز ہوتے ہیں؟ کیا اس لیے کہ جنسی انتخاب پہلے شامہ کے ذریعہ کام کرتا تھا؟
پھول پودوں کے تناسلی عناصر کو محفوط رکھتے ہیں اور ہماری محبوب خوشبو کیں (ترکیمی کیمیا کے وجود
سے پہلے) بعض قرمانی کے جانوروں کے اعضائے تناسل سے بنتی ہیں۔ ہرعورت دلوں کو مسخر کرنے
والی خوشبو کی استعمال کرنے کے فن سے واقف ہے۔

ذراحن سامعہ پر غور کرو- ہماراحن صوت کا تصور وراصل مجبوب کی آوازاور نفہ ہے پیدا ہوائے۔ "عورت میں نرم آواز ایک نمایت حمین شے ہے" اور اس کے دیدارے نیادہ خوش آئند اور جاذب ہو سکتا ہے۔ ایک درشت آواز ہے کسی سڈول جم کی جاذبیت آدھی رہ جاتی ہے۔ مانٹے گازا کہتا ہے کہ مجھ عورتوں کی آوازیں نمایت تکلیف دہ ہوتی ہیں۔ اس کے برعس عورت بعول ایک باریش نر آواز کو پند کرتی ہے کیونکہ بالعوم وہ حس سے زیادہ طاقت کو پند

کرتی ہے اور مرد کی پرشوکت آواز' جو کہ قوت کے جنسی انتخاب سے پیدا ہوئی ہے' تحفظ اور فراوانی کی ضامن ہے۔

ممکن ہے کہ آواز ابتدا میں جنس کی پکار ہو۔ ایک حساس کان مینڈکوں کے ٹرانے اور پرندوں کے چپجانے میں 'ہو مرکی شاعری کی متنوع موجیس اور شیکے پئر کے تصور کے سمندر س سکتا ہے۔ آواز سے نغمہ پیدا ہوا جو لازمی طور پر محبت سے وابستہ ہے (اگرچہ نذہب اور جنگ نے اسے کسی قدر چرا لیا ہے) نغمہ سے رقص پیدا ہوا جو کہ محبت کی ایک رسم ہے اور نغمہ و رقص نے موسیقی سے جنم لیا۔

اس عشقیہ ابتدا ہے موسیقی دور دراز تک پھیل گئی اور ابھی تک وہ اپ سرچشمہ ہے وابستہ ہے اور کوئی لڑکی اس کے بغیر محبت نہیں کر سکتی۔ وہ لڑکی جو موسیقی کے ذریعہ اظہار محبت کرتی ہے 'شادی کے بعد چند برس تک پیانو کے قریب نہیں پھٹکتی۔ جب ایک حیوان مسخر ہوچکا ہو تو اسے اور مسحور کرنے سے کیا فائدہ؟ مرد جو اپنی محبوبہ کے سامنے بلند آواز ہے گیت گا تھا'شادی کی کڑی ذمہ داریوں کے بوجھ تلے دب کر اپنی موسیقی کی صلاحیتیں کھو دیتا ہے اور محض مجبور آسڑے ونکی 'شوئن برگ اور رچر ڈسڑاؤس کی صحبت میں بیٹھتا ہے۔

لیکن فقط محبت حسن سامعہ کے ان پہلوؤں کی توجیہ نہیں کر سکتی۔ ترنم کی لذت ایک خود مختار عضر ہے۔ تنفس کی آمدور فت ول کی دھڑ کن 'حتی کہ جسم کا دو طرفہ توازن ہمیں آواز کے مترنم زیروہم کی طرف ماکل کرتا ہے اور صرف جزبہ محبت ہی نہیں بلکہ ساری روح اس سے تسکین باتی ہے۔ ہم گھڑی کی ''نک ٹک" اور قدموں کی باقاعدہ چاپ میں ترنم تلاش کر لیتے ہیں۔ ہم جھولنے 'رقص 'شعر' بازگر دانی اور صنعت تضاد سے لذت اندوز ہوتے ہیں۔

موسیقی اپ ترنم ہے ہماری ڈھارس بندھاتی ہے اور اپ فراز میں ہمیں ان دنیاوں میں لے جاتی ہے جو اس دنیا سے کم ظالم ہیں۔ یہ دکھ کو دور کر سکتی ہے 'ہاضمہ کو بهتر بنا سکتی ہے 'مجت کی تحریک کر سکتی ہے اور مفرور دیوانوں کو پکڑنے میں مدد دے سکتی ہے۔ اس کے ذریعہ پیراگوے کے لیوعیوں نے اعذین غلاموں کے کام میں اضافہ کیا اور اس کی تلخی کو کم کر دیا۔ اس کے ذریعہ ایک سپائی ایک متر نم تسکین کے ساتھ موت کے منہ میں جا سکتا ہے۔ ہائیڈین نے کسی جرنیل سے زیادہ ایس برگ خاندان کی خدمت کی اور یہ کوئی نہیں جانتا کہ زار روس کی فوجوں کی ہمت ان کے عظیم قوی ترانے کی کس قدر رہیں منت تھی۔ تھورو کا خیال تھا کہ موسیقی سے زیادہ انقلاب آفریں کوئی چیز نہیں اور وہ جران تھا کہ ہمارے دو سرے ادارے اس کی کیو کر تاب لا سکتے ہیں۔ تھورو ایک پیز نہیں اور وہ جران تھا کہ ہمارے دو سرے ادارے اس کی کیو کر تاب لا سکتے ہیں۔ تھورو ایک انقلابی تھا۔ موسیقی ہمیں انفعال کی کیفیت میں ڈھال سکتی ہے یا عمل پر آمادہ کر سکتی ہے۔ ٹالٹائے انقلابی تھا۔ موسیقی ہمیں انفعال کی کیفیت میں ڈھال سکتی ہے یا عمل پر آمادہ کر سکتی ہے۔ ٹالٹائے

نے گوری سے کما تھا: جمال تم غلام رکھنا چاہو وہاں تہمیں زیادہ سے زیادہ موسیقی ہم پہنچانی چاہو وہاں تہمیں زیادہ سے زیادہ موسیقی جم پہنچانی چاہیے۔ کیونکہ موسیقی ذہن کو کند کر دیتی ہے۔ یہ بو ڑھا روسی پیورتن افلاطون سے قطعی اتفاق کرتا ، جس کی جنت الارض میں کوئی شخص سولہ برس کی عمرکے بعد موسیقی سے لطف اندوز نہیں ہوسکتا تھا۔

آخر میں ذراحس بصارت یر غور کرد-جب انسان نے قد استوار پایا تو شامہ نے اپنی طاقت اور قیادت کھو دی اور بصارت نے جلدی ہی جمالیاتی احساس پر غلبہ یا لیا۔ حسن بصارت بھی حسن سامعہ کی طرح ایک محبوب عورت کے حسن سے بہت دور ہے اور ہم پھر مسئلہ جمالیات کے مرکز پر پنچ گئے ہیں۔ خمیدہ خطوط توازن و تناسب اور کثرت میں وحدت' مختص حسن کا سبب ہیں یا جمیدہ؟وہ بنیادی حثیت رکھتے ہیں یا ٹانوی؟ کیا ہم عورت سے اس لیے محبت کرتے ہیں کہ وہ توازن'وحدت اور ہریر کششن رنگ کا مجسمہ ہے؟ یا یہ صفات جہاں بھی ہم انہیں دیکھیں' ہمیں اس لیے متاثر کرتی ہیں کہ سے ہمیں زن کامل کی یا د ولا تی ہیں۔ ہم کتے ہیں کہ ''اس عورت کی گردن بطح کی مانند ہے ''ادر اس طرح ہم بطح کو حسن کا معیار بنا دیتے ہیں۔ غالبًا شروع میں ہم یہ محسوس کرتے تھے کہ اس بطح کی گردن ایک حسین عورت کی گردن کی مانند ہے۔ حسین چیزوہ ہے جس سے محبت کی جائے۔ غالبا فن کا سرچشمہ حیوان یا انسان کی میہ صلاحیت ہے کہ وہ ان رنگوں کی نقالی کرتے ہیں جو قدرت زمانہ تناسل میں طائر وحیوان میں پیدا کرتی ہے اور جو محبوب کی نظروں کے سامنے حیکتے دکتے ہیں۔ جیسا کہ ہم دکھے آئے ہیں' یرندہ اپنے گھونسلے کو آبدار چیزوں سے سجاتا ہے اور مرد اپنے جم کو روش ر مگوں سے آرات کرتا ہے جو آرزو کو بھڑکاتے ہیں۔جب لباس پیننے کی صلاحیت پیدا ہوئی تورنگ جم سے منقل ہو کرلباس پر آگئے 'لیکن ان کا مقصد یمی تھا کہ وہ نظروں کو اپنی طرف تھینچیں 'ادر سرخ رنگ ایک ایبا رنگ تھا جو خون میں سب سے زیادہ حرکت پیدا کر تا تھا۔ اس طرح نغمہ اور ر قص' موسیقی اور بت تراثی کی قشمیں محبت سے پیدا ہوتی ہیں۔ بت تراثی ایک ایسافن ہے جو خود مختار معلوم ہو تا ہے اور وہ اس لیے کہ اس کی جاذبیت کا راز حسن میں نہیں بلکہ رفعت میں مضمر

کی رفعت پر کوئی تیمرہ نہیں کیا۔ ان کے لیے ان کی حیثیت منظر حسن کی نہیں' مجسمہ دہشت کی مخصہ ان کی اس مردانہ بے نیازی سے روسو کی نسائی حساسیت کا مقابلہ سیجئے جس نے جدید انسان کی روح کے لیے اسلیس کو دریافت کیا۔ اسے ان دیران بلندیوں پر فوجیس نہیں چڑھانا تھیں۔ غالبًا روح کے لیے اسلیس کو دریافت کیا۔ اسے ان دیران بلندیوں پر فوجیس نہیں چڑھانا تھیں۔ غالبًا رجیسا کہ سرجی کہتا ہے) یونانیوں نے فطرت کی مصوری اس لیے نہیں کی کہ فطرت ان کے لیے ایک خطرہ تھی' جے وہ بے نیاز ہو کر نہیں دیکھ سکتے تھے۔

مناظر فطرت کی تحسین میں حسن سرچشمہ محبت سے بہت دور جانگاتا ہے۔ مناظر فطرت کو دیکھنے سے بہیں جو لذت حاصل ہوتی ہے 'وہ مردانہ رفعت کی وجہ سے ہے لیکن اس میں سے بیشتر اس مطمئن حسن سے پیدا ہوتی ہے جو کسی حسینہ کی آغوش میں پر خروش سکون سے مشابہ ہے۔ ذرا کورو کو دیکھتے۔ سرسبز لہلماتے کھیت' سابہ دار شاہ بلوط اور وہ ندیاں جو جھکی ہوئی شاخوں کے نیچ خراماں ہیں۔ اس فطری لذت میں عورت کا حسن کہاں بنیاں ہے؟

ہمیں ایک ایساکلیہ تلاش کرنے کی فکر نہیں کرنی چاہیے جو ساری دنیا پر حاوی ہو۔ فطرت ان کلیوں سے متنفر ہے جو اس کے غیر محدود تنوع کو نظرانداز کرتے ہیں۔ فطرت ہمارے عالمگیر اصولوں کی ہزاروں اثنا نمیں دکھا گئی ہے۔ ہمیں صرف اس بات پر مطمئن ہو جانا چاہیے کہ کوئی احساس جو دراصل جنسی ہو'ان چیزوں پر پھیل سکتا ہے جو محبت سے قطعی طور پر غیر متعلق ہیں۔ احساس جو دراصل جنسی ہو'ان چیزوں پر پھیل سکتا ہے جو محبت سے قطعی طور پر غیر متعلق ہیں۔ بخش کی بڑھتی ہوئی توانائی اپنے و فود کو دیدار منظر میں صرف کر سکتی ہے۔ جس طرح وہ ذہب' دوسی' اجتماعی عینیت اور فن کی آبیاری کرتی ہے۔

لین یمال بھی ہمیں باریک رشتے ملیں گے۔ ایک بچہ زمین اور آسان کے حن ہے متاثر ہیں ہو تا محض نقل اور تعلیم کے ذریعہ ان سے لذت اندوز ہو تا ہے۔ لیکن جب محبت روح کو گرماتی ہے تو ہر قدرتی چیز حمین معلوم ہونے لگتی ہے۔ عاشق ورختوں ندیوں اور آبناک سوروں پر اپنی محبت اور مسرت کو صرف کرتا ہے۔ پھول ہر قدرتی چیز سے زیادہ حمین ہیں اور یمی پھول تاسل کے ذرائع اور علائم ہیں اور مردوں میں نری اور سردگ کی نشانیاں۔ جب عمر ہمیں تواتر سے باسل کے ذرائع اور جذبہ محبت مردہ ہو جاتا ہے تو فطرت کے دیدار کی لذت بھی ختم ہو جاتی ہے اور ذیادہ معمر لوگ زیادہ کم عمر لوگوں کی طرح جنگلوں کے رنگ و ہو سے متاروں کی خوش آئد شوکت سے اور ابھرتے سمندر کی ہے باک موجوں سے متاثر نہیں ہوتے۔ ارض و ساکے ہر حن پر جنس کے دیو تا کے فقش قدم شبت نظر آتے ہیں۔

## ۵- حسن ثالث-فن

حن کا وفور' جو اشخاص ہے اشیا تک پھیلتا ہے اور ہماری سرزمین کو حسین بنا تا ہے' آخر کار فن کی شورش تخلیق کی شکل میں ظاہر ہو تا ہے۔ مرد حسن سے آشنا ہو کر اس کے تصور کو حافظہ میں رکھتا ہے اور بہت می دیکھی ہوئی حسین چیزوں کو ملا کر ایک بینی حسن کی تخلیق کر تا ہے جس سے اس کا ادھورا کمال ایک واحد نظر میں مسلک ہو تا ہے۔

حیاتیاتی نقطۂ نظرے فن حیوانوں کے عمد تاسل کے رقص و نغمہ سے پیدا ہو آب اور
ان کی رنگ و ہیئت کے وفور کی کوشٹوں سے جنم لیتا ہے جن سے قدرت محبت کے موسم کو بالا بال
کرتی ہے۔ جب مرغ فردوس نے اپنی محبوبہ کے لیے گھو نسلا بنایا تو فن پیدا ہوا۔ تاریخی نقطۂ نظر
سے فن صناعانہ مصوری کاباس اور وحثی قبائل میں جسم کو مجروح کرنے کی رسم کی صورت میں ظاہر
ہوتا ہے۔ گروس کہتا ہے کہ آسٹریلیا کے وحثی جہال جاتے ہیں 'اپ ساتھ بوری میں سفید' سن
اور زرد رنگ رکھتے ہیں۔ عام دنوں میں وہ گالوں پر ملکے رنگ لگاتے ہیں اور زمانہ جنگ میں وہ اپ
ہون پر بے طرح رنگ مل کر انہیں عجیب و غریب شکلیں ویتے ہیں تاکہ و شمن خوف زدہ ہو جائے۔
ہواروں اور محبت کے موقعوں پر وہ اپنے سارے جسم پر رنگ ملتے ہیں تاکہ لڑکیاں ان کی طرف
متوجہ ہوں۔ جنگ اور محبت دونوں کھیلوں کے لیے سرخ محبوب رنگ ہے۔ پچھ قبیلے اے اس لڈر
پند کرتے ہیں کہ وہ اسے عاصل کرنے کے لیے سخری سخت صعوبتیں برواشت کرتے ہیں۔ مول
عورتوں سے زیادہ اپنے جسموں پر رنگ ملتے ہیں اور بعض علاقوں میں غیر شادی شدہ عورتوں کو

کڑے کے کئی مکڑے کر کے انہیں اپنے دوستوں میں بانٹ دیا۔ اس کے دوستوں نے ان مکڑوں
کو آرائش کے طور پر اپنے جسم پر باندھ لیا۔ حسن کے لیے افادہ کی اس قربانی سے موجودہ زمانہ کی
لڑکی کس قدر قریب ہے'جو گرمیوں میں پشینہ پہنتی ہے اور سردیوں میں بیباک سے اپنی گردن برہنہ
رکھتی ہے۔

اپ جم کو خوب آراستہ کرنے کے بعد وحثی انسان نے چزوں کی ترصیع شروع کی۔
دشمن کو ڈرانے کے لیے اس نے ایکلیز کی ڈھال کی طرح اپ اسلحہ کو رنگین بنایا 'پھر کے
اوزاروں پر نقش و نگار کیے جو آج تک موجود ہیں۔ غاروں کی دیواروں پر ان حیوانوں کی تصوریں
کھینچیں جن کاوہ شکار کرنا چاہتا تھایا جن کی وہ پر ستش کرتا تھا۔

ندہب نے 'اگرچہ وہ حن کا سرچشمہ نہیں ہے ' فنون کی نشوہ نما میں محبت کے بعد سب
سے ذیادہ حصہ لیا ہے۔ جہاں تک ہمیں معلوم ہے 'بت تراثی ان کے کھردر سے میناروں کی تقمیر سے
شروع ہوئی جو قبروں کی شناخت کے لیے بنائے جاتے تھے۔ فن کے ارتقا کے ساتھ مینار کے بالائی
صے کو سرکی شکل دی گئی۔ اس کے بعد سارے مینار کو انسان کی سی ہیئت میں تقمیر کیا گیا۔ اس کے
بعد صبراور استقلال کے اضافہ سے بت تراش نے اپنی تخلیق کو زیادہ حسین بنانے کی کوشش کی اور
اس دیو تاکی ان صفات کو اجاگر کرنے لگا جنہیں وہ غیر فانی بنانا چاہتا تھا۔ صرف اعلی درجہ کی بت
تراشی میں محبت کار فرما ہوتی ہے۔

فن تغیر قبروں کی تغیرے شروع ہوا۔ دنیا کی سب سے قدیم تغیرات اہرام مصر قبری ہیں۔ کلیسا شروع میں مقبرے تھے جہاں مرے ہوئے بزرگوں کی پرسٹن ہوتی تھی۔ آہت آہت مردوں کو عمارت کے ساتھ میدان میں وفن کیا جانے لگا۔ لیکن آج بھی ویٹ مشرایے میں پرانے بزرگوں کی قبریں کلیسا کی عمارت کے اندر ہیں۔ اس ابتدا سے وہ عظیم الثان مندر پیدا ہوئے جو بوٹانیوں نے پیلازا تھین اور دو سرے دیو آئوں کے اعزاز میں تغیر کیے تھے اورای قتم کی ابتدا سے بیٹانیوں نے پیلازا تھین اور دو سرے دیو آئوں کے اعزاز میں تغیر کیے تھے اورای قتم کی ابتدا سے انسان کی وہ حسین ترین تخلیقات یعنی گاتھی کلیسا'جو مقدس بزرگوں کے مقبرے ہیں۔

مثیل کا سرچشمہ ذہبی رسوم اور تہوار ہیں۔ مشکک یوریڈیز کے دقت تک تمثیل کو ایشنز میں ایک مقدس چیز سمجھا جا تا تھا اور جدید تمثیل' جس کی نوعیت جدید فنون میں سب سے زیادہ غیر سبک کی اور ان مقدس رسوم سے پیدا ہوئی جو زمانہ و سطی میں مسیکی کی زندگی اور بوت کی عکاس کرتی تھیں۔ کلیساؤں کی ترصیع میں بت تراثی نے ایک نئی شوکت اور رفعت حاصل بیکن خوکت اور رفعت حاصل کی فاور مصوری مسیحیت کے زیرا ٹر اوج کمال پر پہنچی۔

لیکن خرمت کی خدمت میں بھی فن محبت سے ایے خفیہ تعلق کا اظہار کرتا رہا۔ احیا ہے کی نہ کی خدمت میں بھی فن محبت سے ایے خفیہ تعلق کا اظہار کرتا رہا۔ احیا ہے

علوم کے عمد کی مقدس ترین تصویروں میں حسین جسم کی پرستش کا عضر بھی شامل ہے۔ جب احیائے علوم روما سے وینس پہنچا تو فطرت پرستی کا عضر غالب آیا اور مقدس محبت کی جگہ غیر مقدس محبت نے لے لی۔

جس طرح نہ بہی فن خدائے جنس سے طاقت حاصل کرتا ہے'اسی طرح تخلیق حسن کا ہر عضر خدائے جنس کا رہین منت ہے۔ ترنم فورا محبت سے وابستہ ہو کر نغمہ' رقص اور شاعری کی تخلیق کرتا ہے۔ نقالی' فن تغمیراور مصوری کی نشوونما میں مدو دیتی ہیں۔ لیکن محبت ہی اس چز کا انتخاب کرتی ہے جس کی ہم نقل کرتے ہیں۔ ترنم اور نقل کو جذبہ محبت میں سمو دو تو تہمیں بیشتر اوپ کی توجیہ مل جائے گی' حتی کہ ڈانٹے کا کبریائی نغمہ' جو بظا ہر انسانی زندگی کا تمشیلی بیان ہے' ورحقیقت ایک نغمہ محبت ہے۔

جنسی توانائی کاب زر زمین سمندر فنکار کے تخلیقی جذبہ کی آبیاری کر تا ہے۔ بعض فنکارول میں یہ تعلق جنس اور فن کے بیک وقت بلوغ میں ظاہر ہو تا ہے اور اس اتحاد سے رومانی فتم کا جینس پدا ہو تا ہے۔ سفو' سکندر اور لیوکر یشن 'بائرن' شلے' کیش اور سون برن'ہیوگو'روسوادر ورلین' پیٹراک' برونو اور گیورجیون' ثلر' ہانئے اور یو' شومن' شوبرٹ اور اور شوپیں' سٹیرنڈ برگ' آرٹری بیشیف اور چیئو کو کئکی وہ لوگ ہیں جن میں تخیل عقل پر حاوی ہو تا ہے اور جن میں جنس اور فن ایک ہی سرچشمہ سے پر خروش توانائی حاصل کر کے فنکار کو ختم کر دیتے ہیں اور اس کی جوائی کے خاتمہ سے پہلے ہی اسے جسمانی اور روحانی طور پر مردہ جھوڑ جاتے ہیں۔ چو نکہ آرزو'ان میں' ایک متقل اندوہ کی صورت اختیار کرتی ہے'وہ حساس' جذباتی' خوگر الم اور بے طرح تخیل پرست ہوتے ہیں۔ عجیب و غریب اور تادر چزیں ان کے لیے بے بناہ کشش رکھتی ہیں۔ یہ لوگ مجت کی شاعری'مصوری'موسیقی اور فلفہ پیدا کرتے ہیں اور ہرعاشق ان کی تخلیقات کی پرستش کر تا ہے۔ لکین دو سرے فنکاروں میں جنس کا سلاب سرا سر تخلیق کی راہ اختیار کر تا ہے۔ محبت اپنی طاقت کھو دیتی ہے۔ جذبات قابو میں آ جاتے ہیں۔ عقل پھلتی پھولتی ہے اور ذہن ہر چزیر چھاجا آ ے۔اس عظیم ارتفاع سے کلا کی جینس پیدا ہو تا ہے۔ مثلاً ستراط' سفو کلیس'ار سطو'ار شمیدس' يزر' كيليو كوثو كوتار دو شيئ بين ملن نيوش مور باخ كان اكويخ بيكل ربين فلابير رينان 'اناطول فرانس-- يه متوازن دماغ لوگ ميں جنهوں نے آرزوير قابو پاكراپي ذبن کے انتثار کو ارتفاع سے ستارہ رقصاں میں تبدیل کر دیا۔ یہ لوگ صبراور استقلال کے ساتھ است آہت کام کرتے ہیں' آمد اور وجدان کے منتظر نہیں رہتے۔ ان کے قول و فعل میں توازن اور ضبط ہو تا ہے۔ وہ آہتہ آہتہ نشود نمایاتے ہیں اور تمیں برس کی عمر کے بعد بهتر تخلیق کرتے ہیں 'اچھی

شہرت پاتے ہیں اور بہا او قات خاصی عمر تک زندہ رہتے ہیں۔ وہ رومانی قتم کے فنکار سے زیادہ ارتفاع کی وہ طاقت نہیں رکھتے جو تمام عظمت کا سرچشمہ اور طغرائے امتیاز ہے۔ لیکن اس سرچشمہ سے وہ جنس کے لیے کم اور فن کے لیے بہت زیادہ طاقت اخذ کرتے ہیں۔ مائکل استجاد' ستھوون اور نپولین کو اس لیے عظمت حاصل تھی کہ ان میں جینس کی دونوں قتمیں ایک فوق البشر ربط میں متحد تھیں۔

نیطشے نے کہا ہے کہ ''کی شخص کی فطانت ایک خونخوار چیگادڑی طرح ہوتی ہے ''۔ بیہ اپنے شعلہ میں انسان کو جلا دیتی ہے۔ محبت کا بھی میں طریقہ ہے اور اگر دونوں بیک وقت کسی انسان پر حاوی ہو جا نمیں تو وہ عظیم اور روشن تخلیق کا موجب ہوگا۔ لیکن اس کی آواز جلدی ہی بند ہو جائے گی۔ حسن اور فن کی طرح فطین بھی اپنی طاقت اس شخلیقی سرچشمہ سے حاصل کرتا ہے جو ستقل طور پر نسل کو تروتازہ کرتا ہے اور زندگی کو غیرفانی بناتا ہے۔

#### ۲- معروضی حسن

ان سوالوں میں سے جو تشنہ جواب رہ گئے ہیں ایک سوال بالخصوص بہت اہم ہے۔اور وہ یہ کہ آیا حسن معروضی حیثیت رکھتا ہے یا وہ ایک ذاتی اور داخلی تعصب ہے؟

ایلس جس کی رائے نہایت قابل احرام ہے (کیونکہ وہ اس کے علمی تبحر پر ببنی ہے) یہ سبحتا ہے کہ حسن شاہد سے مستغنی ہے اور اپنے نقطۂ نظر کی جمایت میں یہ کہتا ہے کہ ونیا کی اکثر شلوں کے جمالیاتی ر جمالیاتی ر جمالیاتی ر جمالیاتی و جمالیاتی و جمالیاتی و جمالیاتی و جمالیاتی کی طور پر ایک جیسے ہیں۔ لیکن جب ہم چینی موسیقی اور زولو جراحتوں کو دیکھتے ہیں تو یہ خیال اتنا صبح معلوم نہیں ہوتا۔ حسن اظلاق کی طرح جغرافیہ کے ساتھ بدلتا ہے۔ ڈارون ہمیں بتاتا ہے کہ تاہتی کے وحثی چیٹی ناک کو پند کرتے ہیں اور حسن کی خاطر اپنے بچوں کے نتھنے اور پیشانیاں دبا دیتے ہیں۔ مایا قبیلے کے لوگ زیورات سے اپنے بچوں کے ناک اور کان چھید ویتے ہیں اور ان کے دانتوں کو گھس کران کے اوپر پچھ بڑھا دیتے ہیں اور ان کے رانوں کو گھس کران کے اوپر پچھ بڑھا دیتے ہیں اور ان کے مران کے اوپر پچھ بڑھا دیتے ہیں اور ان کے سروں کو شختے ہیں کیونکہ انہیں اس میں حسن نظر آتا ہے۔ مثلوپارک جران رہ گیا کہ افریقہ کے کالے حبثی اس کی سفید جلد کا نماتی اڑا اشے تقررا سفید آدی کو دیکھو کی از دو ایک سفید بندر کی طرح معلوم نہیں ہوتا؟" اور ہم ہے کہ سے ہیں کہ ذولو حبثی ایک کالے گوٹ کی مانند ہے۔ غالبا ہم دونوں صبح کھتے ہیں کہ ذولو حبثی ایک

یا بعض افریقی حسیناؤں کی چرب نوازی پر غور کرد- ڈارون کہتا ہے "اکثرلوگ ہے جانتے

ہیں کہ بہت ی ہاٹن ٹوٹ عورتوں کے کو لیے بے حد بڑھے ہوئے ہوتے ہیں۔اور سراینڈریو تمتھ کو یہ یقین ہے کہ یہ خصوصیت مردوں کے لیے بہت کشش رکھتی ہے۔اس نے ایک دفعہ ایک عورت کو دیکھا جو قبیلہ میں اپنے حسن کی وجہ سے مشہور تھی۔ اس کے کو لیے اپنے زیادہ بڑھے ہوئے تھے کہ جب وہ ہموار زمین پر بیٹھتی تھی تو اٹھ نہیں سکتی تھی اور جب تک وہ ڈھلوان کے قریب نہ بہنچتی'اے اپنے آپ کو دھکیانا پڑتا۔ مختلف حبثی قبائل میں کچھ عورتیں ہی خصوصیت رکھتی ہیں۔اور برٹن کہتا ہے کہ سومال قبیلے کے مردوں کے متعلق سے کہا جاتا ہے کہ وہ عورتوں کو ایک صف میں کھڑا کر دیتے ہیں اور جس کے کو لیے سب سے زیادہ بھاری ہوں'اسے اپنی بیوی بنالیتے ہیں۔ ایک حبثی کے لیے دیلے یتلے کولہوں سے زیادہ قابل نفرت چیز کوئی نہیں۔

حتی کہ بورپ کے لوگوں میں بھی حسن کا معیار 'مقام اور زمانے کے ساتھ رہا ہے۔ بھی مضبوط اور فربہ ہونے کی رسم تھی۔ ربو بنز کی وسیعے و عریض عور توں' رمبراں کی فربہ لڑ کیوں کو دیکھو' حتیٰ کہ ریفیل کی عورتیں بھی جسمانی لحاظ سے فریہ ہیں۔ لیکن رینالڈز ' گنیز برو اور رومنی کی حینا کیں جثہ میں بہت کم ہیں اور و سلر کی عور تیں نازک اور لاغر ہیں۔ ہمارے اپنے زمانہ میں نسائی حن کا معیار فرہی سے نزاکت میں بدل گیا ہے۔ جسموں کے فیشن بھی لباسوں کے فیشن کی طرح مرتجين-

اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ جمالیاتی احساس میں ایک داخلی نسل اور شخصی عضر موجود ہے۔ فقط ایک عضر معروضی ہے اور وہ پیر کہ تقریباً تمام دنیا کے صحت مند مرد ان عور توں کو ترجیح دیے ہیں جن کی ہیئت صحت مند مامتا کی ضامن ہوتی ہے۔ بنیادی طور پر فطری وظیفہ کا کمال صحت مند ذوق کی تسكين كرتا ہے۔ پہلے عورت میں' بعد میں كسي اور چيز میں كوئي كام جواچھے طريقہ پر نبھايا گياہو' كوئي زندگی جو اچھی طرح بسر کی گئی ہو' کوئی کنبہ جس کی اچھی طرح پرورش کی گئی ہو' کوئی اوزار جو اپنا کام بخولی سرانجام دیتا ہو' ہمیں یہ کہنے پر مجبور کرتا ہے کہ یہ حسین ہے۔اگر ہم بالکل صحح الذہن ہوں تو ہمیں ایک تومند عورت' جو اپنے تندرست بچے کی پرورش کر رہی ہو' دنیا کے تمام حن کی معراج معلوم ہو۔ اس معاملہ میں زمانہ وسطنی اور زمانہ احیائے علوم این "مریموں اور بچوں" کے ساتھ نداق حن میں ہم سے کہیں زیادہ بهتراور صحیح ترتھے۔ایک انحطاط پذیر فن کے ذریعہ گراہ ہو کر ہم کمزور اور پلی دبلی عورتوں کے پیچیے بھاگتے ہیں جو بچے پیدا کرنا کم جانتی ہیں لیکن بھڑی طرح کا ٹنے مين مهارت رڪتي ٻي-

اگر ہماری جبلتیں غازہ و گلگونہ سے فریب نہ کھائیں یا مال و دولت سے گمراہ نہ ہو جائیں تو ہارا احساس حسن حیاتیاتی طور پر صحیح ہو گا اور محبت بهترین وراثت اور اولاد کی ضامن ہوگ۔ حسن پھر فطرت کے مقاصد کے مطابق صحت کا پھول اور مغنی ہے گا اور کامل طور پر تندرست بچوں کا صامن ہوگا۔ وہ ایک بار پھر نسل کو کمزور نہیں' متحکم بنائے گا۔ اخلا قیات اور جمالیات ایک دو سرے میں مدغم ہو جائیں گے اور ہم افلاطون کی طرح اس نتیجہ پر پہنچیں گے کہ "نیکی کا اصول حسن کے آئین میں شحلیل ہو جاتا ہے"۔

افلاطون اس معاملہ میں جبجگتا رہا۔ وہ یہ نہیں جانا تھا کہ کس طرف جھکے درشت اتھیں کی حکمت کے سامنے یا افروڈ ائٹ کی متبسم جاذبیت کے آگے غالباوہ جبجکنے میں عقل سے کام لے رہا تھا اور حسن جیسا کہ ہمارے ہاں موجود ہے' ایک کامل ریاست کی بنیاد مشکل ہی ہے بن سکتا ہے۔ لیکن اس حکمت سے کیا فائدہ جو ہمیں حسن سے محبت کرنا اور حسن فطرت سے بہتر حسن تخلیق کرنا نہ سکھائے۔ حکمت ایک وسیلہ ہے۔ جسم اور روح کا حسن ایک مقصد ہے۔ فن سائنس کے بغیر افلاس ہے۔ لیکن سائنس فن کے بغیر بربریت ہے' حتی کہ کبریائی فلفہ بھی ایک وسیلہ ہے۔ لیکن سائنس فن کے بغیر بربریت ہے' حتی کہ کبریائی فلفہ بھی ایک وسیلہ ہے۔ لیکن فلفہ بھی ایک وسیلہ ہے۔ لیکن سائنس فن کے بغیر بربریت ہے' حتی کہ کبریائی فلفہ بھی ایک وسیلہ ہے۔ لیکن فلفہ بھی ایک وسیلہ ہے۔ کوئی فلفہ جو حسن وجمال سے متاثر نہ ہو'انسان کے قابل نہیں ہے۔

مصر کا کچھ نہیں رہا۔ سوائے ان پر شکوہ و اجلال عمارتوں کے جو اس نے صحرا میں استوار کیس۔ یو تان کا کچھ باقی نہیں سوائے اس کی حکمت و فن کے۔ زندہ حسن بھڑین ہے۔ لیکن عمراور وقت کے ساتھ وہ مرجھا جا تا ہے۔ صرف فنکار ہی ہنگامی حسن کو گرفت میں لا سکتا ہے اور اے ایک غیرفانی ہیئت عطا کر سکتا ہے۔ زرا گوئے کو سنے:

تمام چزیں فانی ہیں۔ پراجلال فن ہی بقائے آشنا ہو سکتا ہے۔ مرمر میں ڈھلا ہوا سینہ ریاست کے فنا ہونے پر بھی زندہ رہتا ہے۔ اور پر ہیب تمغہ 'جے کوئی مزدور زمین کی تہوں میں سے نکالتا ہے 'شہنشاہ کی یاد کو محفوظ رکھتا ہے۔

دیوتا مرجائیں گے الیکن ملکہ سخن لا زوال ہے۔ وہ موت سے بھی زیادہ طاقتور ہے۔



حصه ششم فلسفه تاریخ

باب چهارم تاریخ کامفهوم: ایک مکالمه

فرندرك نيطش جارج وليم فريڈرک بيگل لشروارة کارل مارکس جوزف آر تقر کونٹ ڈی گوبینو ميذيسن گران

مكالمه كے افراد اناطول فرانس فرانسوا ميري ايروائث ذي والثيئر زاک بینین بوے ہنری طامس بکل طامس كارلاكل فریڈرک رنزل وليم جيم. گيبرئيل نارد چارلس لوئی ڈی سینڈ آٹ بیرن دی مو فسکو راوی منظر: سرزمین ذہن میں ایک گلتان

## ا- يومانوك ميں افتتاحيہ

ہم بومانوک کی ایک وادی میں سیر کر رہے تھے اور کرویے کے اس خیال پر جوش و خروش ے بحث كر رہے تھے كہ تاريخ صرف فلفيوں كو لكھنى چاہے اور فلفہ صرف مورخول كو-كو ہارے حواس ایک نمایاں احباس تشکر کے ساتھ زمین کی تازگی' گھنے در فتوں کے ٹھنڈے سائے' جھیل کے درخشاں یانی اور غروب آفتاب کی سہری فضا سے لذت اندوز ہو رہے تھے 'لیکن ہمارے خیالات ان کتابوں میں گم تھے جو گر ماکی اس سہ پہر کو ہمارے زیرِ مطالعہ تھیں۔

ار ئیل نے کہا: "مجھے بوی مرت ہے کہ اب ہم تاریخ کا مطالعہ کر رہے ہیں۔ میں تمهاری منطق' فلیفه علم اور مابعد الطبیعات سے تنگ آچکا تھا۔ ان علوم نے مجھے کچھ نئے تھا کُق سکھانے کی بجائے مجھ سے میرے پہلے حقائق بھی چھین لیے"۔

اس پر فلٹ نے کہا: "بہت سے حقائق کاعلم بھی کوئی اچھی بات نہیں"۔

میں نے کہا: "شاید آپ کا خیال صحیح ہے لیکن یہ بے کیف مضامین اگر ہارے ذہن کی فلے نہ تربیت کرنے کے علاوہ کچھ اور نہ بھی کر سکیں تو ان کی اہمیت مسلم ہے۔ میرا مطلب ہے کہ یہ علوم ہمیں ایک وسیع "کل" کو سمجھنے اور زندگی کی چھوٹی چھوٹی چیزوں کو ایک کلی زاویہ نظرے سمجھنے اور برتنے کی تعلیم دیتے ہیں۔

ار کیل نے ایک عفو آمیز تبہم کے ساتھ کہا: "تہہیں کلی زاویہ نظری اصطلاح ہے عشق

موكياب شايد؟ ب نا؟"

"ہاں! میں تنا ظر کا برستار اور ربط کا رسا ہوں۔ میں اشیاء کو ان کی کلی یا عمل صورت میں و مجمنا جابتا موں"۔

فلی نے جوش سے کہا: "خوب اور میں بات ہے جس کی ذرا بھی بروا نہیں کرتے۔ کی ویناتی تصور کو ثابت کرنا یا کسی جماعت کے لائحہ عمل کی تعریف کرنا' یا کسی جذبہ حب الوطنی کی خود فری کی تبلیغ کرنا'ان کا مقصد ہے۔اینے ملک'ان میں این جماعت یا اپنے شیوہ کو کل کے نقطیم نظرے دیکھنے کی جرات نہیں۔ تمام تاریخ مرقومہ کا ای فیصدی حصہ مصر کی تصویری تحریر کی مانند ہے اور اس کامقصد اسقفوں اور بادشاہوں کے کارناموں کی مدح وستائش کے سوا کچھ بھی نہیں "۔ ار کیل نے یوچھا: "ہمارا محبوب مورخ مین بھی تو بادشاہوں کا بہت زیادہ ذکر کرتا ہے۔ کول کیاخال ہے تہارا؟"

میں نے کہا: "ہاں! لیکن وہ مائکل استجلو کی طرح وسیتے خاکے بتا آ ہے اور باخ کی طرح موسیقی کی تخلیق کرتا ہے۔ میں اس کے خلاف ایک لفظ بھی نہیں من سکتا۔ ذرا غور کرو کہ وڈرو ولن نے تاریخ کی تعریف یوں کی تھی کہ یہ ماضی کی سیاست ہے۔ بس نہی ہماری بنیادی غلطی تھی۔ سیاست میں بھلا کون سی بات ہے جو یا در کھنے کے قابل ہو"۔

اریکل نے کہا: ''چینی حکومت زیادہ دیانت دار تھی۔ دو ہزار چھ برس سے پچھ عرصہ قبل تک وہ مورخوں کو بادشاہوں کے محاس اور فتوحات تحریر کرنے اور ان کے مصائب اور شکستوں کو بہتر رنگ میں ڈھالنے پر مامور کرتی رہی''۔

فلپ نے کہا: "وطن پرست محکمہ ہائے تعلیم کے لیے اس طرح کی تاریخیں بھرن تھے۔

تاریخیں ہوں گی لیکن جدید بورپ کے مقابلہ میں قدیم چین کے حالات کچھ ایسے برے ہمیں تھے۔

زمانہ وسطی اور عہد احیائے علوم میں لوگوں نے دنیا کی تاریخیں لکھیں لیکن انیسویں صدی نے وطنیت کے تصور کی دریافت کی اور تقریباً تمام مورخوں کے زاویہ نظر کو بگاڑ کر رکھ دیا۔ ٹرائش کے اور فان سبل مشلے اور مارٹن میکالے اور گرین بیکروفٹ اور فیک پہلے وطن پرست تھے اور بعد میں مورخ - وہ اپنے ملک کو خدا کی سرزمین سمجھتے تھے اور باقی ساری دنیا کو وحشیوں اور بدمعاشوں کی میں مورخ - وہ اپنے ملک کو خدا کی سرزمین سمجھتے تھے اور باقی ساری دنیا کو وحشیوں اور بدمعاشوں کی مقارت آمیز ناموں سے یاد کرتے ہیں۔ ان مورخوں کی حیثیت سیاست وانوں کے اخباری مقارت آمیز ناموں سے یاد کرتے ہیں۔ ان مورخوں کی حیثیت سیاست وانوں کے اخباری ناموں یا بری اور بحری فوجوں کے رنگروٹ فراہم کرنے والے افروں کی ہے "۔

ناریکی نے بوجھا: "یہ بات کی درگروٹ فراہم کرنے والے افروں کی ہے "۔

ار کیل نے بوجھا: "یہ بات کی درگروٹ فراہم کرنے والے افروں کی ہے "۔

ار کیل نے بوجھا: "یہ بات کی درگروٹ فراہم کرنے والے افروں کی ہے "۔

ار کیل نے بوجھا: "یہ بات کی درگروٹ فراہم کرنے والے افروں کی ہے "۔

ار کیل نے بوجھا: "یہ بات کی درگروٹ فراہم کرنے والے افروں کی ہے "۔

ار کیل نے بوجھا: "یہ بات کی درگروٹ فراہم کرنے والے افروں کی ہے "۔

ار کیل نے بوجھا: "یہ بات کی درگروٹ فراہم کرنے والے افروں کی ہے "۔

اریکل نے بوچھا: "یہ بات کس نے کہی تھی کہ بین الاقوامی امن کی شاہراہ تنتیخ تاریخ ہے نہ کہ معاہدے اور تجارت"۔

میں نے جواب دیا "لیکن بیمویں صدی اس لحاظ ہے انیمویں صدی ہے زیادہ بھر نہیں۔
مجھے آج کل کے مورخوں کا انداز پند نہیں وہ یہ ٹابت کرنا چاہتے ہیں کہ سب بڑے آدی
در حقیقت معمولی ہوتے ہیں اور یہ کہ ان کے متعلق اہم ترین با تمیں یہ ہیں کہ وہ گالیاں بکتے 'جھوٹ
بولتے' شراب پیتے اور وسیع بیانہ پر محبت کرتے تھے۔ میں ولزکی اس بات کو بھی معاف نہیں کر
سکنا کہ وہ نپولین اور سیزر کو ابنی سطح پر لے آیا ہے۔ "میں تو اپنے مسلک پر قائم ہوں اور وہ ہے عظیم
مخصیتوں کی پرستش "۔

زندگیاں غیراہم باتوں کو اہم خابت کرنے میں اسر کردیتے ہیں اور فلفہ ان کے مقالوں کی طرح جو مخص حکمت کی سند حاصل کرنے کے لیے کصے جاتے ہیں 'بند بانگ لیکن بے سود مضامین تحریر کرتے ہیں۔ انہیں ذرا کتب خانوں میں گھوت دیکھتے وہ اپنے آپ کو غیر ضروری تفاصیل میں گم کر دیتے ہیں اور چیو نٹیوں کے استقلال کے ساتھ حقائی کو محض حقائی کی خاطر 'جمع کرنے میں مصورف رہتے ہیں۔ وہ دستاویزوں اور اعداد و شار میں مستغرق ہوکر انہائی تن دہی اور عرق ریزی سے غیراہم باقل کی حقیقت شابت کرتے ہیں۔ وہ ہزو کو دیکھتے ہیں اور کل کو نظر انداز کرتے ہیں۔ وہ یہ نہیں سوچ کہ ماضی کی اس کے سواکوئی اہمیت نہیں کہ وہ زندہ لوگوں کے کردار اور مقاصد کو متاثر کر سکتا ہو در شاں اور مستقبل کو روش سائل ہوں کی دار عور تحریل کو در شاں اور مستقبل کو روش سائل ہوں کی دار تاریخ کی اس کے سواکوئی اہمیت نہیں کہ وہ حال کی راہوں کو در خشاں اور مستقبل کو روش خیل ہیں ہونے کہ باتی ہوں کا منا لی مثال فلفہ علم کے ان ما ہمین کی ہے جن سے تہمیس سخت نفرت ہے 'یہ ان ما ہمین حیاتیات کی ماند ہیں 'جو ایک کیڑے کو مار کے الکول میں گال دیتے ہیں۔ و تماس فوق آس اس کے جم کی چربھاڑ کرتے ہیں اور یہ سمجھتے ہیں کہ ہم زندگی کا مطالعہ کر رہے ہیں۔ یا وہ ان ما ہمین نفسیات سے مشابہ ہیں جو نفسیات کے معمل میں اعداد و شار اور حساب کتاب کے ذریعہ انسانی کردار کے متعلق وہ باتیں خابت کرتے ہیں جوصدیوں سے ہم شخص کو حساب کتاب کے ذریعہ انسانی کردار کے متعلق وہ باتیں خابت کرتے ہیں جو صدیوں سے ہم شخص کو مسلوم ہیں''۔

اریکل اس کاجوش و خروش دیکھ کر مسکرائی اور زور سے بولی: "مور خین مردہ باد!" میں نے کہا: "انہیں تھوڑے سے فلفہ کی ضرورت ہے جو انہیں "کل" کا تصور بخش

\_"E

ار کیل نے کہا: "ہاں! میں تاریخ کو مربوط ہوتے ویکھنا چاہتی ہوں۔ میں یہ جانا چاہتی ہوں

کہ وہ قوانین کی تابع ہے یا نہیں یا اس میں ہمارے لیے پچھ سبق ہیں یا نہیں۔ اور یہ کہ ماضی کماری مستقبل کی جدوجہد میں مدد کر سکتا ہے کہ نہیں اور کیا ترقی محض ایک حسین فریب ہے؟ میں پولین کا یہ فقرہ بھی نہیں بھول سکتی اور یہ اس کے آخری اقوال میں ہے ایک تھا کہ "فدا کرے کہ میرا بیٹا تاریخ کا مطالعہ کرے کیونکہ تاریخ ہی صبح فلفہ ہے"۔ ججھے یقین ہے کہ اگر تاریخ ٹھیک میرا بیٹا تاریخ کا مطالعہ کرے کیونکہ تاریخ ہی صبح فطرت کے متعلق انفیات اور فلفہ سے زیادہ طرح کسی جائے تو ہم اس کی مدد سے انسان کی صبح فطرت کے متعلق انفیات اور فلفہ سے زیادہ معلومات حاصل کر سکتے ہیں۔ میں انسانوں کی حقیقت سے اس طرح واقف ہونا چاہتی ہوں جیسے معلومات حاصل کر سکتے ہیں۔ میں انسانوں کی حقیقت سے اس طرح واقف ہونا چاہتی ہوں جیسے معلومات حاصل کر سکتے ہیں۔ میں انسانوں کی خویز کے مطابق فلفے اور تاریخ کو ملا کیوں نہ دیں؟ ہمارے فلپ نے کہا: "ہم کروچے کی تجویز کے مطابق فلفے اور تاریخ کو ملا کیوں نہ دیں؟ ہمارے فلپ نے کہا: "ہم کروچے کی تجویز کے مطابق فلفے اور تاریخ کو ملا کیوں نہ دیں؟ ہمارے فلپ نے کہا: "ہم کروچے کی تجویز کے مطابق فلفے اور تاریخ کو ملا کیوں نہ دیں؟ ہمارے فلپ نے کہا: "ہم کروچے کی تجویز کے مطابق فلفے اور تاریخ کو ملا کیوں نہ دیں؟ ہمارے

زمانہ میں "فلسفہ ناریخ" کی وہ عظمت اور عزت باتی نہیں رہی جواسے پہلے حاصل تھی۔اباسے میں وہ نسبے میں سیط اور دوررس منصوبوں کا سی قدر تحقیر کی نظرہے دیکھا جاتا ہے جس طرح ہماری سیاست میں بسیط اور دوررس منصوبوں کا فقدان ہے "ای طرح تاریخ میں محبن اور والٹیئر کی سی فلسفیانہ گرفت بھی مفقود ہے۔ ربط کا اب رواج نہیں رہا"۔

میں نے اعتراض کیا کہ ایک لحاظ سے اس روبیہ سے ایک معقول اعتیاط کا اظہار ہوتا ہے' فلسفیانہ تاریخ ہرنظام فکر کی طرح اس مرض میں مبتلا ہے کہ بات کا بٹنگڑ بنا دے۔ ہرخیال میں غلو سے کام لینا اور ہرواقعہ کو کلیہ کی شکل دے دینا اس کا اسلوب بن گیا ہے۔ وہ تمام ماضی کو کسی ایک

تصور میں سمونے کی کوشش کرتی ہے"۔

لین فلپ اپنی بات پر قائم رہا۔ وہ کسے لگا کین فلفہ کے بغیر ' تاریخ محض واتعات کی فہرست بن کر رہ جاتی ہے۔ وہ ماضی کے اتھ محض شغف کی بناء پر تعلق قائم کرتی ہے۔ رہا فلفہ تو وہ بھی تاریخ سے ربط پیدا کیے بغیر محض ایک ہوائی نظام بن کر رہ جاتا ہے۔ انسان کی تخلیقی قوتوں سے اسے کوئی تعلق نہیں رہتا 'فلپ نے اپنا ایک ہاتھ آسان کی طرف اٹھایا اور کہا '" آریخ وہ بنیاد ہے جس پر فلفہ کی تغییر استوار ہوتی ہے اور اس بنیاد پر فلفہ تمام علم کو یجا کرتا ہے ' تاکہ انسانی زندگی بہتر اور روشن تربن سکے "۔

"مرحبا! فلي مرحبا!"اريكل ني كما-

ستارہ شام طلوع ہوگیا اور چاند نے ایک تابناک خنجری طرح آسان میں شگاف کردیا۔ ہم
ایک چھوٹی پہاڑی پر چڑھے اور پچھ عرصہ کے لیے مبہوت کھڑے رہے۔ ہم نے بھی چاند کوائناسفیہ
اور آسان کو اتنا نیلا نہیں دیکھا تھا۔ ہمیں اپنے بہت قریب دلی دلی آوا زوں کا احساس ہوا۔ جٹیٹے
میں غور سے دیکھنے پر ہمیں ایک حسین اور وسیع گلتان نظر آیا۔ اس میں ایک ندی گنگناتی ہوئی بسر
رہی تھی' گھاس پر اور ایک مرمریں چشمہ کے گرد دہقانی کرسیوں پر چند عظیم انسان جیٹے ہوئے
سے۔ وہ پچھلے زمانوں کے لباسوں میں ملبوس تھے لیکن ان میں سے چند چرے اس قدر آشنا اور انوں
معلوم ہوتے تھے' جھے ہم انہیں ہیشہ سے جانتے ہوں۔

ار کیل نے سرگوشی کے انداز میں کما! "وہ یقینا مارا محبوب والشیزے"۔

فلب نے خوش ہو کر کما!"يقينا!"

میں نے کما! "اور وہ اس کا پوتا' اناطول فرانس ہے' اس کا قد میرے اندازہ ہے کچھ چھوٹا ہے لیکن کیا چرہ پایا ہے اس نے! زمانہ کی آدھی حکمت اور ساری رحت اس کی آنھوں میں کہی ہوئی ہے"۔ ہم نے ہر شخص کے چرہ کو غور سے دیکھا۔ اور ان میں سے بہت سوں کو پہچان لیا۔ انہیں میں ایک کیم سخیم یاوری بھی تھا۔ وہ پادریوں کے مخصوص لبادے میں ملبوس آگود میں ہاتھ رکھے، تھر میں مستغرق بیٹھا تھا۔ میں نے اندازہ لگایا کہ ہونہ ہویہ بوسے ہے۔ جولوئی چہارہ ہم کا درباری مواعظ تھا، والٹیئر کے قریب' ایک فرانسیں رئیس بیٹھا تھا جس نے زمانہ وسطی کا لباس زیب تن کر رکھا تھا۔ مجھے شبہ ہوا کہ وہ مونٹین ہے۔ بھرایک اور چالیس برس کا 'اعصاب زدہ' تاتواں شخص نظر آیا جو ایخ خیالات میں مستغرق بیٹھا تھا۔ اس کی صورت مورخ تہذیب بکل کی ان تصویروں سے مشابہ سے خیالات میں مستغرق بیٹھا تھا۔ اس کی صورت مورخ تہذیب بکل کی ان تصویروں سے مشابہ تھی جو اکثر میری نظر سے گزری تھیں۔

فلپ نے متعجب ہو کر کھا: "اور وہ ہے میرااستاد اسٹروارڈ!" ایک بدصورت اور حد درجہ سنجیدہ جرمن کو دیکھ کر جھے ہیگل کا شبہ ہوا۔ اس کے قریب ہی خوفتاک مونچھوں اور نرم آئھوں والا نیطتے بیٹھا تھا۔ ایک گوشہ میں طامس کارلائل بیٹھا نظر آیا اواس اور تھا۔ کوہسار کی طرح عظیم 'جس کی بھوویں چٹانوں کی مانند تھیں اور آئھیں اس جنگجو بیابی کی طرح جو بالا خرگر فقار اور بے بس ہوگیا ہو۔ چشمہ کے قریب ایک لمبا اور حسین شخص کھڑا تھا۔ میں پیچان گیا کہ یہ وہم جمز ہے جوایک امرکی کی طرح زندہ دل ہے۔ اس کے مقابل 'کو تہ قد' ہے جوایک امرکی کی طرح پر بیجان اور ایک فرانسیسی کی طرح زندہ دل ہے۔ اس کے مقابل 'کو تہ قد' سیاہ اور مشین 'کارل مارکس تھا' اور پر زور بحث کے دوران میں ان کی داڑھیاں ایک دوسرے کے بہت قریب آگئی تھیں۔ جرمنی کا ایک قد آور عالم' امریکہ کا ایک وکیل ٹما شخص 'ایک فرانسیسی میں نہیں بیچانا تھا وہاں موجود تھے۔ اناطول فرانس ایک مجمئریٹ اور ایک فرانسیسی امیر بھی جنہیں میں نہیں بیچانا تھا وہاں موجود تھے۔ اناطول فرانس ایک بیٹریٹ اور ایک فرانسیسی امیر بھی جنہیں میں نہیں بیچانا تھا وہاں موجود تھے۔ اناطول فرانس ایک بیٹریٹ اور ایک فرانسیسی ایس کی زندہ دل کے ساتھ کچھ کمہ رہا تھا۔ تاریکی ہر طرف بھیل گئی میں نہیں بیٹریٹ اور ہم' سب کی نظروں سے نیج کر'گھاس پر ایسی جگھ بیٹھ گئے' جمال سے ہم سب کی با تیں س

# ۲- تاریخی زنبی تاویل

اناطول فرانس ' پیارے ارویٹ'
"قوموں کے اخلاق اور کردار اور شار کہیں سے لے کرلوئی سیزدہ م تک کی تاریخ کے اہم واقعات پر تہمارا مقالہ تہماری عظیم ترین تصنیف ہے ' یہ عنوان تہمارے اس عظیم کارنامہ کے شایان شان ہے۔ تم نے تاریخ نگاری میں ایک بردا انقلاب پیدا کردیا"۔ شایان شان ہے۔ تم نے تاریخ نگاری میں اولیت کا شرف مجھے حاصل نہیں 'مجھ سے مشب ہوسے والٹیر: "نہیں اس معاطے میں اولیت کا شرف مجھے حاصل نہیں' مجھ سے مشب ہوسے نے "عالم گرتاریخ" لکھ کر میرے لیے زمین اس سے پہلے ہموار کردی تھی۔ تاریخ نقط واقعات کی سے "ملے ہموار کردی تھی۔ تاریخ نقط واقعات کی

فہرست ہوتی تھی 'کیا ہم یہ توقع کرسکتے ہیں کہ ، شب ہوسے ہمیں لوئی چہار دہم کا درباری تصور کرکے ہمیں یہ شرف بخش گے کہ تاریخ کے موضوع پر ایک مخضر ساوعظ فرما ئیں"۔

ہمیں یہ شرف بخش گے کہ تاریخ کے موضوع پر ایک مخضر ساوعظ فرما ئیں"۔

بوسے: «معزات ' آپ میں سے اکثر مشکک ہیں' اور مجھے یہ اندیشہ ہے ' کہ آپ ایک ایسے بوڑھے پر ہنسیں گے جو خدا پر ایمان رکھتا ہو اور تاریخ کو مشیت ایزدی کا مظرجاتا ہو۔ میں شہزادہ کو تاریخ کا مطلب سمجھاتا چاہتا تھا' اس لیے میں نے اس کے لیے ایک کتاب کھی جو سب قوموں اور زمانوں کے لیے وہی حیثیت رکھتی ہو' جو دنیا کے نقشہ کی' براعظموں' سمندروں اور طکوں کے معاملہ میں ہے۔ میں نے ہر جزو کا مفہوم اس رشتے کو پیش نظرر کھ کر سمجھانے کی کوشش کی تئی جو اسے کل سے وابستہ کرتا ہے"۔

اناطول فرانس: "بيه ايك نهايت بلند مقصدتها 'اگريه پايه محميل كو پېنچ جا تا تواس كي حيثيت

ایک ممل فلنه کی ہوتی"۔

بوسے: "میرے نزدیک تاریخ مشیت ایزدی کی تمثیل ہے۔ جس میں ہرواقعہ ایک سبق ہے جے خدا بندے کے لیے ظہور میں لا تا ہے۔ میں لوئی پانزدہم کو سنبیہ کرتا رہتا تھا کہ خدا کی طرف سے انقلابوں کا ظہور بادشاہوں کو انکسار کی تعلیم دینے کے لیے ہوتا ہے"۔

اناطول فرانس: "محترم اسقف گتاخی معاف! لیکن آپ کی بات من کر مجھے ہوناڈین سٹ پیرے کی وہ بات یاد آتی ہے جو اس نے خربوزہ کے متعلق کہی تھی کہ ظاہر طور پر اس لیے حصوں میں تقتیم کیا گیا ہے کہ وہ کنبہ کے لوگوں میں کھائے جانے کے لیے بنایا گیا ہے۔

میں آپ کو بقین دلا تا ہوں کہ آپ کا شاگر دشنرادہ نهایت ناکارہ اور بدمعاش ثابت ہوا'
اس کی بہت می داستانیں تھیں وہ غریبوں سے بہت ظالمانہ سلوک کر تا تھا' تاہم اس نے خاصی کمی
عمربائی۔اس کے برخلاف اس کا جانشین' لوئی' شش دہم ایک منگسرالمزاج' نیک اور پہیزگار حکمران
تھا' اس نے اپنے ملک کی خدمت میں کوئی کسراٹھا نہ رکھی اور تشدد اور افلاس کو ختم کرنے کی ہم
مکن کوشش کی لیکن ۱۲۹۲ء میں اسے قتل کر دیا گیا"۔

بوسے: "مثیت ایزدی ہمارے فہم و ادراک سے ماورا ہے لیکن ہمیں خدا پر ایمان رکھنا عامے"۔

اناطول فرانس: "میرے نزدیک آپ کی کتاب میں سب سے زیادہ قابل تعریف حصہ وہ ہے جہاں آپ نے بہت سے لانیخل مسائل کی بردی خوداعتادی سے وضاحت کی ہے۔ مثلاً حواکی تولید اور خدا کے برگزیدہ لوگوں کے مصائب 'مجھے افسوس ہے کہ دنیا علم اور یقین سے بہرہ ہوتی جارہی ہے اور وہ امور جو بھی بالکل واضح تھے آج انہیں سمجھنا دشوار ہوگیا ہے 'ہمیں پہلا ساعلم پھر

تم ما صل نهیں ہوسکتا"۔

بکل: ''میں اسقف کی تاریخ دانی کا قائل ہوں' ان کی کتاب میں ہابیل کے قتل' طوفان نوح اور ابراہیم کی پینمبری کی تاریخیں دی ہوئی ہیں۔ مجھے اپنے کتب خانہ میں ان تاریخوں کی تقید ہیں نہیں مل سکی''۔

بوسے: "میہ بات تو بہت سیدھی ہے میرے بیٹے! میں مقدس کتابوں کو الهامی کتابیں سمجھتا ہوں'ایمان کے بغیر علم ناممکن ہے"۔

کارلا کل: "جناب! آپ نے جو کچھ فرمایا یہ ممکن ہے "عین ممکن ہے" اناطول فرانس: "پھر بھی خضور انور "آپ نے ہم پر ایک برا احسان کیا ہے "آپ نے تاریخ کو مشیت ایزدی میں تحلیل کیا 'لیکن آپ نے اپ ناظف شاگر دکویہ بھی تعلیم دی کہ میہ ہے ایزدی اکثر و بیشتر ' فانوی اور قدرتی اسباب و عمل کے ذریعہ کام کرتی ہے اور آپ نے یہ بھی ہے کہ مورخ کو وہ فانوی اسباب تلاش کرنے چاہئیں 'جو تہذیبوں اور قوموں کے عروج و زوال کا کہ مورخ کو وہ فانوی اسباب تلاش کرنے چاہئیں 'جو تہذیبوں اور قوموں کے عروج و زوال کا باعث بنتے ہیں۔ آپ نے فلفیانہ تاریخ کے مسئلہ کی وضاحت کر کے برا کام کر دکھایا اور آپ ہی کے سمجھائے ہوئے راستہ یہ چل کروا لئیر 'آپ کادشمن بنا"۔

والشر: "آپ پھرمیری تعریف میں مبالغہ سے کام لے رہے ہیں۔ ہم ویکو کی خدمات کو فراموش کر رہے ہیں۔ ہم ویکو کی خدمات کو فراموش کر رہے ہیں 'مجھے افسوس ہے کہ میں جوانی میں اطالیہ نہ جاسکا کہ اس عالم سے تبادلہ خیال کر سکتا 'موسیو بکل ہمیں شاید اس سلسلے میں کچھ بتا سکیں "۔

بکل: "اس کی جگہ زمانے اور نظریہ دونوں کے لحاظ سے ،شب یوسے اور آپ کے در میان ہے۔ وہ مثیت ایزدی پر ایمان رکھتا تھا، لیکن تبلیغ کے مقدس محکم کو خراج عقیدت پیش کرنے کے بعد اس نے اپنی نئی سائنس کی تعمیر سرا سرارضی بنیا دوں پر استوار کی۔ اس نے سوال کیا کہ دو سرے مضامین کی طرح تاریخ کی سائنس کیوں نہیں ہے؟"

اس نے کہا کہ جس طرح نیوٹن کے قوانین 'قدرت کے عجائب کی توضیح کرتے ہیں 'اس طرح قوموں کے بظا ہر بے سبب عروج و زوال میں بھی شاید کچھ قوانین مضمرہوں۔ اناطول فرانس: "بے چارہ نیوٹن! میں اسے آئن شائن سے متعارف کراؤں گالیکن آپ

اپناسلله کلام جاری رکھے"۔

بکل: "ویکو کے نزدیک تاریخ 'چند قوانین کی تابع ہے 'ہر تہذیب ' تین مزاول میں سے گزرتی ہے "۔

ہمگل: "تین منزلوں میں سے بہت ہوشیار تھا وہ کہ اس نے میرے فلفہ کے متعلق پیش

بنی ہے کام لیا"۔

بکل: "بہلی منزل وحشت کی تھی جس میں فکر کا گزر نہیں تھا' فقط جذبات تھے۔ دو سری منزل بربیت کی تھی، جس میں تخیل علم نے ہو مراور ڈانٹے اور اولوالعزم لوگوں کے عمد تخلیق منزل بربیت کی تھی، جس میں تخیل علم نے ہو مراور ڈانٹے اور اولوالعزم لوگوں کے عمد تخلیق کے۔ تیسری منزل تهذیب کی ہے، جس میں خرد'سائنس' قانون اور ریاست کو جنم دیت ہے و کیوکا یہ خیال تھا کہ روی سلطنت نے عظیم ترین تهذیب تخلیق کی تھی، جس طرح بربریوں نے اپنی ان یہ خیال تھا کہ روی سلطنت نے عظیم ترین تهذیب تخلیق کی تھی، جس طرح بربریوں نے اپنی ان

یہ خیال تھا کہ روی سلطنت نے عظیم ترین تہذیب تخلیق کی تھی'جس طرح بربریوں نے اپی ان گنت تعداد اور وحثیانہ قوت سے اس تہذیب کی ناتواں حساسیت اور محدود تعداد کو ختم کر دیا'ای طرح متقبل میں وجثی اقوام ہر تہذیب کو فنا کر دیں گی۔ سیاست میں بھی اسے یمی تر تیب نظر آئی'

بربریت' سرداروں کو وجود میں لاتی ہے جو بعد میں رئیس طبقہ کی صورت میں منظم ہو جاتے ہیں' رئیسانہ ستم اور علیحد گی انقلاب بیدا کرتی ہے اور پھرجمہوریت جنم لیتی ہے اور جمہوریت کے انتثار

کی بدولت بربریت پھرواپس آجاتی ہے"۔

اناطول فرانس: "سب فلفی اداس رہتے ہیں 'میں نے ہمیشہ یہ کہا ہے کہ فکر انسان کی سب بری بد نصیبی ہے 'قدیم زمانہ کے لوگوں نے مستقبل کو دیکھنے والی نظر کو ہمیشہ ایک خطرناک صلاحیت سمجھا ہے 'آپ نے بھی موسیو والٹیر! اپنی عظیم تاریخ کے آخر میں کوئی خوش آئند نتائج اخذ نہیں کے "۔

والشر: "میں ایک وحثی عمد کا ذکر کر رہا تھا' میں ان انقلابات میں سے گزر رہا تھا' بو ثمار لیمین کے زمانہ سے رونما ہو رہے تھے' ان سب کا انجام کیا ہوا؟ تباہی اور ہزاروں زندگیوں کا خاتمہ۔ ہر عظیم واقعہ ایک عظیم تباہی تھا۔ ممکن ہے کہ یہ غلطی میرے مافذ کی پیدا کی ہوئی ہو' بی میں امن اور سکون کے زمانوں کا کوئی ذکر نہیں۔ انہوں نے صرف تباہیوں اور بربادیوں کی داستانیں میں امن اور سکون کے زمانوں کا کوئی ذکر نہیں۔ انہوں نے صرف تباہیوں اور بربادیوں کی داستانیں بیان کی ہیں' اس لیے میرے نزدیک بھی تاریخ جرائم اور مصائب کا ایک مرقع ہے۔ بہ بنیاداوہا کی بیان کی ہیں' اس لیے میرے نزدیک بھی تاریخ جرائم اور مصائب کا ایک مرقع ہے۔ بہ بنیاداوہا کی محقول خصائل اور وحثیانہ قوت کی جلوہ گری۔ یہ ہیں وہ طاقیس جو تاریخ کے پس پردہ کا کرتی ہیں' مجھے بہت کم تاریخ میں یہ بات نظر آئی ہے کہ واقعات کی تشکیل میں عقل انسانی نے کوئی حصہ لیا ہو' اس کے برعکس' حقیر ترین اور ذلیل ترین اسباب نے عظیم اور المناک نتائج پیدا کے ہیں' میں ندازہ لگایا محمد مشیت حوادث کا دو سرانام ہے''۔

بكل: "آپ كا شاگر د شرگواس قدرياس آفرنی سے كام نميں ليتا تھا، آپ كوياد ہوگاكہ دے اور اس قدرياس آفرنی سے كام نميں ليتا تھا، آپ كوياد ہوگاكہ الاماد كا شاكر د شركور سے تھے جن ميں اس نے تهذيب كى تاريخ بيان كى تھى ادر اس ليقين كا اظہار كيا تھا كہ انسانی ذبن ضرور ترقی كرے گا"۔

والنيز: "آپ نے ميرے شاگر د كى تعريف كى مجھے اس سے مسرت ہوئى ،جب بادشاه نے

Shahbaz Kiani

اے وزارت فزانہ کے عمدے سے معزول کیا تو جھے برا و کھ ہوا 'جھے اس وقت خت الوی ہو کی مقی ۔ ترقی کا تصور میرے زمانہ میں بھی مقبول تھا۔ یہ تصور میرے دوست 'موسیو کو ترورے کو بہت عزیر تھا۔ عین اس وقت 'جبکہ فرانسیں تہذیب تباہ کی جا رہی تھی 'لیکن ٹرگو ٹھیک کہتا تھا۔ تاریخ ای وقت قابل برداشت ہوتی ہے 'جب وہ تہذیبوں کے عودج و زوال بیان کرے۔ تاریخ صف فلفیوں کو تکھنی چاہیے۔ وہ اپنے مواد میں اہم اور غیراہم کی تمیز کر سکتے ہیں۔ وہ غیر ضروری نفاصیل سے گریز کر سکتے ہیں اور وہ چڑوں کو ایک وسیع اور بسیط زاویہ سے دیکھنے کی صلاحیت رکھتے فاصیل سے گریز کر سکتے ہیں اور وہ چڑوں کو ایک وسیع اور بسیط زاویہ سے دیکھنے کی صلاحیت رکھتے ہیں۔ زبنی جلاکی ترقی' مادی' خوشحالی اور اخلاقی بلندی۔۔۔ کی قوم کی تاریخ ہیں' باقی سب چڑیں جیرے دوشت خض چند پہلوؤں کی نہیں بلکہ حقیقت میں بھی چڑیں قوم کی تاریخ ہیں' باقی سب چڑیں فروعات ہیں' ان کی اہمیت اس بات سے متعین ہوتی ہے کہ وہ اقتصادی' زبنی اور اخلاقی ترقی پر کیا دوشتی ڈال سکتی ہیں' اس لیے میں نے اپنی کتاب ESSAI SUR LES MA URS اس مقصدے لکھی کہ انسانی زبین کی تاریخ بیان کروں۔ میں ان مراحل کو متعین کرنا چاہتا تھا' جن ۔ مقصد سے کھی کہ انسانی زبین کی تاریخ بیان کروں۔ میں ان مراحل کو متعین کرنا چاہتا تھا' جن ۔۔ مقصود سک پہنچتا ہے''۔

اناطول فرانس: "حضور" آپ نے بینی تاریخ کے تصور کو خوب بیان کیا ہے " بین اس نال کی تخلیقی قوتوں پر جرت زدہ ہوں جس نے آپ کی تصانیف" موسیو مو فشکو کی "روح قانون" اور موسیو گبن کی ضخیم تاریخ تخلیق کی۔ آپ سب نے مل کر تاریخ کو نہ بیات کی ڈ بجروں سے آزاد کیا اور اسے فلفہ اور سائنس کے سپرد کیا۔ جب میں مابعد الطبیعیا تی بندروں کی موجودہ نسل کے متعلق غور کرتا ہوں کہ وہ حکمت کی چار منزلیس طے کر آئی ہے اور جب میں سقراط کے عمد "ہورلیس کے عمد اور آپ کے عمد کا (جے آپ کے تام سے ہی یاد کرتا چاہیے) کا تصور کرتا ہوں تو تاریخ کی جنگیں اور اس کے عمد کا (جے آپ کے تام سے ہی یاد کرتا چاہیے) کا تصور کرتا موں تو تاریخ کی جنگیں اور اس کے جرائم "اس کے مصائب اور اس کی ناانصافیاں اس قدر مہیب معلوم نہیں ہو تیں۔ انسانی تاریخ کا جواز اس کی عظیم شخصیتوں کا وجود ہے"۔

۳- تاریخی جغرافیائی تعبیر

بکل: "مجھے خوشی ہوئی کہ آپ نے موسیو مو فشکو کا ذکر کیا کیونکہ اب تک ہم نے آاریخ کے متعلق جتنی گفتگو کی وہ اس کے اسلوب کے متعلق تھی۔ ہم نے ان اسباب کا ذکر نہیں کیا' جو قوموں کی عظمت اور ذلت کا باعث بنتے ہیں۔ آریخ کے مرکز کو آسان سے زمین' بادشاہوں سے انسانیت اور جنگوں سے تمذیب تک، منتقل کرنے کے بعد' سوال یہ بیدا ہو تا ہے کہ آریخ کے فیصلہ کن اسباب کیا ہیں؟ کیا جیسا کہ ابھی آپ نے اشارہ کیا تھا' عظیم شخصیتوں کی عظمت ہی اس کا فیصلہ کن اسباب کیا ہیں؟ کیا جیسا کہ ابھی آپ نے اشارہ کیا تھا' عظیم شخصیتوں کی عظمت ہی اس کا فیصلہ کن سبب ہے؟ یا اس کے علاوہ کچھ اور مثلاً علم کی طاقت' سائنس دانوں کی اختراعیں اور ایجادیں'
اچھی نسلوں کا لہو' اقتصادی پیداوار اور تقتیم کا نظام' آب و ہوا اور زمین اور جغرافیائی عالات کی
خصوصیات؟ موسیو مو فسکو کو یہ فخر حاصل ہے کہ وہ پہلے مخص تھے جنہوں نے قوموں کی عظمت اور
ذلت کے مخصوص اسباب معلوم کرنے کی کوشش کی"۔

مو فشکو: "آپ کی بردی نوازش ہے کہ آپ میرا ذکر کررہے ہیں 'مسٹربکل'اپ ہم وطنوں سے زیادہ آپ کے ہم وطنوں نے مجھے یاد رکھا ہے 'حتیٰ کہ موسیو والٹیئر بھی جو یول بے حدد سیج النظراور فیاض ہیں 'میری کتابوں کو خاطر میں نہ لائے"۔

والسُرُ: "میں آج تک آپ کی دو مشہور تصانف کی عظمت اور ذکاوت کی وجہ سے آپ کو معاف نہیں کرسکا"۔ (ان دو کتابوں کے تام ہیں: Lethes Persanesas اور

( Lesprit Des Lois

مو فشكو: "ميں جانتا ہوں عظيم شخصيتيں 'ايك دو سرے كے ساتھ معمولی آدميوں كا سالوک روا رکھتی ہيں۔ ميرے ہم عصروں نے ميری پہلی دو كتابوں 'لينی "ايرانی مكاتب" اور "رومہ كے عروج و زوال "كے اسباب كے متعلق بيہ كما كہ بيہ اصل ہيں "مو فشكو كا عروج اور زوال "كی داستانيں ہيں 'انہيں فلفہ سے زيادہ بذلہ سنجی مرغوب تھی 'ميں نے فو شين 'ہيلو شين اور دو سرے علم دوست احباب كولا بريد (جمال ہيں رہتا تھا) بلايا كہ ميری كتاب "روح قانون "كے چند ابواب سنيں جن بر ہيں نے ہيں برس محنت كی تھی 'كتاب سننے كے بعد سب كا متفقہ فيصلہ يہ تھا كہ ہيں برس محنت كی تھی 'كتاب سننے كے بعد سب كا متفقہ فيصلہ يہ تھا كہ ہيں بر شمن من انگلتان ميں بہت مقبول رہا ہوں "۔

بکل: "میں "روح قانون" کو اٹھارویں صدی کے فرانسیں اوب کا سب سے بڑا کارنامہ سمجھتا ہوں' آپ پہلے مخص تھے جنہوں نے یہ بتایا کہ تاریخ میں منخصیتوں کو کوئی اہمیت حاصل نہیں اور یہ کہ منفرو واقعات (حتی کہ عظیم جنگیں بھی) کسی قوم کے عروج و زوال کا سبب نہیں بن کئے ' آپ نے ہمیں یہ سکھایا کہ عظیم مخصیتیں اور عظیم واقعات وسیع اور مستقل قوتوں کے علائم اور تاریخ ہیں۔

ان میں سے بعض قوتیں غیر محضی ہوتی ہیں 'مثلاً ملک کی ہیئت یا ہوا کی حرارت مو فضکو: "بقراط نے چار سو قبل مسیح میں ایک کتاب "ہوا' پانی اور جگه" کہی تھی 'جن میں ایک کتاب "ہوا' پانی اور جگه " کہی تھی 'جن میں اس نے بتایا تھا کہ جغرافیا ئی ماحول کالوگوں کی جسمانی ساخت اور ریاستوں کے آئین نظام پر کیا اثر ہوسکتا ہے۔ ارسطونے یونانیوں کی کامرانی' حتی کہ ان کی ذہنی برتری کو یونان کی "متوسط" آب و ہواسے منسوب کیا تھا۔ اگر چہ ہم ایتھنز کے درجہ حرارت کو متوسط ہرگز نہیں کہ سکتے "۔

اناطول فرانس: "اس میدان میں آپ کا ایک اور پیٹرو بوڈین تھا جس نے سولہویں صدی میں جغرافیائی حالات اور انسانی اخلاق و اطوار 'اس کی ہمت اور ذہانت کے باہمی ربط اور تعلق کی وضاحت کی تھی۔ اس کے نزدیک عرض البلا د کا فرق باکرہ عور توں میں فرق پیدا کر دیتا ہے "۔

مو فتکو " یہ سمجھنا غلط ہے کہ میں نے تاریخ کو جغرافیہ میں تحلیل کردیا تھا 'مخلف قوموں کے لیے مخلف اسباب فیصلہ کن ثابت ہوئے ہیں ' بعض کے لیے قوانین ' بعض کے لیے ذہب ' بعض کے لیے حسال اور اخلاق اور بعض کے لیے طبیعی حالات اور آب وہوا۔ ان میں سے آخری سبب یعنی طبیعی حالات اور آب وہوا فقط وشیوں کے لیے فیصلہ کن ثابت ہوتے ہیں۔ چینیوں پر سبب یعنی طبیعی حالات اور آب وہوا فقط وشیوں کے لیے فیصلہ کن ثابت ہوتے ہیں۔ چینیوں پر رسوم حادی تھیں ' جاپانیوں پر قوانین ' سپارٹا پر اخلاق ' اور حکومت کے اصول اور اطوارکی قدیم سادگی کئی نسلوں تک رومنوں کا کردار متعین کرتی رہی "۔

بکل: "لیکن میرے نزدیک آپ کی کتاب کا سب سے دلچپ حصہ وہ تھا' جہاں آپ نے آب د ہوا اور تاریخ کے تعلق سے بحث کی ہے"۔

مو قشکو: دهیں یہ باتا ہوں کہ مجھے بھی اس مضمون سے دلچپی تھی۔ میراخیال ہے کہ کردار اور مزاج کے اختلافات جو تقدیر اقوام پر خاص حد تک اٹر انداز ہوتے ہیں 'آب وہوا سے بھی متاثر ہوتے ہیں 'مروعلا قوں میں لوگ اکثر و بیشتر توانا ہوتے ہیں لیکن گرم علاقوں میں تن آسان یہ ایک معمولی می بات ہے 'لیکن اس کے نتائج کتنے اہم ہیں 'ہندو یہ ججھتے ہیں کہ سکون اور عدم وجود تمام معمولی می بات ہے 'لیکن اس کے نتائج کتنے اہم ہیں 'ہندو یہ ججھتے ہیں کہ سکون اور عدم وجود تمام چیزوں کا عینی متھا' اس لیے وہ بے عملی کو تمام کواکف سے بمتراور تمام میروں کا عینی متھا' اس لیے وہ بے عملی کو تمام کواکف سے بمتراور تمام امیدوں کا مرکز و منبع سجھتے ہیں۔ بے عملی ان کے لیے بلند ترین خوبی اور جنت کی زندگی کا نچو ٹر ہے۔ اس کے بر عکس گری' دوزخ کا ایک بنیادی عضر ہے' اس قدیم خیال کی وجہ سے بے عملی اعلی مرتبہ کی علامت بن گئی ہے اور جو لوگ کام نہیں کرتے اپنے آپ کو کام کرنے والوں کا آقا سجھتے ہیں۔ بہت می جگہوں پر رواج ہے کہ لوگ اپنے ناخون نہیں کا شخ' ناکہ لوگوں کو یہ اندازہ ہو جائے کہ وہ کام نہیں کرتے۔

ا تاطول فرانس: "فرانس میں اونچی ایڈی کے جوتوں کے رواج کا بھی میں مطلب تھا الیکن خود پسندی کی استقامت نے اب اس رواج کو عالمگیر بنا دیا ہے۔

ودچلائ استفامت نے اب اس رواج وہ سیرہ دیا ہے مواج کے باشندوں کا مقوم بن گیا موجہ مو فکست کھانا جنوب کے باشندوں کا مقوم بن گیا ہے؟ شاید اس لیے کہ شمال کی آب وہوا میں انسان توانا ہو تا ہے اور جنوب کی آب وہوا اے کرور اور ناتواں بناتی ہے۔ جنوب نے بیشہ ونیا کو غلام دیخ میں اور شمال نے آقا۔ تاریخ شاہد ہے کہ ایشیا گیارہ مرتبہ شمال کے وحشیوں سے فکست کھا چکا ہے "۔

والشيرُ: "جناب آپ کو شايد علم ہو کہ انگريزی کا لفظ سليو (جس کے معنی ہيں غلام) لفظ سليو حجہ انگريزی کا لفظ سليو (جس کے معنی ہيں غلام) لفظ سلاو ہے فكلا ہے۔ بيہ اس وقت كی بات ہے 'جب ہمارے کليسائے عيسائيوں کو غلام بنانے کی ممانعت کر دی تھی' سلاولوگ اس وقت تک ايمان نہيں لائے تھے' اس ليے انہيں آسانی ہي جا جا سکتا تھا۔ اس طرح بيہ لفظ' جس کا مفهوم بھی شان و شكوہ تھا' غلامی کی علامت بن گيا۔ بيہ شالی غلام سنتاء کا تھم رکھتے ہیں' ليکن بيہ کوئی اہم استناء نہيں "۔

تاریخ کے تعلق کابت گرامطالعہ کیاہے"۔

بکل: "نہیں جناب! میں اس موضوع پر کچھ زیادہ کام نہیں کر سکا۔ جب میں پیدا ہوا تو تقریباً نیم مردہ تھا۔ میں بچپن بھر بے حد کمزور رہا اور اس لیے دو سرے لڑکوں کے ساتھ کھیل نہیں سکا'اپی چالیس برس کی عمر میں شاید ایک دن بھی میں درداور بیاریوں سے نجات نہیں حاصل کر سکا' میری آ تکھیں خراب تھیں' اس لیے میری ماں نے زمانہ کے ذاق سے بے نیاز ہو کر جھے پڑھانے کی بجائے بنا سکھا دیا' یمال تک کہ آٹھ برس کی عمر تک میں نے حروف ابجد نہیں سکھے سے۔

کارلاکل: "بس رہنے دیجئے ہر مخض جانتا ہے کہ چالیس برس کی عمر میں آپ انگستان کے فاضل ترین انسان تھ، مجھے حکیلے نے بتایا تھا کہ آپ اپنا سر علم کے بوجھ سے سیدھا نہیں کر کئے تھے۔ آپ فرانسیں، جرمن، ڈینش، اطالوی، ہپانوی، پر تگالی، ولندیزی، والون، فلیموی، سویڈی، آئیس لینڈی فریزک، موری، روی، عبرانی، لاطینی اور یونانی زبانیں جانے تھے، آپ انگریزی لکھ کئے تھے۔ میں نے ایک موقع پر ڈارون کو یہ کتے سا ہے کہ آپ کا جیسا عمرہ اسلوب نگارش انہوں نے بھی نہیں دیکھا۔ ذاتی طور پر مجھے آپ کے اسلوب نگارش کے متعلق زیادہ نہیں معلوم لین مجھے آپ کے اسلوب نگارش کے متعلق زیادہ نہیں معلوم لین مجھے آپ کے اسلوب نگارش کے متعلق زیادہ نہیں معلوم لین

بکل: "میری بیر آرزو تھی کہ میں انگلتان کی تہذیب کی کمل تاریخ لکھوں 'لیکن ہیں برل کی محنت کے بعد میں فقط "تمید" لکھ سکا 'جو چار جلدوں میں پوری ہوئی۔ پھر میری ہاں کا انقال ہو <sup>گیا</sup> اور میں اس سے آگے نہ لکھ سکا۔ اگر میری صحت اچھی ہوتی تو ممکن ہے کہ میں کوئی قابل ذکر ک<sup>ام کر</sup> سکتا"۔

مو فنکو: 'دکیا آپ ازراہ کرم ہمیں اپنے مطالعہ کے نتائج بتائیں گے؟'' بکل: ''آپ جانتے ہوں گے کہ سیلجیئم کے ماہر اقتصادیات' کیٹویلیٹ نے شادی جب ارادی افعال اور پتہ لکھے بغیرڈاک میں خط ڈال دینے کے بظاہر معمولی واقعات کو اعدادو شار کی ایک باقاعدہ اور مرتب شکل دی تھی۔ ان بظا ہر معمولی واقعات اور ان سے ملتی جلتی معمولی باتوں کی بنیا د پر میں نے یہ نتیجہ افذ کیا کہ جب ہم انسان کے کردار پر اس کی تفصیلات کے ساتھ غور کرتے ہیں تو وہ آزاد معلوم ہو تا ہے لیکن جب اس پر اجتماعی نقطۂ نظر سے غور کیا جائے تو اس کی اصلیت واضح ہو جاتی ہے اور ہمیں جو اندازہ ہو تا ہے 'وہ واضح طور پر ان قوتوں سے متاثر ہو تا ہے جو انفرادی عزم سے الگ اپنا وجود رکھتی ہیں 'انسانی امور میں انفرادی خصوصیات کی کوئی اہمیت نہیں اور مورخ کو ان سے کوئی واسطہ نہیں رکھنا چاہیے۔ ترتی عظیم شخصیتوں کی وجہ سے نہیں ہوتی' بلکہ علم کو جمع کرنے اور پھیلانے کی وجہ سے ہوتی ہے۔ جمجھے اخلاق اور انسانی محرکات اور احساسات میں کوئی ترقی ہوتی نظر نہیں آتی' فقط سائنس ترتی کرتی ہے اور دنیا کو آہستہ آہستہ بدلتی رہتی ہے۔

مو فشکو: د جو نتیجہ آپ نے اخذ کیا ہے وہ نہایت معقول ہے 'میں نے ایک مرتبہ فوشیل کو فتم کی کوئی ا ۔ کہتا انتہا''

بھی ای قتم کی کوئی بات کتے ساتھا"۔

بکل: "جتاب! آپ کی طرح مجھے بھی تاریخ پر جغرافیہ کے اثرات کے موضوع سے دلچہی ہے، آب و ہوا' زمین' غذا اور قدرت کے عام عناصر نے ہر نسل کی تاریخ کو متاثر کیا ہے۔ ہندوستان کے عظیم الثان قدرتی مناظر نے ہندوؤں کے زبن اور ان کی ہمتوں کو پسپا اور مجور کرکے اور انہیں اوہام اور پرستش کی طرف ماکل کیا۔ پورپ کے سادہ مناظر نے انسان کی جرات میں کمی نہیں آنے دی اور اس کے مزاج میں فطرت کی پرستش کی بجائے فطرت پر قابو حاصل کرنے کا میلان پیدا کیا"۔

اناطول فرانس: "مسٹربکل! یہ بات سب جانتے ہیں کہ آپ نے بھی بحراد قیانوس عبور نمیں کیا۔ ان وحثیوں میں 'جو اب ثالی امریکہ میں بستے ہیں 'قدرتی سائنس نے بے نظیر ترتی کی ہے اس کے باوجود کہ وہ مبالغہ کی حد تک ذہبی اور پر ہیزگار ہیں۔ مسٹربکل 'آپ امریکیوں کو دیکھتے توان

ت آپ کویقینادلچی پیدا ہوتی"۔

بکل: "اول تو مجھے فرصت ہی نہیں دو سرے مسرؤ کنز نے ہمیں ان کے متعلق جو پھھ معلوات ہم پہنچائی ہیں وہ بھی پچھ ایسی ہمت افزا نہیں تھیں "لین میں نے امریکہ کی تاریخ کا غور سے مطالعہ کیا ہے "میں نے مغربی کرہ میں جغرافیائی حالات کا مجیب امتزاج دیکھا۔ میکسیکو کے شال میں مغربی ساحل پر بغیر نمی کے گری ہے اور مشرقی ساحل پر گری کے بغیر نمی ہے اس لیے کولمبس سے پہلے امریکی تہذیب میکسیکو اور وسطی امریکہ تک محدود تھی کیونکہ فقط ای خطہ میں نمی اور گری کا وہ امتزاج موجود تھا جو پودوں "حیوانوں اور انسانوں کی ذندگی کے لیے سازگار ہے۔ اس کے بعد لیورپ والوں کی آمد اور ایجادات اور اخراعات کی فرادانی نے انسانوں کوقدرتی حالات کا ذیا وہ مختاج

نبيس ركها"-

مو نشکو: "تو آپ جغرافیائی تعبیر کو قوتوں کی تاریخ کے ابتدائی زمانہ تک محدود کرتے ہیں؟ بکل: "جوں جوں انسان کا ماحول پر تسلط بردھتا جا تا ہے واقعات کی تشکیل میں معروضی اور لاہ کی ایم و کم مور آروا تی ہے "

مادی مظاہر کی اہمیت کم ہوتی جاتی ہے"۔

ولیم جمز؛ ''جمجے یہ سن کر خوشی ہوئی' کیونکہ میں ڈر رہاتھا کہ کہیں آپ ہم سب کوعرض البلد اور طول البلد میں ہی تحلیل نہ کر دیں'لیکن آپ کو شاید یہ جان کر خوشی ہو کہ مسٹررٹیزل نے جو بڑی خاموشی اور انکسار سے یہ بحث سن رہے تھے' جغرافیائی تعبیر کو تاریخ کے اعلیٰ کوا کف پر بھی اٹر انداز دکھایا ہے''۔

بکل: "میں اس سلسلہ میں تازہ ترین خیالات اور تصورات کاعلم حاصل کرنا چاہتا ہوں"۔
رٹیزل: "جناب! امریکہ کا یہ عظیم فلسفی میری اہمیت بیان کرنے میں مبالغہ سے کام لے رہا
ہے۔ میرے زمانہ کے علم جغرافیہ میں جو بیش بما تحقیقات ہوئی ہیں 'میری تحقیق ان کا ایک حقیر حصہ تحقی' رٹر' کویل' پیشل اور ریکلس اس میدان کے شہسوار تھے اور ڈاکٹر جمز آپ کے ملک میں بھی پروفیسر سٹنگڈن نے نمایت مفید تحقیقات کی تھیں "۔

بكل:"آب بمين الخ خيالات سمتفيد فرمائي!"

ر شیزان "میں سیومو فشکو اور آپ کے تصورات میں کی قدر ترمیم کی اجازت چاہتا ہوں۔ گرم ممالک میں زندگی گری کی وجہ سے نہیں' بلکہ زلزلوں' وباؤں' درندوں اور کیڑوں مکو ژوں کی وجہ سے نہیں گری کی کی ایک رحمت ہے' وہ زندگی کے مکو ژوں کی وجہ سے دشوار بنتی ہے۔ نیم گرم ممالک میں گری کی کی ایک رحمت ہے' وہ زندگی کے بیرونی مشاغل برم پبندی' شدید جنسیت اور اس کے ساتھ ساتھ فن اور تھرن سے قربی لگاؤ کا سبب بنتی ہے۔ سرد شال میں غالب طبقہ میں صنعت اور کاروبار کی طرف جو پرجوش میلان اور ملکیت' تسلط اور کارکردگی کی ہو ہوں ہوتی ہے اس کی بدولت فن کی بجائے سائنس اور فرصت کی بجائے دولت کو ترقی کا موقع ملا ہے۔ گریلو زندگی سے برم آرائی کے مشاغل کی کی پوری ہوتی ہے اور مسلسل اور پیم مقابلہ سخت فتم کی انفرادیت کی تخلیق کر تاہے''۔

مارکن: "میں آپ کوبعد میں یہ بتاؤں گاکہ یہ سب نتائج جو آپ آب د ہوا ہے منوب کر

رہ ہیں 'وہ دراصل اقتصادی اسباب سے پیدا ہوئے ہیں "۔ رکا دولکا :

بكل: "ليكن ..... پروفيسر صاحب آپ اپناسلسله كلام جاري ركھے"۔

رٹیزل:"آب و ہوا سے قد اور چرہ کی ساخت بھی متعین ہو سکتی ہے۔ بہت سے معربان یہ کتے ہیں کہ امریکی لوگوں کی رنگت پیتل کی طرح ہوتی جا رہی ہے۔ سرخ ہندیوں کی طرح اور

پروفیسر پواس کا بیہ خیال ہے کہ امریکہ کی آب و ہوا ہے لیے قد والے مهاجروں کی اولاد کے قد چھوٹے اور چھوٹے قد والے مهاجروں کی اولاد کے قد لیے ہوتے جا رہے ہیں۔ اور مختلف اسلوں کے سروں کی ساخت ایک می ہوتی جا رہی ہے اور پروفیسر ہشکڈن نے 'پرنس کرو پہن کی بیروی میں...."

ا تاطول فرانس: "پرنس کرو ٹپکن 'فردپرست صوفی 'میری اس سے انچھی شناسائی تھی "۔ رشیزل: "پروفیسر ہشکگان نے یہ ثابت کیا ہے کہ بارش کی مقدار کسی قوم کی نقد پر متعین کر عتی ہے ' خٹک جھیلوں کی تہیں ہزاروں ہجرتوں کی داستانیں سناتی ہیں اور و تا " فوقا " جب ایشیا میں بارش نہیں ہوئی تو تہذیبیں تباہ ہو گئیں "۔

ولیم جمز: "بیہ بات بڑی دلچپ ہوگی اگر کل بیہ ٹابت ہو جائے کہ ہجرتیں فتوحات اور بڑی بڑی سلطنتیں' سورج کے داغوں کے نشیب و فراز کی وجہ سے پیدا ہوتی ہیں "۔

رشیزان: "مرچیز ممکن ہے۔ ذرا دریا وک کے اثر ات پر غور بجیجے۔ نیلی اور گنگا ہوا تگ ہوا ور نیگ ہوا ور نیگ ہوا ور نیگ ہوا ور نیگ سی وجلہ اور فرات میں اور پینے اور ایلیا سین اور شمز ہڑین اور بینٹ لارنس اور ہیں اور ایلیا سین اور شمز ہڑین اور وینوب حضرات اور اور ایلیا ور کھی گئی اور وینوب حضرات اور ہیں کود وینوب بول سکتا تو کتنی مختلف قوموں کی داستانیں سنا تا جو ویران ایشیا کو خرباد کہ کے کم آبود بور بیس چلی آئی تحسی ۔ اگر روس کے دریا جنوب کی بجائے شال کی طرف بہتے تو بھی وہ شاور یورپ میں چو نکہ روس کے دریا بحرہ اسود منطقیہ کی ہوس کرتا ، جس کے لیے اس نے کئی جنگیں لڑیں ہیں۔ چو نکہ روس کے دریا بحرہ اسود اور بحیرہ کہیں میں جاگرتے تھے اس لیے ڈ بنہر نے اسے باز نظینی اور دولگائے اسے ایشیائی بنا دیا تھی جب تک جاری نہیں ہوا' اس وقت بحب تک جاری نہیں ہوا' اس وقت تک روس نے مغرب کی طرف نگاہ نہیں اٹھائی اور یورپ کا ایک حصہ نہیں بنا''۔

بكل: "بي بات بهت دليب ب آپ كتے جائے 'پروفسر!"

رشیزل: "آریخ میں ساتھلوں کی اہمیت پر غور کیجئے۔ بحیرہ روم نے کئی تہذیبوں کو اپنے پانیوں سے مسلک کر رکھا تھا۔ پھراو تیانوس نے بورپ کو امریکہ سے ملا دیا اور تجارت کی شاہراہیں بدل گئیں"۔

ہیگل: "میں نے اپنے "فلفہ تاریخ" میں جس کا ذکر ابھی تک کمی نے نہیں کیا ہے کہا تھا کہ قدیم زمانہ کی تاریخ' بجیرہ روم کے بغیر تصور میں بھی نہیں آ سکتی۔ جس طرح روما اور ایتھنٹر کا تصور' ان چبو تروں کے بغیر ناممکن ہے' جو سارے شمر کا مرکز تھے"۔

رشرزل: "مجھے آپ کی کتاب کا یہ حصہ اچھی طرح یادہ ایک اچھے ساحل اور آس پاس

کے ہزاروں جزیروں نے یونان پر ایران اور مشرق کی راہیں کھول دیں اور اسے بحیرہ روم میں تجارت کا مرکز بنا دیا۔ ساحل اور رقبہ کی کم زور نبت نے ایشیا میں دولت کی ترقی کو روکا میں حال آج کل افریقہ کا ہے۔ حتی کہ امریکہ بھی' جمال ایک ساحل سے دوسرے ساحل تک خاصا فاصلہ ہے' ایک پسماندہ ملک رہ جاتا ہے اگر ریل گاڑیوں نے اس کے ہرعلاقہ کو ساحل سے نہ ملا دیا ہوتا"۔

اناطول فرانس: "جنگ عظیم کے دوران میں ' روس نے بالنگ کی ایک بندرگاہ کے لے'
جرمنی نے رائین کے دہانہ کے لیے فرانس نے سارے رائین کے لیے' آسٹویا نے ٹری اسٹ اور
فیوم کے لیے' انگلتان نے ساری دنیا کے لیے اور امریکہ نے جمہوریت کے لیے جنگیں لاہیں۔ پھر
بھی میں سجھتا ہوں کہ آپ جغرافیہ کے اثر کو مبالغہ آمیز اہمیت دے رہے ہیں۔ آپ نے ماضی کے
چند پہلوؤں کو جغرافیہ کے نقطۂ نظرسے تقسیم کر دیا ہے لیکن چند اور پہلو بھی ہیں اور میرا خیال ہے
کہ قوموں کی زندگی اور نقد پر اس اصول سے ماورا ہے' دنیا کے ہر خطہ میں عظیم قوموں نے جنم لیا
ہے اور مختلف آب و ہواؤں میں ان کا عروج و زوال ایک ہی طرح رونما ہوا ہے"۔

ر شیزل: "میری بات کا مطلب غلط نه سمجھئے 'میں تاریخ کے ہرپہلو کو جغرافیہ میں تحلیل کرنا نہیں چاہتا' مجھے فقط چند پہلوؤں کی توجیمہ مقصود ہے"۔

ولیم جمز "آپ اکسارے کام لے رہ ہیں۔

امریکہ کے ایک بزرگ استاد نے کہا تھا "تاریخ میں ' جغرافیائی طالات کے اثرات کی اہمت کو کم کرنے کی تحریک جاری ہے"۔

بکل: "آپ بجا فراتے ہیں 'جغرافیائی حالات محض لابدی پابندیاں ہیں۔ فیصلہ کن قوتیں ہیں ہیں 'وہ ایسے حدود قائم کرتے ہیں 'جن کے اندر دو سری قوتیں کسی قوم کو عروج د دوال کی طرف لے جاتی ہیں 'خلیج کے بہاؤ کے بدلنے سے انگلتان تباہ ہو سکتا ہے لیکن خلیج کے بہاؤ نے انگلتان کو عظمت نہیں بخشی۔ تمام اعلیٰ تمذیبوں میں فیصلہ کن اسباب اقتصادی یا ذہنی نوعیت رکھتے ہیں "۔

والشيرُ: "بيه خيال نهايت معقول ہے ميں نے ہميشہ بيد کها ہے کہ انگريز سمجھد ار ہوتے ہيں۔ بيه خيال ايبا ہے جس ميں موسيو مو فشكو مجھ سے متعق ہيں "۔ نيطشے: "شايد آپ دونوں كاخيال صحيح نهيں "۔

# ۴- تاریخ کی نسلی تعبیر

اناطول فرانس: "موسیوبکل" آپ کوید کمنا چاہیے تھا کہ فیصلہ کن اسباب" اقتصادی "زبنی
یا نسلی ہوسکتے ہیں۔ میرے زمانہ میں بہت سے طلباء قوموں کے عروج و زوال کو نسلی خصوصیات سے
منسوب کر رہے تھے۔ اس طرح پروفیسروں کے لیے یہ ممکن ہوگیا تھا کہ وہ بیک وقت سائنس دان
اور وطن پرست بن سکیں۔ بس کاؤٹٹ گوبینو اس معاملہ میں ایک اسٹناء ہیں وہ نہ پروفیسرتھ "نہ
محب وطن "۔

گوبینو: "جب آپ صرف دس برس کے تھے "تو میں نے ایک کتاب شائع کی تھی "انسانی للول کے اختلافات" جس میں میں نے یہ خیال ظاہر کیا تھا کہ انسانی تخلیق کے ہر شعبہ سائنس فن "تمذیب "الغرض ہراس چیز کاجو اس دنیا میں عظیم "بلند اور مفید ہے "سرچشمہ ایک ہی ہے" ب کی جڑا لیک ہی ہے اور وہ ہے ٹیوٹن نسل انسانی کنبہ کی اس شاخ کا بیج "غالبًا سیاہ اور زرد نسلول کے کی جڑا لیک ہی ہے اور وہ ہے ٹیوٹن نسل انسانی کنبہ کی اس شاخ کا بیج "غالبًا سیاہ اور زرد نسلول کے فئے سے مخلف تھا۔ اس کے افراد کا انداز کچھ اور ہی تھا اور اس کی مخلف شاخوں نے دنیا کے ہر مہذب گوشہ پر تسلط حاصل کیا ہے۔ نسل کے تصور سے تاریخ کی توجیمہ ہو سکتی ہے "جیسے میرے دوست نیطشے نے کما ہے "حقیادت کے لیے ذبن کی ضرورت نمیں بلکہ خون کی ضرورت ہے"۔

ورست نیطشے نے کما ہے "حقیادت کے لیے ذبن کی ضرورت نمیں بلکہ خون کی ضرورت ہے "۔

نیطشے: "کا کوئٹ گو بنو آپ میں آپ کا بداح ہوں "لیکن اس نسلی تقسی سے مراکو کی واسط نیطشے: "کا کوئٹ گو بیٹ آپ کا بداح ہوں "لیکن اس نسلی تقسی سے مراکو کی واسط

نیطشے: ''کاؤنٹ گوبینو! میں آپ کا مداح ہوں' لیکن اس نسلی تصور نے میرا کوئی واسطہ نمیں' میں نے ہر نسل کے کچھ لوگوں میں اچھے خون کی علامتیں دیکھی ہیں۔وینس کے کشتی بانوں کا خون' غالبًا جرمن نوجوانوں کے خون سے بہتر ہے"۔

اناطول فرانس: "محترم کاؤنٹ! آپ کے تصورے اگریز اور جرمن ناخی نہیں ہوئے '
پوفیسر فری مین نے اسے ناشائٹ سرعت سے اپنایا 'پروفیسرٹرائی اسٹے نے اسے خوشی سے تبول کیا اور ڈاکٹر برنارڈی نے یہ تبلیم کیا کہ جرمن قوم تاریخ کی مہذہب ترین قوم ہے۔ موسیو چیمبرلین نے ' جنہوں نے انگلتان چھوڑ کر جرمنی میں سکونت اختیار کی ' ایک خنیم کتاب لکھی "انیسویں صدی کی بنیاویں "جس میں انہوں نے یہ فابت کیا کہ "اصل تاریخ اس وقت سے شروع ہوتی ہے' جب جرمنوں نے اپنے قوی ہاتھوں سے جمد پارینہ کی وراخت کو اپنایا۔ میرا خیال ہے کہ اس وراخت کے معماروں نے تاریخ کی تخلیق نہیں آئی تھی۔ مسٹر چیمبرلین کا یہ خیال تھا کہ اگر کی خفی میں عظمت کے آفار ہوں' تو یہ سمجھ کر اس کی رگوں میں ٹیوش خون موج زن ہے' انہیں ڈانٹے کا چرو جرمن معلوم ہوا۔ انہیں پولوس رسول کے "گئیئوں کے نام خط" میں جرمن لیجہ کی گونج سائی دی جرمن معلوم ہوا۔ انہیں پولوس رسول کے "گئیئوں کے نام خط" میں جرمن انہوں نے پورے وثوق اور اگرچہ وہ لیقین کے ساتھ یہ نہیں کہ سکتے شکے کہ مسیح جرمن تھا لیکن انہوں نے پورے وثوق سے کہا کہ "جو مختص یہ کہا کہ اگر کہ مسیح بہودی تھا' یا جائل ہے یا بدویانت "۔ رچرڈ واگنر نے اس کی کہا کہ دی جو میں تھا لیکن انہوں نے پورے وثوق سے کہا کہ دیا کہ دیور کو تھا' یا جائل ہے یا بدویانت "۔ رچرڈ واگنر نے اس

تصور کو موسیقی پر چیاں کیا۔ بچاس برس مفلسی میں بسر کرنے کے بعد اس وحثی نے یہ جان لیا کہ تاریخ کی ٹیوٹنی تعبیر کو اپنانے اور اپنے بچپین کی پارسائی کی نمائش کرنے سے وہ شاید رکیس طبقہ کو ای موسیقی کی طرف ماکل کرسکے"۔

نیطشے: "مجھے اس سے بہت محبت تھی الیکن آپ ٹھیک کہتے ہیں کہ وہ ڈھونگ رچانے میں

ما ہرتھا"۔

اناطول فرانس: " ہرعظیم شخصیت ایی ہی ہوتی ہے۔ اس قتم کی "نیم علیمی" کے بغیروہ بھو کا مرجا تا 'جہوری ممالک میں اس کی خاص طور پر ضرورت پڑتی ہے"۔

ولیم جیم: "ہمارے زمانہ کے عقلندلوگ نسل کے تصور کے جای تھے۔ گالٹن نے عقلت کو وراخت میں تحلیل کیا، علم الارث نے رئیسوں کی اولاد کی حمایت میں ایک مہم شروع کی۔ میکن مرا لسانیات کی تشریح اس طرح کر رہا تھا کہ آریہ قوم 'ہندوستان سے یورپ آئی اور وائز من ثابت کر رہاتھا (سائنس بت ی چزیں ثابت کرتی ہے 'فظ ایک دن کے لیے) کہ مادہ حیات ہمارے جم کے بدنام حصوں میں کمیں چھیا ہوا ہے۔ ماحول کے اثرات سے بے نیاز ہے۔ ماہرین حیاتیات وراثت یرادر مورخ نسل کے تصور پر ادھار کھائے بیٹھے تھے"۔

اناطول فرانس: "حضرات ٔ شاید آپ کویه پیلوم نهیں که موسیومیڈیسن گرانٹ ،جو حال ہی میں نیویا رک سے آئے ہیں'اس مضمون کے ماہر ہیں۔ میں نے اپنے بردھانے میں'ان کی کتاب ''ایک عظیم نسل کا خاتمہ" دیکھی تھی۔ میں نے اسے اس خیال سے پڑھنا شروع کیا کہ شایدان کا مطلب فرانس قوم کا خاتمہ ہے 'لیکن جب میں نے دیکھا کہ ان کا اشارہ جرمن اور انگریز اقوام کی طرف ہے تو میں نے یہ بتیجہ نکالا کہ اے آگے بر هنا فضول ہے۔ کیونکہ میں جانتا ہوں کہ وہ غلط کہ رے بن"-

والليز: "آپ اپ خيالات سے جميں آگاہ کيجے موسيو گرانث اور اگر موسيو فرانس كو آپ سے اتفاق نہیں تو پریشان نہ ہو جے۔ یہ ممکن ہے کہ ہم فرانسیسی غلطی پر ہوں اور ہاتی دنیا تھیک

گرانٹ: "میرا نظریہ مٹرچیمبرلین اور مٹرگوبینو کے نظریوں سے مخلف ہے۔ میں ٹیوٹنی نسل کے تصور کو غلط سمجھتا ہوں کیونکہ بیر نسل 'مختلف نسلوں کا امتزاج ہے 'جن میں ابھی تک ربط پیر انسیں ہوا۔ میں اپنا تصور فقط نارؤک نسل تک محدود رکھنا جاہتا ہوں ،جو ہمارے زمانہ میں خصوصیت سے اِن جرمنوں میں نظر آتی ہے ، جو بالنگ کے علاقہ سے تعلق رکھتے ہیں کیا ان انگریزوں اور امریکیوں میں جو انگلو سیکن نژاد ہیں لیکن سے تقسیم جدید ہے اور نسل ' تاریخ کی طرح

قدیم ہے۔ سب سے پہلے نارڈک' ساچی کی حیثیت سے ہمارے سامنے آتے ہیں جنہوں نے ہندوستان کو سنسکرت سے متعارف کیا۔ وہ شمال سے سفید حملہ آوروں کی حیثیت سے آئے تھے اور انہوں نے اثر مناکحت اور انجی نسل کے تنزل کو روکنے کے لیے ذات 'ایجاد کی ''ذات 'کا مطلب رنگ تھا اور اس کا وظیفہ اقتصادی نہیں' حیاتیاتی تھا۔ اس کا مقصد اقتصادی مواقع کی اجارہ داری حاصل کرنا نہیں بلکہ خون کا تحفظ تھا۔

کردی!" والٹیز: "آپ فرانس کی باتوں کی پروانہ کیجئے" آپ کے خیالات نمایت دلچپ ہیں "آپ جاری رکھئے"۔

گرانے: "فورین قوم نے اثر مناکحت سے پر ہیز کیا اور اسپارٹاکی قوم بن گئے۔ ایک جنگجو
قوم جو ژدمی غلاموں پر حکمراں رہی 'اعلیٰ طبقے کے یونانی گورے تھے 'اونیٰ طبقہ کے کالے۔ او لمپس
کے دیو تاؤں کے بیان میں انہیں بھیٹہ گورا بتایا گیا ہے۔ یہ تصور کرنا محال ہے کہ کوئی یونانی فن کار
گندمی رنگ کی وینس بنائے گا۔ آج کلیسا میں تمام فرشتے گورے رنگ کے دکھائے جاتے ہیں اور
اونیٰ طبقہ کے آدمی گمرے گندمی رنگ کے۔ قدیم منقش پردوں پر اکثر کوئی گورا نواب گوڑے پر
سوار نظر آنا ہے اور اس کی باگیں ایک سیاہ بالوں والے گنوار کے ہاتھوں میں ہوتی ہیں۔ صلیب کی

تصویر بناتے ہوئے کوئی فنکار مسیح کو گورے اور دو چوروں کو گندی رنگ میں ڈھالتے ہوئے نہیں چکچائے گا۔ یہ محض رسم نہیں بلکہ یہ روایات بتاتی ہیں کہ مسیح نارڈک غالبّایو تانی نسل کا جسمانی اور اخلاقی صفات کا مالک تھا"۔

اناطول فرانس: "بردا آدی بننا بھی بردی بد نصیبی ہے "تم ساری عمر فاتے کرو اور جب تم مر جب تم ساری عمر فاتے کرو اور جب تم مر جاؤ تو لوگ تمہیں "سوائے تہماری اپنی ہائت کے ہر ہیئت دینے کو تیار ہیں۔ لیکن آپ اپنی بات جاری رکھئے۔ نارڈک نسل کے لوگ شوق سے مسیح کو لے جائیں "یمودیوں کو اس کی ضرورت نہیں "۔

گرانے: "نیان نے مقدونیہ سے فکست کھائی 'جمال یو بانی نسل اثر منا کوت سے خواب ہوگئی تھی۔ مقدونیہ کے لوگ تارڈک تھے۔ انہوں نے ایران کو فکست دی 'کیو نکہ ایرانیوں نے فیم ایرانی ایشیائی نسلوں سے اثر منا کوت کر کے اپنے آپ کو کمزور کرلیا تھا' پھر عظیم حملوں کے عمد تک جمیں نارڈک نظر نہیں آئے۔ وہ بالنگ تک پہنچ گئے تھے۔ سینڈ نعویا کو آباد کر رہے تھے اور اس علاقہ سے وہ سینکٹوں ستوں میں کھیل چکے تھے۔ یورپ کا شاید ہی کوئی ملک ہو جمال یہ ظالم نہ پہنچ کا تھے۔ یورپ کا شاید ہی کوئی ملک ہو جمال یہ ظالم نہ پہنچ کے تواب کا شاید ہی کوئی ملک ہو جمال یہ ظالم نہ پہنچ کے تواب خواب نارڈک تھے۔ انہوں نے روما کو فیج کیا۔ فریکٹ نارڈک ٹیوٹن تھے اور انہوں کے نواب نارڈک ٹیوٹن تھے اور انہوں کے نواب نارڈک تھے۔ انہوں نے کہ مرتبہ فرانس کو فیج کیا۔ فریکٹ نارڈک ٹیوٹن تھے اور انہوں جرمن کا نام دیا۔ شام دیا۔ اس کا دار الخلافہ آخن تھا۔ اس نے درانس کو جرمن کا نام دیا۔ شام دیا۔ شام دیا۔ شام دیا۔ شام دیا۔ شام دیا۔ شام دیا۔ اس نے درانس مقید اور انگلتان کو فیج کیا تھا۔ اس نے روس کو فیج کرکے ااقاء تک مطبع رکھا۔ اس نے دروانس کو میا کی اور نیوزی لینڈ میں نو آبادیاں قائم کیں۔ اس نے یورپ کے تاجموں پر ہیروستان اور چین کے دروازے کھول دیے اور اپنے سنتری ایشیا کی جربندر گاہ پر متعین کردیے 'یہ دوتی لوگ ہیں۔ وہ بلند ترین کو ساروں کو عبور کرتے ہیں۔ اسلیس کو کھیل کا میدان سیجھتے ہیں اور قطبین کا محوج میں جو بلند ترین کو ساروں کو عبور کرتے ہیں۔ اسلیس کو کھیل کا میدان سیجھتے ہیں اور قطبین کا کھوج میں جو میٹد ترین کو ساروں کو عبور کرتے ہیں۔ اسلیس کو کھیل کا میدان سیجھتے ہیں اور قطبین کا کھوج میں جو میٹور شام تھا۔

بچھے افسوں ہے کہ یہ نسل ختم ہوتی جارہی ہے۔ ۱۸۹ء میں فرانس میں اس کے قدم اکھڑ گئے۔ انقلاب فرانس وراصل اصلی فرانسوی نسل کی ٹیوٹن سرداروں کے خلاف بغادت تھی' جنہوں نے فرانس کو ایک ہزار برس تک مطبع رکھا تھا۔ تارؤک قوم کی صلبی جنگوں میں پیکار پرتی جو خود کثی کے برابر تھی تمیں سالہ جنگ 'پنولین کے معرکے اور جنگ عظیم نے تارؤک نسل کاخون چوس لیا۔ انگلتان اور جرمنی میں نارؤک نسل کے لوگ اپنی کم شرح پیدائش کی وجہ سے ختم ہوتے جا رہے تھے۔ روس میں وہ ان وحشیوں سے فکست کھا گئے ہیں 'جن کی قیادت ایک منگول اور ایک یمودی کر رہا ہے۔ امریکہ میں جنوبی یورپ کے مهاجرین 'ان مهاجرول کی زیادہ شرح پیدائش اور جمہور کی حکومت اور ان کے بوصتے ہوئے اثر نے انہیں بے بس کر دیا۔

اناطول فرانس: "بهت خوب إكياعمده بات فرمائي ب آپ نے!"

گران دون کا خیمہ و موسیقی و تھی۔ تہذیب کا انحطاط ہے۔ انگلتان اور امریکہ میں معیار اور ذوق کا ذوال ہے نغمہ و موسیقی و قص و سرود تمثیل۔ کامیاب ارباب سیاست اب عوام میں ہے المحصے ہیں۔ میرا خیال تھا کہ ہجرت پر کڑی پابندیاں اور نارؤک اور غیر نارؤک نسلوں کے درمیان اثر مناکحت کی ممانعت امریکہ کو محفوظ کردے گی لیکن پانی سرسے گزر چکا ہے شرح پیدائش کے اختلافات ہجرت اور اثر مناکحت کے اتھ ساتھ تہذیب کو ختم کر دیں گے۔ ۲۰۰۰ء تک نارؤک نسلوں سے ساتھ بورپ اور امریکہ کی تہذیب اونی نسلوں سے انجرتی ہوئی ایک نئی برریت کی نذر ہوجائے گی۔

اناطول فرانس: ''میہ ایک نهایت تاریک تصویر ہے' لیکن پھر بھی ا یکی فرانسین' اطالوی' آسٹروی اور روسی باقی رہ جائیں گے۔ یہ بات واضح ہے کہ روسی اپنے آپ کو جمہوریت کے ہاتھوں تاہ نہیں ہونے دیں گے۔ یہ نارڈک نسل کے لوگوں یعنی انگریزوں کو یہ کیا شرارت سوجھی کہ انہوں نے اکثریت کی حکومت ایجاد کی! لیکن حضرت' سج سج بتائے کیا آپ واقعی یہ سجھتے ہیں کہ نارڈک نسل کے لوگ بہت عمدہ لوگ ہیں؟ میرے نزدیک تو وہ بہت بڑے جنگجو' ڈاکواور لٹیرے تھے۔ کیا بی تمذیب ہے؟''

گران نانہوں نے جدید بورپ کی ریاستوں کو منظم کیا اور اماری تہذیب کو ممکن بنایا"۔

نیطنے: "اگر انہوں نے جدید بورپ کی ریاستوں کو منظم کیا 'تو یہ اور بھی بری بات کی۔ بہتر

ہو تاکہ یہ ریاستیں قائم نہ ہو تیں 'تب پاپائے روم ایک متحدہ بورپ پر حکومت کرتا۔ اپنے اشخکام
اور طافت کے زیر اثر کلیسا میں فن اور آزادی کا گداز پیدا ہو تا اور مہذب طبقہ ای طرح آزاد ہو تا'

جس طرح آج پیرس یاوی آنا میں ہے 'یا لیو دہم کے وقت روہا میں تھا اور عوام "یادگاری توشہ"
حاصل کر کے مطمئی رہے "۔

گرانٹ: "آپ قدرت پرست ہیں 'جناب"۔ نیطشے: "یقیناً یونانی زبان جانے ہوئے ہیں اس کے سوااور کیا ہوسکنا تھا"۔ اناطول فرانس: "چند ونوں کی بات ہے کہ ہم نے مل کرایک "انتخاب" کیا اور جس طرح امرکی حیاتیات کے بارے میں رائے شاری کرتے ہیں 'اس طرح ہم نے یہ متعین کرنا چاہا کہ اس عالم بقا میں ہم میں سے عظیم ترین ہخصیتیں کون می ہیں۔ جھے منتخب لوگول کے نام یاد ہیں۔ اس فرست میں شکیپئر تھا' ابھی تک اسے اس زمرہ سے خارج کرنے کی کسی کو ہمت نہیں۔ پھراس فرست میں بیتھوون اور ہا تکیل استجلو کا مولی' اور مسیح' جو واقعی بہت پیارا آدمی ہے' شامل تھے۔ افلاطون ان میں فلفیوں کا نمائندہ تھا اور لیوناروڈ فن کاروں کا۔ میں نے والٹیئر کوشامل کرنے پر اصرار کیا۔ نیطشے نے نپولین کی سفارش کی اور برا عزایس نے کما کہ "سیزر کو بھی شامل کرلو"۔ میں اصرار کیا۔ نیطشے نے نپولین کی سفارش کی اور برا عزایس نے کما کہ "سیزر کو بھی شامل کرلو"۔ میں نے ریابیز کا نام لیالین انتخاب کرنے والوں نے حماقت کی' جو ہرا جماع کرتا ہے اور ڈارون کو چن لیا۔ اس فہرست کے بارے میں آپ کا کیا خیال ہے موسیو گرانٹ"۔

گران : "بت اچھی ہے یہ فہرست"۔

اناطول فرانس: "جواب دیے سے پہلے آپ نے یہ تو سوچ لیا ہو تاکہ یہ فہرست آپ کی تارؤک نسل کے خلاف جاتی ہے۔ ان دس حضرات میں سے صرف تین نارؤک نسل سے تعلق رکھتے ہیں' باقی یمودی' یونانی اور لاطین ہیں۔ میں یہ نتیجہ اخذ کرنے پر مجبور ہوں کہ فن اور ادب' فلسفہ اور ذہب' اور قلب و نظر کے معاملات میں نارؤک اتنے عظیم نہیں' جتنے وہ ایک دوسر۔ کو ذریح کے دسرے کو ذریح کے دسرے کو ذریح کے دسے اور ٹیکس لگانے میں ہوشیار ہیں''۔

گرانٹ: "آپ کی باتوں نے مجھے بو کھلا دیا ہے ، حضور 'بروسون کے آنے پر میں اپناانقام لوں گا"۔

اناطول فرانس: "میں اے واپسی کا مکٹ خرید دوں گا"۔

گران : "آپ غالبا صحیح کمه رہ ہیں ، نارؤک اور ا یہی جسمانی ہیت میں تیز لیکن بحراک روم کے علاقہ کے لوگ ذہنی طور پر ان دونوں سے برتر تھے۔ فن کے معالمہ میں مو خرالذکر کی عظمت میں کسی کو کلام نہیں۔ جہال تک جدید یورپ کا تعلق ہے ، تہذیب شال سے نہیں ، جنوب سے آئی تھی۔ پرانے روی اسی نسل سے تھے ، مصر کی دریا تہذیب ، کریٹ کی شاندار منوی سلطنت ، ایٹرریا کی سلطنت (جو روما کی پیش رو اور رہنما تھی) بحیرۂ روم اور بحراسود کے گردیو نانی ریاستیں اور ایٹرریا کی سلطنت (جو روما کی پیش رو اور رہنما تھی) بحیرۂ روم اور بحراسود کے گردیو نانی ریاستیں اور نو آبادیا ) کا مختر صاصل کے تعلیم نو آبادی 'کار تھج۔ یہ سب روی نسل کی تخلیمات تھیں' انہیں یورپ میں کلاسکی تہذیب بھیلانے کا فخر صاصل ہے۔

اناطول فرانس: "آپ کے اعترافات نمایت فیاضانہ ہیں 'میں اس بات پر زور نہیں دول گا کہ ایتھنز کے لوگ' جو نارڈک اور روی نسلوں سے اثر متاکحت کی پیداوار تھے 'سوائے جنگ کے ہر معالمہ میں اسپارٹا کے لوگوں سے بہتر تھے' جو بقول آپ کے خالص نارڈک تھے' میں صرف ہم ورخواست کروں گاکہ ذرا سکینڈ نیویا کی طرف دیکھتے 'جس نے عظیم اس اور نوبل پرائز کو جنم دیا۔ ذرا ان خالص تارڈک لوگوں کی تمذیبی سرگرمیوں کا احیائے علوم کے اطالوبوں کے فن 'ادب' سائنس اور فلفہ سے مقابلہ سیجئ'جو آپ کے نزدیک تارڈک اور غیر تارڈک نسلوں کے ملاپ کی پیداوار تھے۔ کیا آپ کو یہ نہیں کمنا پڑے گا کہ نارڈک اور غیر نارڈک نسلوں کے ملاپ سے بمتر نتائج پیدا ہوتے ہیں "۔

گراند: «بهی بهی "-نیط<sup>هٔ</sup> «نیاس تا

نيطشے: "نسل كيا ہوتى ہے؟"

گران : "ہر عیاں بالذات چیزی طرح نسل کی تعریف نہیں کی جا سکتی لیکن یہ کہا جا سکتا ہے کہ "نسل" ایک ہی مافذ کے لوگوں کے مجموعہ کا نام ہے جس کے اکثر افراد ایک ہی مخصوص رنگت ایک ہی طرح کے بال 'کھوپڑی کی ایک می ساخت اور ایک ہی قدو قامت رکھتے ہوں "۔

اناطول فرانس: "جب میں انگلتان میں تھا تو موسیو ہلیئر بیلک نے مجھے بتایا کہ ایک مخص نے یہ پتہ لگایا ہے کہ وہ نارڈک نسل سے تعلق رکھتا ہے اور وہ سری ساخت 'قد' رنگ اور بالوں کے لیاظ سے ا بہی ہے۔ انہوں نے یہ بھی بتایا کہ ایک عورت کے پانچ نیچ ہیں 'جن میں سے دو روی 'ایک ایک بارڈک اور ایک تینوں نسلوں کا مرکب ہے۔ یہ سب قسمیں ممکن ہے انگلتان میں موجود ہوں لیکن موسیو بیلک کا خیال تھا کہ غالبا یہ خاتون سیرو سیاحت کرتی رہی انگلتان میں موجود ہوں لیکن موسیو بیلک کا خیال تھا کہ غالبا یہ خاتون سیرو سیاحت کرتی رہی

گرانٹ: "میں مانتا ہوں کہ کوئی نسل خالص نہیں ہوتی اور ہر فرد میں مختلف نسلوں کا خون شامل ہوتا ہے لیکن میہ بات یقینی ہے کہ انگلتان کے رئیس' ان امریکیوں سے کہیں زیادہ خالص ہیں'جو جدید امریکہ کے خونوں کے انتشار سے پیدا ہوں گے"۔

بكل: "ميرا خيال ہے كه الكريز قوم كيك اومن النك سيكن جوث وين اور

نارمن نىلوں كے امتزاج سے پيدا ہوئى ہے"-گرانٹ: «ليكن ان ميں سے اكثر نسليں' نارڈک نسل كى شاخيں تھيں۔ حقيقت ميں وہ

ايك بى نىل تھ"\_

 ثال کے لوگ جبوہ کھ عرصہ تک گرم ممالک میں رہیں تو جنوب کے لوگوں کی خصوصیات عاصل کر لیتے ہیں۔ بہاڑوں کو عبور کرنے والے ہر جگہ لمجہ قد کے ہوتے ہیں چاہے وہ کی نسل سے تعلق رکھتے ہوں۔ میں نے دیکھا ہے کہ وہ جرمن جو جنوبی برازیل میں ہجرت کر گئے ہیں' آستہ اپنی "توانائی" کھو بیٹھے ہیں۔ جنوبی افریقہ کے انگریزوں کی طرح وہ درختوں کے نیچے بیٹھے ہیں اور کسی کالے آدمی کو کام کرنے کے لئے ملازم رکھتے ہیں۔ نسلی خصوصیات جغرافیائی حالات سے بیدا ہوتی ہیں۔

## ۵- تاریخی معاشی تعبیر

مارکس: "مخصریے جناب ریٹرل' صرف جغرافیائی ماحول کو آخراتی اہمیت کیوں؟ قد'غذا سے کیوں نہیں اور صرف آب و ہوا اور نسل ہی سے کیوں متعین ہو تا ہے؟ مجھے حرت ہے کہ یہ بحث اتنی دریسے ہورہی ہے اور کسی نے تاریخ کی معاشی تعبیر کاذکر تک نہیں کیا"۔
واکٹیرز (اناطول فرانس سے) "بیہ سیاہ سنجیدہ داڑھی والا دیو تا کون ہے؟"
اناطہ الی فرانس سے) "بیہ سیاہ سنجیدہ داڑھی والا دیو تا کون ہے؟"

اناطول فرانس: (والثيرَے)" بيہ محاذ جنگ کاستراط 'کارل مار کس ہے۔ اس نے ایک بے حد زور دار کتاب لکھی ہے جس میں اس نے بیہ ثابت کیا ہے کہ دنیا میں طاقتور 'کمزور کی کمزوری سے ناجائز فائدہ اٹھاتے ہیں"۔

والثیز: "بیرایک نادر انکشاف ہے "کیا اس نے بیر بھی بتایا ہے کہ اس استحصال کو کس طرح ختم کیا جا سکتا ہے؟"

اناطول فرانس: "ہاں! اس کا خیال ہے کہ کمزور اپنی قوتوں کو مجتع کر کے طاقتوروں کا خاتمہ کردیں گے"۔

والثين (اركس سے)"آپ كاكيا نظريہ ب موسيو؟"

مارکن: "جناب میرا نظریہ نمایت سادہ ہے میرے نزدیک ہر زمانہ میں معافی پہلو تاری کا بنیادی پہلو رہا ہے۔ پیداوار اور تقییم کا طریقہ ' دولت کی تقییم اور اسے صرف کرنے کا انداز ' آقا اور ملازم کا تعلق ' امیراور غریب کی طبقاتی آویزش ۔ یہ ہیں وہ اسباب جو انسانی زندگ کے تمام پہلوؤں یعنی ندہب ' اخلاق ' فلفہ ' سائنس ' اوب اور فن کی نوعیت کو متعین کرتے ہیں۔ پیدادار سے پیدا ہونے والے مختلف فتم کے رشتے اجتماعی طور پر اقتصادی نظام کی تفکیل کا باعث بنے ہیں اور اس بنیاد پر قانونی اور سامی عمارت استوار ہوتی ہے اور اس کے مطابق اجتماعی شعور ڈھلا ہے۔ "۔

والشيئز: "آپ کی باتیں بڑے مجرد اور ٹھوس انداز کی ہیں اور انہیں من کر میرے سرمیں ہلکا ہلکا سا در دہونے لگا ہے۔ لیکن جناب شاید آپ اپنے مجرد تصورات کو مثالوں کے ذریعہ واضح کر سکیں"۔

مارکس: "بہت بہتر! میں اپنے نظریہ کی روشی میں انسان کی کھمل تاریخ کا ایک سرسری جائزہ لینے کی کوسٹش کرتا ہوں۔ میں تاریخ کو قدیم' متوسط اور جدید زمانوں میں تقییم نہیں کرتا۔ تاریخ کی یہ تقییم عمد وسطیٰ کے مفکروں کی پیدا کی ہوئی ہے۔ میں نے انسانی تاریخ کو شکاری اور شانی ' ذراعتی اور دستکاری' صنعتی اور مشینی عمدوں میں تقییم کیا ہے۔ میرے نزدیک تاریخ میں جتنے عظیم واقعات پیش آئے ہیں وہ عظیم سیاسی نہیں' اقتصادی ہیں۔ میں میراتھون کی جنگ' سیزر کے قلم اور انقلاب فرانس کو نہیں' بلکہ ذراعتی انقلاب اور صنعتی انقلاب کو تاریخ کے اہم اور عظیم واقعات سمجھتا ہوں' اس لیے کہ ان میں سے ایک نے زندگ کے نظام کوشکاری سے زراعتی بنایا اور واقعات سمجھتا ہوں' اس لیے کہ ان میں سے ایک نے زندگ کے نظام کوشکاری سے زراعتی بنایا اور واقعات سمجھتا ہوں' اس لیے کہ ان میں سے ایک نے زندگ کے نظام کوشکاری سے زراعتی بنایا اور واقعات سمجھتا ہوں' اس لیے کہ ان میں سے ایک نے زندگ کے نظام کوشکاری سے زراعتی بنایا اور واقعات سمجھتا ہوں' اس لیے کہ ان میں سے ایک نے زندگ کے نظام کوشکاری سے زراعتی بنایا اور واقعات سمجھتا ہوں' اس لیے کہ کارخانہ کی صنعتوں کو رائج کیا''۔

والشن والمويا آپ كے نزويك دولت اور افلاس كى شكوں كابدلتے رہنا زندگى كى سب

ام قيت ۽"

مارکس: "محض می نہیں بلکہ اقتصادی حالات 'سلطنوں کے عودج و زوال کا سبب ہوتے ہیں۔ سیای 'اخلاقی اور اجتماعی حالات کا ان سے کوئی تعلق نہیں ہوتا۔ بداخلاقی 'قیش پرسی 'نفاست پندی 'یہ اسباب نہیں بلکہ نتائج ہیں۔ ہر چزکی عہ میں زمین کا فرق اور اس کی نوعیت اپنا کام کرتی ہے۔ سوال ہے کہ کسی خاص زمین پر تھیتی باڑی ہو سکتی ہے یا وہ صرف شکار اور بھیڑ بحری پالنے کے لیے موزوں ہے! یا اس میں مفید معدنیات پوشیدہ ہیں؟ مصرا پنے لوہ کی وجہ سے مشہور ہوا' کے لیے موزوں ہے! یا اس میں مفید معدنیات پوشیدہ ہیں؟ مصرا پنے لوہ کی وجہ سے انتخار کی قدیم برطانیہ اپنے لوہ اور کو کلے کی وجہ سے انتخار کی قدیم برطانیہ اپنے لوہ اور کو کلے کی وجہ سے انتخار کی جاندی کی کا نیں جب خالی ہو گئیں تو انتخار کی قوت ختم ہوگئ۔ مقدونیہ کے سونے نے فلپ اور سکندر کے ہاتھ مضبوط کے۔ روما نے ہپانیہ کی چاندی کی کانوں کے لیے کار بھج سے جنگ لڑی اور حب اس کی زمین بنجر ہوگئی تو وہ زوال یزیر ہوگئی"۔

اناطول فرانس: "مجھے تاریخ کے متعلق کچھے معلوم نہیں۔ میراعلم صرف ادب اور فلسفہ کی بیکار تفاصیل تک محدود ہے۔ لیکن جناب میں اپنے زمانہ کی جنگوں کا جائزہ لے کر آپ کی تائید کر سکتا ہوں۔ وہ سب کی سب قدرتی ذرائع پیداوار 'یا کسی اجنبی ملک کے تجارتی مواقع حاصل کرنے کے لیے لادی گئی تھیں "۔

ماركن: "شكريه- آپ نے تجارتی مواقع كاذكركيا- يہ بھى يقيناً تاريح كى تعيين من حصہ

لیتے ہیں۔ بونانیوں نے ٹروجن جنگ کیوں لڑی؟ کیا وہ ایک آوارہ عورت کے حسن کے لیے لڑی گئی تھی؟ آگر ہیلن کا کوئی وجود ہوتا کیفین مائے کہ اے محض اقتصادی محرکات پر پردہ ڈالنے کے لیے استعمال کیا گیا تھا۔ بونانی چاہتے تھے کہ ان کے تجارتی رقیبوں' اور ان کے معاونین کو اس شہرے خارج کیا جائے جوایشیا کو جانے والے بحری راستہ پر قابض تھے"۔

ولیم جمر: "تو سویا بیلن کے چرو نے ہزاروں جمازوں کے بادبان ہوا میں نمیں ارائے

ماریس: "جہاں تک جھے علم ہے" نہیں! آپ یہ جانتے ہوں گے کہ وہ بحری ہیڑا 'جے تعمو شیکلیس نے بزو جرد کے خلاف بنایا تھا 'میج سے پانچ صدیاں پہلے ایتیسنزی جمہوریت کی بنیاد تھا اور ڈیلیا کی حکومت کی دولت سے ایتیسنز نے اپنے شاندار صنم خانے تقمیر کیے تھے۔ چرائے ہوئے سونے کی بدولت فن کے دولت سمٹنے کے سونے کی بدولت فن کے دولت سمٹنے کے بعد وجود میں آئے ہیں لیکن ایتیسنز غذا کے لیے در آمد کا محاج تھا۔ اسپار ٹانے جو نئی اس کا محاصرہ کیا ایتیسنز کے عوام بھوکے مرنے لگے اور ہتھیار ڈالنے پر مجبور ہوگئے۔ اس کے بعد یہ عظیم شمر پھرنہ سنبھل سکا۔

یہ ہیں دیکھتے کہ ہونان میں مزدوروں کو غلای کی ڈنجیروں میں جکڑنے سے منعتی جدت اور ترقی رک گئی۔ عورتوں کی غلای سے صحت مند محبت کے امکانات ختم ہوگئے۔ امردپر تی پیدا ہوئی اور اس نے ہونانی صنم تراشی کو متاثر کیا۔ مادی چیزوں کی پیداوار کے طریقے ' زندگی کے اجہائی' سیاسی اور روحانی و ظاکف کو متاثر کرتے ہیں۔ لوگوں کا شعور ان کے وجود کا باعث نہیں جنا' بلکہ ان کے اجہائی وجود سے ان کا شعور پیدا ہوتا ہے۔ فردیہ سجھتا ہے کہ اس نے اپنے خیالات' اپنا نظام فلے ناملاقی تصورات اور قربی عقائد' اپنے جماعتی تعصب اور فتی شعور' منطقی اور غیرجانب وار استدلال سے حاصل کیے ہیں۔ وہ یہ نہیں جانیا کہ اس کی زندگی کے اقتصادی حالات نے اس کے انکار کو کس قدر متاثر کیا ہے "۔

مو فشكو: "آپ اپنا نظريه روماكى تاريخ پركس طرح منطبق كريں عے"ماركسل: "روماكى حكومت بنيادى طور پر غلاموں پر ستم روا ركھنے والى حكومت تھى-اس
ليے پہلے تاريخ بيس آقاؤں نے بھى اتن سخت كيرى اور بداخلاق ہے كام نبيں ليا تھا، ليكن اس كا
انجام كيا ہوا؟ كسان غريب ہوتے گئے "اميروں نے ان كى زمينيں خريد ليس اور ان پر بل چلانے كے
ليے غلاموں كو در آمد كيا۔ غلاموں نے بے پروائى اور تسابل سے كاشت كارى كى۔ زمين جاہ ہوگئ
اور روماكو اپنى غذائى ضروريات كے ليے دو سروں كا مختاج ہوتا برا۔ غلاموں كى بغاوتوں نے ملك كا

شیرا زہ بھے دیا۔ اس کے ساتھ ساتھ بورپ اور ایشیا کی ہاہمی تجارت روہا کے راستہ کم اور ہاسلورس کی راہ میں زیادہ ہوتی گئی۔ قسطنطنیہ پھلنے پھولنے لگا اور روہا پر زوال آگیا"۔

ہوے: "آپ اس بات ہے انکار نہیں کر سکتے کہ زمانہ وسطنی میں اقتصادی حالات نہیں بلکہ نذیب لوگوں کی زندگیوں پر حاوی تھا"۔

مارکن: "میرے نزدیک بیہ نظریہ سطی ہے "کلیسا کی طاقت ان مظلوم لوگوں کے الماس اور جائی پر جن تھی جو روحانی سکون اور امید فردا کے بھوکے تھے۔ اس کا اٹھمار لوگوں کی جہالت اور لوہم پر سی پر تھا جو افلاس کا لازی جمجہ ہے اور وہ طرح طرح کے فیکسوں کی بدد ہے معظم ہوگیا۔ حتی کہ اس نے یورپ کی دو تمائی زرعی ذھین خرید لی۔ یہ تھی کلیسا کی طاقت کی اقتصادی بلیاد۔ یک حال زمانہ وسطی کی زندگی کے دو سرے پہلووں کا تھا۔ ان کے اسہاب بھی اقتصادی بقیہ صلیبی حال زمانہ وسطی کی زندگی کے دو سرے پہلووں کا تھا۔ ان کے اسہاب بھی اقتصادی تھے۔ سلیبی جنگیس 'کا فروں سے تجارتی راہیں چھیننے کے لیے لائ تی تھیں۔ احیائے علوم 'سوئے کی فراوائی کی جنگیس 'کا فروں سے تجارتی راہیں چھیننے کے لیے لائ گئی تھیں۔ احیائے علوم 'سوئے کی فراوائی کی طامت تھی' جو شال اطالیہ کی بندرگا ہوں کے ذریعہ یورپ اور ایشیا کے در میان تجارت سے شمال اطالیہ کو میسر آئی تھی۔ اصلاح نہ بہا کا زمانہ اس وقت آیا جب جرمنی کے نوابوں نے یہ فیصلہ کیا کہ ان کے عوام کا بیبہ 'کلیسا کہ بجائے ان کی جیبوں میں ختل ہونا جا ہے ''۔

بوے: "آپ غلطی پر ہیں جناب!"

مار کس: "انقلاب فرانس کی وجہ بو ربون خاندان کی بداخلاقی کیا موسیو والٹیئر "آپ کا طربیہ اوب نمیں تھا۔ اس کی وجہ بیہ تھی کہ تین سوسال تک ایک نیا اقتصادی طبقہ کیئی تجارتی طبقہ رکیسوں کا ہم سرینے کی کوشش میں مصروف تھا 'اور اس نے ان تاکارہ ٹوابوں ہے 'جو لوئی طش وہم کے دربار کی زینت تھے 'کمیں زیاوہ مال و دولت جمع کر لیا تھا۔ سیاسی طاقت 'اقتصادی طاقت کے بعد بھی نہ بھی ضرور حاصل ہوتی ہے۔ کامیاب انقلاب 'اقتصادی فرق حات پر محض سیاسی و سختان استخادی فرق حات پر محض سیاسی و سختانوں کا کام کرتے ہیں جیسا کہ ہمر تکشن نے کہا تھا کہ حکومت کی ایک کا انتحصار 'زمین کی تعقیم پر ہے۔ اگر ملک کی بیشتر زمین ایک محض کے ہاتھوں میں ہے تو زکلام حکومت پادشاہت ہوگا اور پڑند لوگوں کے ہاتھوں میں ہے تو بھوریت 'ا

گران نواو (بمقابلہ ہے امریکہ میں جت حد تک میج ہیں۔ غالبًا زمینداروں کی تعداد (بمقابلہ ہے دعن شریوں کے) کم ہونے کی وجہ ہے امریکہ میں جمہوریت شخم ہوگئ ہے "۔

ہار کس: "امریکہ کو کیوں دریافت کیا گیا تھا؟ کیا میسجت کی خاطر؟ تبیں 'سوئے کے لیے۔

انگریزوں نے اے ہیانوی' ولندیزی اور فرانسیں دکام ہے کس طرح چین لیا؟ اس طرح کہ الن کے بیاس بحر جماز بنانے کے لیے دولت تھی۔ نو آبادیوں نے انگلتان کے خلاف بعناوت کیوں کی ا

اس لیے کہ وہ غیر معقول نیکس نہیں دیا جا جے تھے اور برطانے کے ان رئیسوں کے للم وسلم کا خاتمہ کرنے پر تلے ہوئے تھے جنہیں شاہی عطیہ کے طور پر دہاں ذہنیں کمی تھیں کیونکہ وہ کی رکاوٹ کے بغیر شراب اور غلاموں کی تجارت کرنا جا جے تھے اور اپنے قرض آیک کم قیمت کے مکہ میں اداکرنے کے خواہش مند تھے "۔

ولیم جمز بین استال استان استا

والشيز "بيه آپ دونوں کی تقرير بے حد موثر ہے"۔
اناطول فرانس: "اس میں موسيو مارکس کے نقطۂ نظرے فقط آيک سلم ہے اور دہ ہے کہ
انہوں نے بيہ فرض کرلیا ہے کہ قوانين 'جائيداد کی تقسيم میں تبديلياں کر بيلئے ہیں۔ آگر ہہ سیجے ہے لؤ
جناب! پچر آپ کا نظريہ خام ہے۔ آپ سیجھتے ہیں کہ سیاسی ادارے 'اقتصادی طالات سے مشھین
ہوتے ہیں اور انقلاب اسی وقت کامیاب ہوتے ہیں 'جب کوئی الی جماعت ان کی پہٹ پنائی کرے
جو مالی اعتمارے مشحکم ہو۔ کیا روسی انقلاب آپ کے نظریہ کو غلط ثابت نہیں کردیتا ؟

جو مائی اعتبار سے علم ہو۔ ایاروی مطاب ہپ سے حریہ وعلام بٹ کی ایسا کیوں کہ رہا مار کس: "بالکل نہیں! میں ابھی اس بات کی وضاحت کر دوں گا کہ میں ایسا کیوں کہ رہا ہوں۔ میرا خیال ہے کہ سیاسی ہیئت کو اقتصادی حالات کے مقابلے میں بدلنا پڑتا ہے۔ کسالوں کے ملک میں پرولٹاری انقلاب 'پرولٹاری نقاب پہن سکتا ہے لیکن در حقیقت عکومت ان لوگوں کے مفاد کی نمائندگی کرتی ہے 'جو زمین کے مالک ہیں "۔

اناطول فرانس: "ميرا خيال ب كه بهادر بالشويك التص مارسي فهيل إلى"-ماركس: "ميس نے بيشه كها ب كه ميس ماركسي فهيں بول"- وا شین "موسیو مارس! کیا یہ صحیح نہیں ہے کہ ایک فوجی آمریت بھی بھی سمی ملی خاص اقتصادی طاقت کے بغیر قائم ہو گئی ہے؟ جیسے کہ پر ٹیورین گارڈ کے زمانہ میں "۔ ماریس: "جناب! فقط مجھ مدت کے لیے ایسا ہو سکتا ہے "۔

اناطول فرائس: جھے علم نہیں کہ آپ اس چیزے واقف ہیں یا نہیں ہے عمد جدید کے لوگ ضبط تولید کتے ہیں؟ میرا خیال ہے کہ آپ نے اس پر عمل نہیں کیا۔ کیتھو لک کلیسائے اپنے معتقدین کو اس پر عمل نہ کرنے کی تلقین کی ہے اور وہ بڑی خاموشی ہے اپنی اس وانشندانه دوراند کئی کے نتائج دکھیے وہا ہے ایعنی پروٹسنٹ نہ ہب کے پیروؤں اور فلسفوں میں شرح پیدائش کم ہوگئی ہے اور پہلے جرمنی اور اس کے بعد امریکہ آہستہ آہستہ پھر کیتھو لک ہورہ ہیں۔ اگر کلیسا کی بیائیسی کامیاب ہوگئی (اور اس کی خاموشی اور دوراند کئی نے کئی جنگیں جیتی ہیں) اور اگر شرح پیدائش سے اصلاح نہ جب اور احیائے علوم کی تحریک ختم کر دی گئی تو کیا ہی ایک نمایت اہم فرح ہورائش سے اصلاح نہ جب اور احیائے علوم کی تحریک ختم کر دی گئی تو کیا ہی ایک نمایت اہم واقعہ نماری حایق احت نہیں آئے۔ شاید ہمیں تاریخ کی حیاتیا تی تعبیر کی منہ ورب پھر کی ضرورت پھی آئے۔ "

مارس: "آپ فلطی پر ہیں ' جناب! طبط تولید کے اسباب کیا ہیں؟ اس کے اسباب اقتصادی ہیں۔ معیار زندگی بڑھ گیا ہے۔ شہوں میں مخلوق کی فراوانی ہے اور آپ کے ملک کے قوانعین ذھین والدین کو مجبور کرتے ہیں کہ وہ جائیداد کو اپنے بیٹوں میں مساوی طور پر تقسیم کر

اركن" بركز نيس"-

گرانٹ: "تو پھر آپایٹیا پر یورپ کے نارڈ کوں کی فنج کی کیا توجیسہ کریں گے؟" بار کس: "اس کی توجیسہ محض اس اتفاق کی بنا پر کی جا سکتی ہے کہ یورپ میں صنعتی انقلاب پہلے آیا۔ آپ اس وقت کا انتظار سیجئے جب چین میں صنعتی انقلاب آئے اور آپ نارڈ کوں کو ایشیا سے فرار ہوتے دیکھیں"۔

سران بین میں نے اکثر (مثلاً امریکہ میں ہڑ آلوں یا صدارتی انتخاب کے موقع پر)
عوام کو اقتصادی وجوہ کی بتا پر نہمیں 'بلکہ نسلی وجوہ کی بتاء پر گروہوں میں تقسیم ہوتے دیکھا ہے ''۔

مار س بین افراد اور جماعتیں اکثر اس طرح کے غیرا قصادی محرکات سے متاثر ہوتے ہیں
جیسے نسلی ' نہ ہی ' وطنی اور جنسی۔ لیکن جب ان افراد اور جماعتوں کے اعمال ماریخی طور پر اہم بنے

ہیں تو وہ ان اشخاص کے زیراٹر آ جاتے ہیں جو اپنے اقتصادی مفاد کا پورا شعور رکھتے ہیں۔ کیا دہ
ارباب سیاست جو' جوش آفریں' تقریروں اور موسیقی کے ترنم کے ساتھ ہا ہوں کو میدان جگ
میں تھیجے ہیں' اقتصادی محرکات سے بالکل منزہ ہوتے ہیں؟ کہا جا تا ہے کہ کولمبس نے جزائر ہندگی
اس لیے تلاش کی کہ وہ نے مسیوں کو پاپائے روم کے حضور میں پیش کرتا چاہتا تھا۔ ممکن ہے'
اگرچہ اے یقین کا درجہ نہیں دیا جا سکتا ہمہ اس مرد پیرکے ذہن میں سے خیالات موجود ہوں لیکن کیا
آب سے مان سے ہیں کہ فرؤ نینڈ اور ازابیلا نے ان وجوہ کی بنا پر اس کی معاونت گی۔ افراد' غیر
اقتصادی محرکات کی وجہ سے عمل کر سے ہیں۔ یہ ممکن ہے کہ وہ اپنے آپ کو اپنے بچوں' اپنے آم
وطنوں یا اپنے دیو تاؤں پر قربان کر دیں' لیکن سے مجنونانہ یا بے ربط اعمال قوموں کے عروج و ذوال کو
متعین کرنے کے ضمن میں کوئی اہمیت نہیں رکھتے۔ میں اقتصادی جبریت کو افراد پر منظمین نہیں
متعین کرنے کے ضمن میں کوئی اہمیت نہیں رکھتے۔ میں اقتصادی جبریت کو افراد پر منظمین نہیں

ولیم جمز: "مجھے آپ کی میہ بات من کرخوشی ہوئی ہے۔ میں میہ سمجھا کر آنھا کہ اخلاقی تو تمیں بھی تاریخ کی تعیین میں حصہ لیتی ہے ' مثلاً دلبر فورس اور گیر -سن کے زیرا ٹر غلامی سے نفرت' لیکن آپ میرے اس خیال کی تقییج کر کتے ہیں"۔

مارکن: "آریخ میں اخلاقی قوتوں اور قدروں کی کوئی جگہ نہیں۔ ہرعظیم واقعہ کے پس پودہ اقتصادی قوتیں کار فرما ہوتی ہیں۔ محض اخلاقی وعظوں سے گیر "سن غلامی کے خلاف اپنی مہم کو ترتی وسے میں کامیاب نہیں ہوسکا اور جب گئن نے غلاموں کو آزاد کیا تو یہ ایک جنگی اقدام تھا۔ جنوب کو کمزور کرنے کے لیے جنوبی ریاستیں 'شالی ریاستوں سے علیحدہ ہوتا چاہتی تھیں 'کیونگہ فیکسوں سے کو کمزور کرنے کے لیے جنوبی ریاستیں 'شالی ریاستوں سے علیحدہ ہوتا چاہتی تھیں 'کیونگہ فیکسوں سے ان کا مفاد مجروح ہوتا تھا اور وہ کا نگر س پر تسلط پانے کی طرف سے ناامید ہو چکی تھیں 'شالی ریاستیں جنوب کو اپنے سرمایہ واروں کی منڈی اور غذا اور خام مال کا ذریعہ سمجھ کر اپنے ساتھ وابت رکھنا چاہتی تھیں۔ نصب العین ایک جنوب کو اپنے سرمایہ العین کی حیثیت محض ایک نقاب کی سی ہے۔ ہر حالت میں نصب العین ایک عادی ضرورت ہے 'جے اصطلاح میں ایک اخلاقی امنگ کہتے ہیں ''۔

اناطول فرانس: 'کیا آپ اشتمالی نصب العین کے متعلق بھی میں کچھ فرمانے کی دمت گواراکریں گے؟''

> مار كمن: "بال بال! يقيناً" \_ اناطول فرانس: "افسوس!"

## ۲- تاریخ کی نفساتی تعبیر

ہیگل: "جناب" آپ کے خیالات بہت انقلابی اور تشویشناک ہیں۔ آریخ کے متعلق اب تک جتنے نظریے پیش کے گئے ان میں زندگی کا ہر پہلو موجود ہے سوائے انسانی ذہن کے۔ آپ کی یا تعیں سن کرانسان کو پیر گمان ہونے لگتا ہے کہ دنیا میں ذہانت اور جرات محض ناکارہ چیزیں ہیں اور چو نکیہ ایک ہی طرح کے جغرافیائی'ا قتصادی اور نسلی حالات افراد اور بھی بھی توموں کو' یکساں طور یر متاثر کرتے ہیں اس لیے اس ہے یہ نتیجہ نکلتا ہے کہ احمق اور فطین انسان میں کوئی فرق نہیں۔ یا کوئی شہری عالم ہے یا جاہل' آپ کے نظام حیات میں مرد مجاہد کے لیے کوئی جگہ نہیں"۔ مار کس: و میرے نزدیک دنیا میں مردیا مرد مجاہد کا وجود نہیں۔ فکر' آر زو کا سرچشمہ ہے اور قوموں اور گروہوں کی آرزوؤں کی بنیاد ہمشہ معاثی ہوتی ہے جیسا کہ مسمارک نے کہا تھا کہ قوموں کے ہاہمی روابط میں اخلاق کوئی اہمت نہیں رکھتا اور مرد مجامدیا مرد کی حیثیت محض ایک آلہ کی ہے اور عظیم ہخصیتیں عوامی تحریکوں یا غیرذاتی قوتوں کے اظہار کاایک وسلیہ ہیں۔اگر وہ یہ نہیں تو سمجھ لیجے کہ وہ ایبا ہے اڑ دیوانہ ہے جس پر تاریخ کوئی توجہ کے بغیر آسانی سے نظرانداز کر دی ہے۔ نظریات کا آریخ سے وہی تعلق ہے جو فکر کا فرد کے عمل ہے۔ دونوں صورتوں میں خیال' متیحہ کا سب نہیں ہو تا بلکہ اس کا سب وہ آرزو ہوتی ہے جس کا ضروری نہیں کہ فرد کو شعور واحساس ہو۔ حقیقت میں کی خاص زمانے کے مخصوص تدن کا قضادی زندگی کے ساتھ وہی رشتہ ہے جو خیال کا جم کے ساتھ ہے۔ یہ تعبیرہ آویل ہے جس سے تحریکوں اور اجتماعی قوتوں کی وضاحت ہوتی ہے"۔ وعلى " بچھے جرت ہے كہ ايك جرمن اس طرح كى باتيں كر رہا ہے- معلوم ہو تا ہے كہ كان السينك مرور الوسيخ شيل سيحوون اور ميرے عهد زريں كے بعد جرمنى نے اپنى روح ا صنعت میں مم کر دی۔ اب جرمنی ما ہرین کیمیا اور کار یگر پیدا کر تا ہے ' فلسفی اور فن کار نہیں۔ ای لے وہ آری کی تعبیر کلوں کے نقطۂ نظرے کر آ ہے۔ میرا جی جاہتا ہے کہ کوئے آپ کے سامنے ائے نظریے کی وضاحت کرے۔ یا ہرڈر 'جس نے ١٨٨٤ء ميں اپني كتاب "فلفه تاریخ انسانیت ك باره مين انكار" \_ جمين متاثر كيا تحااي خيالات كي توضيح كرے-وي برؤر 'جس نے كما تفاك تمام تاريخ انساني نسلى تعليم كى داستان إ"-اناطول فرانس: "آريخ كے متعلق آپ بميں اپنا نظريہ بتائے۔جب ميں چھوٹا تھاتو ميرے ملک میں آپ کی دھوم مھی اور کزن توبات بات میں آپ کا نام لیتا تھا لیکن حقیقت یہ ہے کہ ہم میں ہے کوئی آپ کے فلف کا صحیح مفہوم نہیں سمجھ سکالیکن ممکن ہے کہ یمال جنت کی ان وادبوں من بم اے مجھ عیں"۔ ہیں: "جناب! بجھے جان ہو جھ کر ادق انداز انتیار کرنا پڑا کہ کہیں میرا فلفہ احمقوں کے
ہانتھ نہ آجائے۔ اپنی نسل کو بیہ سمجھانا آسان نہیں تھا کہ اس کا نتات میں ذہانت اسی حد تک موجود
ہے 'جس حد تک ہم اے یہاں استعمال کرتے ہیں اور بید کہ خدا انتا سبب اول نہیں بھتنا کہ مقصد
حیات ہے 'پھر بجھے یہ ہا تیں اس طرح ادا کرنی پڑیں کہ محتسب مجھے گردن زدنی نہ قرار دے دے "۔
حیات ہے 'پھر بجھے یہ ہا تیں اس طرح ادا کرنی پڑیں کہ محتسب مجھے گردن زدنی نہ قرار دے دے "۔
والٹیر: "میں آپ سے متفق ہوں 'جناب! اس لیے فریڈرک کی موت کے بعد 'جرمنی میں
سوچنا غیر قانونی فعل سمجھا جانے لگا تھا"۔

ہیگا: "لین درحقیقت میرا فلفہ بہت سادہ تھا۔ خدا حقیقت مطلق ہے اور حقیقت مطلق کا کتات کی تمام چیزوں پر مشمل ہے 'جو روب ارتقابیں "خدا" عقل ہے اور عقل اس قانون فطرت کا آنا بانا ہے 'جس میں تمام موجودات بھلتی بھولتی ہیں۔ خدا ' روح ہے اور روح ' زندگی ہے۔ آریخ ' روح کے ارتقا اور زندگی کی نشوونما کا نام ہے۔ آریخی عمل ' روح یا زندگی کی خود شعوری یا آزادی حاصل کرتا ہے۔ آزادی' زندگی کی جان ہے بالکل اسی طرح جیسے شش ثقل پانی کی۔ آزادی حاصل کرتا ہے۔ آزادی کے ارتقا کا نام ہے اس کا مقصد سے کے روح کھل طور پر آزاد کی۔ آزادی کے ارتقا کا نام ہے اس کا مقصد سے کے روح کھل طور پر آزاد

والشرز "جناب ميكل سية وانقلاب كي زبان ب"-

ہیگا: "میرا مقصد بھی ہی تھا۔ میں نے تاریخ کو تین واضح ادوار میں تقسیم کیا تھا۔ مشرقی دور'جس میں صرف فرد آزاد ہے۔ یونان و روہا کا دور'جس میں چند افراد آزاد ہیں اور جدید ددر' جس میں روح'اپنی آزادی کا شعور حاصل کرتی ہے'اسے ریاست میں منظم کرتی ہے تاکہ ہر فخص آزاد ہو جائے"۔

مارس: "ہم لینی نوجوان جرمنی کے اراکین آپ کے اس قصور کو بھی معاف نہیں کرسکے
کہ یورپ کی سب سے زیادہ رجعت پئد ریاست پرشا کی مرح خوانی کی کیلین ہم آپ کی ابعد
الطبیعیات کے پوشیدہ مطالب سمجھ گئے تھے اور آپ کی جدلیات کی اہمیت کو قدر کی نظروں سے
دیکھتے تھے۔ میرے کانوں میں ابھی تک یہ الفاظ گونج رہے ہیں "مقدمہ ضد مقدمہ ترکیب"
کراؤسے نے ہمیں بتایا ہے کہ "عمد قدیم" مقدمہ تھا" عمد جدید" ضد مقدمہ اور اور پویشیا
ترکیب" لیکن ہم طلباء نے اس بات کو ایک اور بہتر مثال کے ذریعہ سمجھا تھا۔ یعنی "پیاس مقدمہ شراب جو ضد مقدمہ اور زمین پر بیبوش ہو کرگر تا کر کے اس بیسی شراب جو ضد مقدمہ اور زمین پر بیبوش ہو کرگر تا کر کیے۔"۔

میگل: "خوب بنس لو 'مجھ پر اور میرے فلنے پر 'میرے بائیں بازد کے بچو! لین اس بات پر بھی غور کرد کہ تمام ماریخ' تمام مابعد اللیعات کی طرح' میرے جدلیات کی روشن میں چک اشتی

ہے۔ ہر عمد اپنے اندر ایک تضاد رکھتا ہے 'جس طرح تہماری سموایہ داری کے اندر اس کا توڑ موجود ہے۔ آہستہ آہستہ وہ تضاد واضح اور شدید ہو تا رہتا ہے اور آخر کار' تفرقہ 'جنگ'انقلاب اور انحطاط شروع ہو جاتا ہے۔ متضاد عناصر نے انداز ہے ایک دو سرے سے ملے ہیں اور نی ہیں ہیدا ہوتی ہیں۔ اس فار مولے کی مدد ہے آپ مستقبل کے متعلق پوری آگاہی حاصل کر بحتے ہیں۔ ایک منزل ہے اس کی متضاد منزل پیدا نہیں ہوتی بلکہ دونوں کا امتزاج ایک نی صورت اختیار کرتا ایک منزل ہے اس کی متضاد منزل پیدا نہیں ہوتی بلکہ دونوں کا امتزاج ایک نی صورت اختیار کرتا ہے۔ اس لیے جب سموایہ داری اشتراکیت ہیں اور اگر چہ ہے۔ اس لیے جب سموایہ داری اشتراکیت ہیں اور اپنے آپ کو ریاست کتے ہیں اور اگر چہ سموایہ داری جاتے ہیں اور اپنے آپ کو ریاست کتے ہیں اور اگر چہ سموایہ داری کی ایک اعلیٰ منزل سے تو گول کو تکلیفوں کا سامنا کرتا پڑتا ہے لیکن اس طرح ہماری رسائی تاریخی ایک اعلیٰ منزل سے ہوجاتی ہے "۔

مار کس: قاگر ایسا ہے تو پھر آپ نے اپ زمانہ کے باغیوں کا فیر مقدم کیوں نہ کیا؟ کیا آپ فقد کے نظریہ کے مطابق وہ مستقبل کے بغیر نہیں تھے؟ آپ نے جان ہو جھ کریہ غلط بیانی کیوں کی کہ قدیم ہوبتان کے مقابلہ میں پرشامی زیادہ آزادی ہے۔ آپ نے کما تھا کہ پرشا آب تھے، آپ فرین تہذیب کی نمائندگی کرتا ہے، اور چو نکہ پرشامیں ملوکت تھی جس کے پروفیسر آپ تھے، آپ نے آریخ میں الٹ بلٹ کرکے یہ فابت کیا کہ اونی مزن میں فقط ایک مخص آزاد ہوتا ہے۔ گویا وہ ہا ستبداد کی مزن جس میں مزن جس میں چند لوگ آزاد ہوتے ہیں، رئیست یا جمہوریت کا دور ہے استبداد کی مزن جس میں سب آزاد ہوتے ہیں، ملوکت ہے۔ فداوند! ملوکت! آپ نے قوموں ہے اور آخری مزن جس میں سب آزاد ہوتے ہیں، ملوکت ہے۔ فداوند! ملوکت! آپ نے قوموں کو اس طرح تر تیب دیا ہے اور آپ نے یہ فار مولا بتایا کہ ترتی، تہذیب کو مخرب کی طرف د تھیل رہی ہے اور کوئی تہذیب جس عد تک مغرب فار مولا بتایا کہ ترتی، ترقی یافتہ ہوگی۔ آپ نے شام کی تہذیب کو چین کی تہذیب بر ترجیح دی کا جس کو بست کی تہذیب بر ترجیح دی علی ہیں۔ آپ کو امریکہ کو جرمنی پر ترجیح دین عاہیے تھی، لیکن آپ نے وطن پر تی کو بست سمجھا،"

بیگل: "مالات کا تقاضا کی تھا"۔

مار کس: "شیم " جناب! چاہ آپ کمیں ہوں "حقیقت ایک ہی ہوتی ہے"۔

اناطول فرانس: "آپ اس طرح باتیں کررہ ہیں "جیے آپ حقیقت کی تہ تک پہنچ چکے

ہیں۔ استخ تیقن سے بات نہ سیجے شایر حقیقت کا کوئی وجود ہی شہیں "۔

کارلا کل: "ایک بڑھے کو بھی کچھ کھنے کی اجازت و پیچے "تو میں یہ عرض کردوں کہ آپ نے

سو مرد مجابر کو آریخ سے تعلمی خارج کر دیا ہے "اس کے باوجود آپ بحث و تمحیص سے کی نتیجہ پ

جہیں پنچے۔ میرا خیال ہے کہ عالم گیر تاریخ لیعنی انسان کے کارناموں کی تاریخ وراصل عظیم مخصیتوں کی تاریخ ہے۔ بید لوگ عوام کی قیادت کرتے تھے 'اور ایک وسیع مفہوم میں ان کا مرتبہ شان کا انسان کے بنایا ہے یا حاصل کیا ہے۔ ہروہ چیز جے خالق کا انسان نے بنایا ہے یا حاصل کیا ہے۔ ہروہ چیز جے ہم اپنی دنیا میں مکمل صورت میں دیکھتے ہیں 'خارجی طور پر مادی انجام ہے 'ان خیالات کا جو ان مخصیتوں کے ذہن میں موج ذن تھے۔ ساری دنیا کی تاریخ کی روح میں خیالات تھے۔ اگر ہم انہیں انسی ملے جان سکیں تو سمجھ لیجئے کہ ہم نے دنیا کی تاریخ کی روح کویا لیا"۔

ولیم جیز "فوب! بت خوب! آپ نے بڑی ہے کی بات کی کارلا کل وقت آگیاہے کہ ان افکار کی فت آگیاہے کہ ان افکار کی فتہ تک پنچیں جو آریخ کے محرک ہیں"۔

ہیگل: "حضرات! جوش ہے کام لے بغیرسوچ تو آپ بھی میری طرح ای نتیج پر پہنچیں کے کہ بھی افکار ہر عمد کی روح ہوتے ہیں۔ یعنی ہر عمد کے فکر اور احساس کا ایک مفرد انداز ہوتا ہو آپ کے اور آب کی افکار ہر عمد کی روح ہوتے ہیں۔ یعنی ہر عمد کے فکر اور احساس کا ایک مفرد انداز ہوتا ہو آپ کے اور آب کی انداز فکر کے غیر شعوری آلے بن جا کیں۔ اگر کوئی غیر معمولی شخصیت اس انداز فکر ہے ہم انداز فکر ہے خیر شعوری آلے بن جا کیں۔ اگر کوئی غیر معمولی شخصیت اس انداز فکر ہے ہم انداز فکر ہے ہم انداز فکر ہے ہم انداز فکر ہے ہم انداز فکر ہوتا ہو جاتی ہیں 'جنہیں آئندہ نسلیں بزرگ و بر تر جائی ہیں' الذی نمیں کہ حقد مین ہے عظیم تر ہوں۔ یہ ضرور ہے کہ تمذیب کی نقیر میں ان کا بھی تھوڑا سا الذی نمیں کہ حقد مین متاخرین کی سے خوش قسمتی ہے کہ عمارت کو استوار کرنے کے لیے آخری این مردر ہوتا رکھنے کی خدمت ان کے جھے میں آتی ہے۔ ان افراد کو اس "فکر عموی "یا عین کا شعور نمیں ہوتا کے وہ بہ نشاب کر رہے ہوتے ہیں' لیکن انہیں اپنے زمانے کے نقاضوں کا اوراک ضرور ہوتا ہے۔ وہ جانتے ہیں کہ ترتی کے لیے کیا چیز لازی ہے ؟ عظیم شخصیتیں اس لحاظ سے تخلیق سے زیادہ ہے۔ وہ بانتے ہیں کہ ترتی کے لیے کیا چیز لازی ہے ؟ عظیم شخصیتیں اس لحاظ سے تخلیق سے زیادہ ہے۔ وہ بانتے ہیں کہ ترتی کے لیے کیا چیز لازی ہے ؟ عظیم شخصیتیں اس لحاظ سے تخلیق سے زیادہ ہے۔ وہ بانے جین کر جو اسرار پی ان

لیکھٹے: (جیسے اپنے آپ سے) ''عظمت کی پرستش' دیو تاؤں کی پرستش کی مقدس یادگار ہے' کیکن گوئی مخص اب عظمت کی تعظیم اور احرّام کرنا نہیں جانتا۔ دنیا میں دیو تا ناپید ہیں۔ اب ہم فوق البشركے منتظراور متمنی ہیں"۔ والٹیئر:"کیا یہ شخص دیوانہ ہے؟" اناطول فرانس:"جناب! یہ مجذوب ہے"۔

ولیم جھر: "جھے تاریخ کے اس عظیم ہخصیتوں والے نظریے ہے ولچی ہے۔ وہ کیا اسباب ہیں ، جو ہرنسل کو مختلف بناتے ہیں؟ جن کی بنا پر ملکہ این کا انگلتان ، ملکہ الزبھے کے انگلتان کے اس قدر مختلف معلوم ہو تا ہے؟ جناب مار کس کتے ہیں کہ یہ تبدیلیاں افراد کی رضا ہے مستغنی ہوتی ہیں۔ ہیں یہ یہ تبدیلیاں افراد کی رضا ہے مستغنی ہوتی ہیں۔ ہیں یہ بیت تسلیم نہیں کرتا۔ یہ اختلافات افراد کی مثال ان کی جرات اور ان کے عزائم کے مجموعی اثر ات سے پیدا ہوتے ہیں۔ نہیں! مسٹوار کس ، عوام ، تاریخ پر اثر انداز نہیں ہوتے۔ وہ غیر معمولی شخصیتوں کی قیادت قبول کرتے ہیں۔ ایک ہی نسل میں ،سمار ک نے اس جرمنی کو جو اسیات میں مستغرق تھا ، عکریت اور استعاریہ کے سانچوں میں ڈھال دیا۔ ایک ہی نسل میں نہیں اس فیال کی آرزد کا تب و بات کی سحر آفرین سے سارے ملک کو جاہ و جلال کی آرزد کا تب و تاب عطا کرویا۔ تھیوڈور موز و یک نے بھی امریکہ کو قریب قریب اس طرح زندگی بخشی۔ میں ایمرس کا ہم نوا ہوں ، جس معلم ہوتی ہے۔

نے کہا تھا کہ میں چینی سینیکیس کے اس قول سے متغق ہوں کہ ایک برگزیدہ شخصیت تو نسلوں کی معلم ہوتی ہے۔

لو کے اخلاق کا ذکر س کر بیو قوف عقلند ہو جاتے ہیں اور متزلزل مزاج لوگ ارادوں کو متحام کر لیتے ہیں۔ اور میرا خیال ہے کہ میرے دوست' موسیو ٹارڈ میری بات کی تائید فرمائیں گے کیونکہ میرا تصور تاریخ'ان کے نظریہ نقل کے بغیر ناکمل ہے۔

ٹارڈ 'ہاں' میرے عزیز ہم عصر' مجھے آپ کے خیال سے اتفاق ہے۔ ونیا میں ہڑے آدی

ہیں ہیں اور چھوٹے بھی اور صرف ہوے آدی ہی حالات کو بدل کتے ہیں۔ تمام جغرافیائی 'نسلی اور

اقتصادی حالات کو لے بیجے' کسی نہ کسی کو ہر تبدیلی کے لیے کوئی فیصلہ کن عمل کرتا پڑے گا' چھوٹا

آدی خوف کی وجہ سے نیملہ کن عمل نہیں کر آباور غالباوہ بھی نہیں سوچتا کہ رواتی اعمال کے علاوہ

اور طرز عمل کی بھی ضرورت ہے۔ رسم و رواج اس کے لیے کانی ہوتے ہیں لیکن عظیم

میں اور طرز عمل کی بھی ضرورت ہے۔ رسم و رواج اس کے لیے کانی ہوتے ہیں لیکن عظیم

شخصیت ضرورت کو محسوس کرتی ہے' سوچتی ہے اور حالات کو بدل دیتی ہے۔ بھی وہ تاکام رہتی ہے'

سین آگر وہ کو میاب ہوجائے تو اس سے کم تر آدمی اس کی پیروی اور تھلید کرتے ہیں' اور نقالی کا

سیارے سارے ساج کو اپنی لیسٹ میں لے لیتا ہے۔ ایک جاپانی تا جرنے مغربی رسم و رواج کی نقل

سیار سارے ساج کو اپنی لیسٹ میں لے لیتا ہے۔ ایک جاپانی تا جرنے مغربی رسم و رواج کی نقل

سیار سارے حاج کو اپنی لیسٹ میں لے لیتا ہے۔ ایک جاپانی تا جرنے مغربی رسم و رواج کی نقل

سیار سارے حاج کو اپنی لیسٹ میں لے لیتا ہے۔ ایک جاپانی تا جرنے مغربی رسم و رواج کی نقل

ہے۔ میں کیتے ولک کیوں بنا؟ نقالی ہے 'میں فرانسیسی کیوں ہوں؟ جناب ہیگا میں آپ ہے محن نسل اور خون کے اعتبار سے نہیں ' بلکہ عادات اور زبان ' رواج اور احساس و فکر کے انداز میں بھی مختلف کیوں ہوں؟ نقل و اتباع کی بنا بر ' نقل و اتباع کی تاریخ ' دراصل تاریخ کی جان ہے۔ اقتصادی اور جغرافیائی حالات کے پس بردہ حیاتیاتی قوتیں کار فرما ہیں جن کی رو سے مفید تبدیلیاں کامیاب ہوتی ہیں۔ مردعظیم تبدیلی پیدا کرتا ہے اس کا خیال ' انقلاب ہے۔ روح عمد اور جغرافیائی حالات وہ فضا ہیں جس میں خیال کو کامیاب ہونے کا موقع ملتا ہے۔ معمولی اور غیر معمولی انسانوں کے درمیان جنگ کا نام تاریخ ہے "۔

كارلاكل: "آپكاشكرىي! آپ نے بت خوب بات كى ہے"۔

کہ تاریخ بڑے بڑے اخراعات کی تاریخ ہے۔ اقتصادی تبدیلیوں کے چیچے میکا کئی تبدیلیاں ہیں کہ تاریخ بڑے براعات کی تاریخ ہے۔ اقتصادی تبدیلیوں کے چیچے میکا کئی تبدیلیاں ہیں اور ان کے بس پردہ سائنس کی ترقی کام کر رہی ہے اور اس کے پیچھے غیر سعمیلی فنحصیتوں کے افکار ہیں۔ عظیم انسان شاید تاریخ کے عظیم واقعات 'جنگ'ا نتخاب 'جرت کے اسباب نہ ہوں' لیکن دہ ان ایجادات اور انکشافات کے اسباب ضرور ہوتے ہیں جو دنیا کو نی ہیئت بخشتے ہیں اور ہرنئ نسل کو انگی نسل سے مختلف بناتے ہیں۔ علم کی نشوونما تاریخ کی جان ہے"۔

بکل: "آپ کاارشاد بجاہے۔ ہرملک کی ساسی تاریخ اس کی ذہنی ترقی کی تاریخ میں تحلیل ہوسکتی ہے"۔

وارڈ: "جناب والٹیئریہ سمجھنا چاہتے تھے کہ بربریت سے تمذیب کیوں کرپیدا ہوئی؟جواب ہے کہ اختراعات ہے۔ امریکی تاریخ میں اہم انسان' امریکہ کے صدر یا سیاست دان نہیں بلکہ موجدین ہیں۔ فلٹن'وٹنی' مورس' مکور مک' رایٹ برادران' ایڈ سن' ان لوگوں کے کارناموں کے اثرات اس وقت بھی باقی رہیں گے' جب دنیا امریکی سیاست دانوں کو فراموش کر چکی ہوگ۔ بھاپ کے انجن نے انبیویں صدی لتمیرکی۔ برقی قوت' کیمیا اور طیارے بیمویں صدی لتمیرکی کر رہے ہیں۔ "۔

ہارکں: "میں شلیم کرتا ہوں کہ اقتصادی تبدیلیوں کے پیچھے نئی اخراعات کام کرتی ہیں'
لین ان اخراعات اور سائنسی تحقیق کے پیچھے اقتصادی ضروریات اور نقاضے ہوتے ہیں۔ ایک شیکنیکل ضرورت دس یو نیورسٹیوں سے زیادہ سائنسی تحقیق کو حرکت بہم پہنچاتی ہے اور ہراخراع ایک طویل تحقیق کا نتیجہ ہوتی ہے۔ وہ معمولی اور بسااو قات غیر مرئی مراحل سے گزر کرپایہ تحمیل کو پہنچتی ہے"۔

اناطول فرانس: "اختراعات اور ایجادات و دراصل ہماری زندگی کی ضروریات سے پیدا ہوتی ہیں۔ اقتصادیات اس کا ایک پہلو ہے۔ کچھ ایجادیں اور بہت می تاریخ محبت کی ضرورت سے پیدا ہوئی جس کی کوئی اقتصادی بنیاد نہیں۔ جب محبت اقتصادیات کو چھوتی ہے تو وہ مرنے لگتی ہے اور آپ کے نظریہ کے مطابق لوگ موسیقی کی تخلیق کیوں کرتے ہیں؟"

مار کس: "میں اسے محض ایک حادثہ تصور کرتا ہوں۔ ہماری زندگیوں میں اس کی حیثیت فرد عی ہے۔ بالکل ایسے جیسے تار کول اور صابن کی"۔

> لیطشے: "میرے نزدیک موسیقی کے بغیر زندگی ایک غلطی ہے"۔ اناطول فرانس: "میراخیال ہے کہ اب ہم زیادہ بحث نہ کریں"۔

ہاں موسیو مو نشکو موسیو بکل اور موسیو رشین لا نہم ذہن پر رہے ہیں اور اس لیے ہمیں ہیشہ ذہین کے قوانین کی پابندی کرنا پڑے گل 'اگرچہ ہم اس کی حدول کو عبور کرلیں گے اور بھی بھی ہمالیہ کے اوپر پرواز بھی کریں گے 'اور یہ ممکن ہے موسیو گرانٹ کہ چند نسلیں 'کی سازگار ماحول ہیں خاصی مدت رہنے کے بعد جم 'خون اور ذہنی صلاحیتوں کے نقطۂ نظرے دو سری نسلوں پر فوقیت رکھتی ہوں' لیکن ذرا ایک ہزار سال کے لیے ان بھرین نسلوں کو اوئی نسلوں کا ماحول دے دیجے' چردیکھتے کیا ہو تا ہے؟ جہاں تک موسیو مار کس کا تعلق ہے میں انہیں اس خیال کی ترغیب نمیں ولا سکتا کہ آپ سب بھی ٹھیک کہتے ہیں اور ان کا خیال بھی درست ہے۔ میں جانتا ہوں کہ وہ نمیں ولا سکتا کہ آپ سب بھی ٹھیک کہتے ہیں اور ان کا خیال بھی درست ہے۔ میں جانتا ہوں کہ وہ اس بات کو تشلیم کریں گے لیکن آپ 'جزاب ہیگل! عظیم مخصیتوں کی اہمیت کو تشلیم کرلیں 'جو عظیم اس بات کو تشلیم کرلیں 'جو عظیم منفق ہو کے تاب نہ تھورات کے متعلق اپنے دلوں مخصیتوں کا انتخاب کرتی ہے۔ بھی یقین ہے کہ آگر ہم اپنے اپنے تصورات کے متعلق اپنے دلوں میں تھورا ساشہ بیدا کرلیں تو ہم سب آسانی سے باہم متفق ہو کتے ہیں۔

جمال تک میں سمجھتا ہوں میں عظیم شخصیوں کا گردیدہ ہوں وطع نظراس کے کہ وہ تاریخ کا سبب ہیں کہ نہیں۔ میں فرانس کے دس عظیم اذبان کو باقی سارے فرانس پر ترجیح دول گا۔ سہیاد رکھے 'جب آپ تاریخ لکھتے ہیں تو عظیم واقعات ہمیشہ عظیم شخصیتوں کی زبانی بیان ہوتے ہیں۔ میں آپ کو یقین دلا تا ہوں کہ آپ کے اعداد و شار اور خاکوں سے ماضی مجھ پر اتنا واضح نہیں ہو تا جتنا کہ ایک عظیم انسان کی نظروں سے دیکھ کر روشن ہوتا ہے۔ مجھے یوں محسوس ہوتا ہے کہ ایک عظیم انسان میں وہ سارے رشتے بچا ہو گئے ہیں 'جو تاریخ کے واقعات میں منتشر تھے۔ ہم جرمنی کو بغیر انسان میں وہ سارے رشتے بچا ہو گئے ہیں 'جو تاریخ کے واقعات میں منتشر تھے۔ ہم جرمنی کو بغیر السین کے اور فرانس کو بغیر والٹیئر کے 'کن طرح معاف کر کئے ہیں یا گوئے ہیں ؟

## والشيز "اب در ہو گئ ہے " آخر غیرفانی انسانوں کو بھی تو نیند آتی ہے "-

## ٧- مجتمع تاريخ

جب ہم بہاڑی پرے اپنے گھر کی طرف لوٹ رہے تھے تو فلپ نے کہا: " یہ بڑھا ٹھیک کتا ہے ان تمام نظریوں پر الگ الگ نظرؤالی جائے تو وہ معمل معلوم ہوتے ہیں لیکن آگر انہیں بھجا کردد' تو ان میں معنی پیدا ہو جاتے ہیں۔ میں تجزیہ سے عاجز آچکا ہوں۔ میں اب ترکیب کا آرڈومند ہوں"۔

میں نے کہا: "آج رات سب سے زیادہ عقل کی بات والٹیز نے کہی تھی (اور اس نے یہ بات کو چے سے کہا تھی (اور اس نے یہ بات کروچ سے چرائی تھی) کہ تاریخ صرف فلسفیوں کو لکھنی چاہیے کیو تکہ وہ واقعات کو "کل" کی نظرے دیکھتے ہیں۔ یہ فقرہ کمہ کراس نے دریا کو کوزے میں بند کردیا"۔

اریکل نے کہا: "لیکن تم یہ بات بھول رہے ہو کہ تاریخ کتنی طویل داستان ہے۔ کوئی انسان اتنی دریر زندہ نہیں رہ سکتا کہ اس ساری داستان پر محیط ہو کر صحیح منا ظرپیدا کرے 'خواہ وہ سبزیوں پر ہی گزارا کیوں نہ کرے "۔

میں نے کہا: " یہ صحیح ہے ہمیں ماہرین کی ضرورت ہے جو ہمیں سائنس اور آریخ کے حقائق بہم پہنچا کیں۔ لیکن دونوں حالتوں میں اگر ان حقائق میں ربط پیدانہ کیا جائے تو بھیجہ بے معنی ہو کر رہ جاتا ہے۔ فلفہ کا سائنس کے ساتھ وہی تعلق ہونا چاہیے جو تاریخ سے اور یہ تعلق ربط کے تعلق کے تعلق کے سوااور کچھ نہیں۔

ہم کھ در خاموثی سے چلتے رہے۔ پر فلپ نے کما:

"اس بحث سے مجھے تاریخ لکھنے کا ایک نیا انداز سوجھا ہے۔ بالعوم جب کوئی ہخض تاریخ لکھتا ہے 'مثلاً " تاریخ بوتان " تو اس کا مطلب ہو تا ہے بوتان کی سیاسی یا زیادہ سے زیادہ اقتصادی جائزہ سا اور سیاسی زندگ۔ پھرایک اور شخص بوتان کی صنعت اور تجارت کے متعلق ایک اقتصادی جائزہ سا پیش کر دیتا ہے۔ ایک اور شخص بوتانی ندہب کی تاریخ مرتب کرتا ہے ' دو سرا فلنفے کی ' پھرایک تبرا اوب کی اور اس طرح اور شخص اجتامی زندگی کی اور پھرایک اور شخص بوتانی فنون لطیفہ کی۔ اور پھر طلباء سے بیہ توقع کی جاتی ہے کہ ہم ان مکڑوں کو جوڑیں اور اپنے زہن میں بوتان کی پیچیدہ زندگ کی ایک مربوط اور ہم آہنگ تصویر بنائیں۔ ہم سے اس کام کی توقع رکھی جاتی ہے ' جو ایک فاضل مورخ نہیں کرسکا۔ کسی قوم کی تاریخ کو حصوں میں بان دیا جاتا ہے۔ ہر حصہ کو مصنو می طریقہ سے مورخ نہیں کرسکا۔ کسی قوم کی تاریخ کو حصوں میں بان دیا جاتا ہے۔ ہر حصہ کو مصنو می طریقہ سے دو سرے حصوں سے کاٹ دیا جاتا ہے اور ہم اسے صرف وقت اور شلیل کے نقطۂ نظرے نہیں دو سرے حصوں سے کاٹ دیا جاتا ہے اور ہم اسے صرف وقت اور شلیل کے نقطۂ نظرے نہیں

ریجیجے۔ میرے نزدیک ماضی کو اس طرح بیان کرنا بردا بے تکا پن ہے"۔ امریکل نے کہا: "منتشر آریخ!"

میں نے شکایتا "کہا: "آج کل کے مفکروں میں جرات نہیں۔ وہ چھوٹی چھوٹی باتوں پر بحث کرتے ہیں مثلاً وہ اس سوال پر بحث کریں گے کہ آیا افلاطون کا مطلب الف تھا یا ب؟ یا یہ کہ سورج آسان پر ہے یا ہمارے وماغ میں؟ اور کیا ایک شکترہ 'تاریکی میں بھی زرد رہتا ہے؟ وغیرہ وغیرہ میرا خیال ہے کہ جب سے کلیسانے انسان کو یہ بتانا چھوڑ دیا کہ وہ کیا سوچیں 'وہ کا نکات سے خوفزوہ ہوگیا ہے "۔

فلے نے کہا: "خرمجھ ایک خیال سوجھاہ"۔

"ابقیل ایر کیل کے آریخ منتشرے او کیم آخر ایک مجتمع آریخ کیوں نہ ہو؟جس میں کوئی ایک عبد کو لیے ایک عبد کو بیش نظر رکھ کر صرف ایک صدی یا ایک نسل پر اپنی توجہ مرکوز کرے اور اس کی پوری آریخ کھے اور زندگی کے تمام پہلووں مثلاً اقتصادی اس بر اپنی توجہ مرکوز کرے اور اس کی پوری آریخ کھے اور زندگی کے تمام پہلووں مثلاً اقتصادی اس عمری ما کشی اور ربط کے سانچ میں وہ اللہ اور ما کشی اور ربط کے سانچ میں وہ اللہ اور معیبت سے ہے کہ ہم مسئلہ ارتقا ہے بہت زیادہ متاثر ہیں۔ ہم ہر چیز کو تشکس اور علی وہا ہیں۔ مثلاً ہم یہ سمجھتے ہیں کہ افاطون کے فلفہ کا عب سترا کا فلفہ تھا یا سنوزا کے فلفہ کا سب سترا کا فلفہ تھا یا ارسطو کے فلفے کا سب افلاطون کا فلفہ تھا یا سنوزا کے فلفہ کا سب سترا کا فلفہ تھا۔ لیکن واقعات کی توجیعہ صرف ان سے پہلے واقعات ہی نہیں 'بلکہ ان کے گرد کا فلفہ تھا۔ لیکن واقعات کی توجیعہ صرف ان سے پہلے واقعات ہی نہیں' بلکہ ان کے گرد کے فاقعات ہی نہیں' بلکہ ان کے گرد کا فلفہ تھا۔ کیا وہ قات ہی ہو کئے ہیں۔ مثلاً ان تقریوں سے جو اس نے سنی اور ثقافتی حالات سے۔ مثلاً ان تقریوں سے جو اس نے سنی اور ثقافتی حالات سے۔ مثلاً ان تقریوں سے جو اس نے سنی ای ان اصنام سے جو مندروں اور بازاروں میں اس کی نظر کے ماٹ تے اور ممکن ہے ارسطو افلاطون سے اتنا نہیں' جتنا اپنے مقدونیہ کے دوستوں سے مثاثر ماٹ تے اور ممکن ہے ارسطو افلاطون سے اتنا نہیں' جتنا اپنے مقدونیہ کے دوستوں سے مثاثر ماٹ تے اور ممکن ہے ارسطو افلاطون سے اتنا نہیں' جتنا اپنے مقدونیہ کے دوستوں سے مثاثر ماٹ تے اور ممکن ہے ارسطو افلاطون سے اتنا نہیں' جتنا اپنے مقدونیہ کے دوستوں سے مثاثر میں ہونا ہے تو میں سے اس طرف تا ہوں ہوں ہوں سے اس طرف تا ہوں ہونے کے دوستوں سے مثاثر میں سے تو اس نے دوستوں سے مثاثر نہیں گوئی ہونے کے دوستوں سے مثاثر نے تا ہوں ہونے کے دوستوں سے مثاثر نہیں گوئی ہونے کے دوستوں سے مثاثر نہیں کی سنو کو اس کے دوستوں سے مثاثر نے کیا کی دوستوں سے مثاثر کیکھوں کی کرد

ہواہو"۔

اریکل نے کما: "بہت خوب نلپ "تم کمال کررہ ہو"۔ اس نے جواب دیا: "میرا نداق

اریکل نے کما: "بہت خوب نلپ " تم کمال کررہ ہو"۔ اس نے جواب کا اٹال کو ان کے

نداؤاؤ "اریکل! میں ایک شجیدہ بات کہ رہا ہوں۔ میں مردوں اور عورتوں کے اٹھال کو ان کے

مدے ساتھ وابستہ کرکے ان میں ربط پیدا کرنا چاہتا ہوں۔ میں ماضی کو جیسا کہ وہ تھا، یکجا کرکے

مدے ساتھ وابستہ کرکے ان میں ربط پیدا کرنا چاہتا ہوں۔ میں ماضی کو جیسا کہ وہ تھا، یکجا کے

ویکھنا چاہتا ہوں۔ نیولین کے عمد کو لو ویکھو کس طرح ساسی حالات اقتصادی حالات پر منظر میں

نیولین کی جگوں کی تقدیر انگلتان کے سونے نے متعین کی اور و بلکٹن کے بی منظر میں

نیولین کی جگوں کی تقدیر انگلتان کے سونے نے متعین کی اور و بلکٹن کے بی مساکل اید تھی باتھ کام کر رہا تھا۔ دیکھو کس طرح ان کا ادب اس زمانہ کے ذہبی اور سیاس مساکل اور تھی باتھ کام کر رہا تھا۔ دیکھو کس طرح ان کا ادب اس زمانہ کے ذہبی اور سیاسی مساکل اور تھی باتھ کام کر رہا تھا۔ دیکھو کس طرح ان کا ادب اس زمانہ کے ذہبی اور سیاسی مساکل اور تھی باتھ کام کر رہا تھا۔ دیکھو کس طرح ان کا ادب اس زمانہ کے ذہبی اور سیاسی مساکل اور تھی باتھ کام کر رہا تھا۔ دیکھو کس طرح ان کا ادب اس زمانہ کے ذہبی اور سیاسی میں باتھ کام کر رہا تھا۔ دیکھو کس طرح ان کا ادب اس زمانہ کے ذہبی اور اور تھی باتھ کام کر رہا تھا۔ دیکھو کس طرح ان کا ادب اس زمانہ کے ذہبی اور دیکھو کس

کی عکامی کر رہا تھا' مثلاً شیلے' بائرن اور شاتو بریاں کا ادب۔ دیکھو کہ ان کا فن کس طرح رہا کی انقلابی نقل کا منہ چڑا رہا تھا۔ تالما اسٹیج پر رو سکیس کی طرح آکٹر کرچانا تھا۔ موسیقی نے روانی اور مجاہدانہ رائے اختیار کرلی تھی۔ کس طرح سیخوون بھی جمعی شعوری طور پر انقلابی جذبات اور نیولین کی عظمت کی آئینہ واری کرتا ہے۔ یہ سارا عہد ایک تھا۔ صرف فرانس ہی میں نہیں' بلکہ روس کے مغرب میں سارے یورپ میں اس کی حالت ایک سی تھی۔ میں ایک عہد کی تاریخ چاہتا ہوں'جوسارے پہلوؤں پر حاوی ہو'جیسا کہ وہ اس وقت تھا جب زندہ تھا"۔

ار کیل نے کہا:"اس طرح کی تاریخ نامکن ہے"۔

میں نے کہا: "غالبا ایک عمد کے تمام پہلوؤں کا مطالعہ اسی طرح ممکن ہے جس طرح تمام عمدوں میں ایک پہلو کا مطالعہ والٹیئر کے عمد کا مطالعہ اسی طرح ممکن ہے 'جس طرح کہ مربن کی "رومی سلطنت کا انحطاط اور زوال" یا "تاریخ قوانین" یا گروٹ کی "تاریخ یو تان" ممکن تھی۔ سا کیمنڈز نے احیائے علوم پر سات جلدیں لکھ کروہی کیا 'جس کی فلپ! تم سب مورخوں ہے تو تع رکھتے ہو"۔

"ہاں" فلپ نے کھا' "وہ بہت اعلیٰ درجے کی کتاب ہے میں ہر عمد کی تاریخ ای طرح چاہتا ہوں۔ تاریخ اور انسانی زندگی کے متعلق ہمارا تصور کتنا بہتر ہو جائے اگر ہم ای قتم کی کتابیں پڑھا کریں اور اس سے بہتر یہ کہ اگر ہم تاریخ کااس طرح مربوط مطالعہ کریں' تو کتنے کھل انسان بن جائیں۔ کمال ہیں گوئے'کیونار ڈو اور ارسطو'جو مربوط نظریہ کے دیو تا تھے!"

"تم خود ایسی تاریخ کیوں نہیں لکھتے؟" ایر کیل نے کما: "مثال قائم کرو اگر ایسا کرنا مکن ہے توکر دکھاؤ"۔

فلپ نے کہا: "میں انیسویں صدی کی تاریخ ای انداز سے لکھنا چاہتا ہوں اور اپی کو تاہیوں کے پیش نظراسے صرف یورپ تک محدود رکھنا چاہتا ہوں۔ لیکن وہ ایک آدی کے بس ک بات نہیں۔ شاید ہم متنوں مل کریہ کام کر سمیس۔ کیا آپ میرے ساتھ شریک ہوں گے؟ دیکھواں عمد کی ایک تمثیل بن عتی ہے۔

پىلاايكى - پولين كاءيد،

دوسراایک - رومانی عید،

تيراايك - حققت پندى كاعمد

چوتفاایک - استعاری عمد '

پوری انیسویں صدی کو ایک تصویر میں ڈھالنا کتنا دلچیپ کام ہے۔ انیسویں صدی <sup>کے</sup>

یورپ کی منتشر' پیچیده اور شاندار زندگی کو ربط بخشا' ایک شاندار کارنامه ہوگا"۔ ایر ئیل نے کہا: " آؤ پھر ہم تینوں مل کریہ کام کریں ' میں خواتین کا مطالعہ کروں گی۔ تو پھر یہ کام کب شروع کریں؟" فلپ: "کل"۔

اریل نے کہا: "لیکن ایک بات ہے جس کے متعلق ان غیرفانی فخصیتوں کے سلیے میں مطمئن نہیں ہوں۔ انہوں نے یہ نہیں جایا کہ آیا تاریخ ترقی کر رہی ہے کہ نہیں؟ یا یہ کہ ہم مستقبل کے بارے میں کوئی پیشین گوئی کر کتے ہیں کہ نہیں؟"
فلی نے کہا: "ویکھو شاید ہمیں پھران سے ملا قات کا موقع طے"۔



# باب پازدہم کیا ترقی سراب ہے؟

## ا- ترقى كا آغاز

یونانیوں نے 'جن کے اور ہارے در میان صدیوں کا فاصلہ حاکل ہے 'ہمیں اس بعد اور فصل کی وجہ سے ایسے لوگ نظر آتے ہیں 'جنہوں نے تاریخ میں دو سری قوموں کے مقابلہ میں نمایت سرعت سے ترقی کی۔ انہوں نے اپنے متنوع ادب میں ترقی کے معلق بہت کم بحث کی ہے۔ انہوں کے پرو میتھیئس ہمیں بتا تا ہے کہ اس کے آگ ایسکیس کے پرو میتھیئس ہمیں بتا تا ہے کہ اس کے آگ کے انکشاف نے کس طرح انسانیت کو تهذیب سے آشنا کریا۔ اس نے ثقافتی نشود نماکی منازل کا تذکرہ بچاس سطروں میں اس انداز سے کیا ہے کہ کئی امریکی ریاستیں اسے آج غیراخلاقی حد تک حدید سمجھیں گی۔

یورڈ پڑمیس میں بھی ترقی کی طرف ایک اشارہ متا ہے۔ لیکن یہ تصور' زینوفن کے ستراط اور افلاطون کے بہاں بھی موجود ہے۔ اور ارسطو کی سرد مہر ربعت پندی تو اس تصور کو خاطر ہی بن شمیں لاتی۔ یو تانیوں نے آریج کو ایک چکر ہے مثال دی ہے اور ارسطو کا یہ خیال کہ تمام فنون اور علوم' ان گنت مرتبہ ایجاد اور فتا ہوئے ہیں' تصلیس سے لے کر مارکس اور یلیس تک یو تان کے اس نقطۂ نظر کا نچوڑ ہے' جو اس نے علوم کے سلسانہ میں بیش کیا تھا۔ رواقیوں نے یہ تعلیم دی تھی کہ مستقبل سے کوئی امید نہ رکھو' حتی کہ ا جبی کیورس کے پیرو بھی اپنی انڈ توں کو ایک ادای کے ساتھ قبول کرتے تھے اور بریڈ لے کی طرح یہ محسوس کرتے تھے کہ ''سب ممکن ونیاؤں ہیں ہو دنیا میں میں ونیاؤں ہیں ہو دنیا میں اور شریف میں مرچز ایک لازی بدی کی حیثیت رکھتی ہے''۔ ازت پرست' ہیکیساس میں ہرچز ایک لازی بدی کی حیثیت رکھتی ہے''۔ ازت پرست' ہیکیساس نے زندگی کو ایک فضول اور تاکارہ چز تصور کرکے خود کئی کی تلقین کی اور شونیمار کی سی کمی عمرائی۔

آزادی کی دولت چھن جانے کے بعد یا بیت ایتھنز کی زندگی کا ایک لازی جزوین گئی ' لیکن روما کی تاریخ بیں بھی ہر قدم پر جمیں بھی یا سیت ملتی ہے۔ لیو کر فیس ' انیانوں کے متعلق کہتا ہے کہ وہ آہستہ آہستہ ترتی کر رہے ہیں۔ لیکن وہ ہمارے اس سوال کا کہ ' کیا ترتی ایک سراب ہے؟' نمایت مختصر جواب دیتا ہے۔ وہ کہتا ہے تمام چزیں ایک ہی عالت میں رہتی ہیں ' لیکن یہ عظیم شاء اور مفکر' اگر آج زندہ ہو تا تو موجودہ تہذیب کے متعلق بھی بھی بات کہتا؟ یقیناً وہ ہماری مشینوں اور اوزاروں کی تعدادے متاثر اور مرعوب ہو تا 'جو ہماری ہر آرزد کو پورا کرتی ہیں۔ لیکن غالباوہ اپ محزوں انداز میں ہم سے بیہ سوال پوچھتا کہ کیا یہ انسان' جو بیہ بڑی بڑی مشینیں استعال کرتے ہیں' اظاتی' زہنی اور جسمانی طور پر اپ آباؤ اجداد سے بہتر ہیں؟ وہ اس خبر میں دلچی کا اظہار کر تا کہ افلاق ' زہنی اور جسمانی طور پر اپ آباؤ اجداد سے بہتر ہیں؟ وہ اس خبر میں دلچی کا اظہار کر تا کہ جوان بیوی نے ایک کھڑی کے آلہ توازن سے اپ شو ہر کو قتل کر دیا اور اسے یہ بھی معلوم ہو جاتک کہ انسان نے کو گئی صدیوں کے بعد آلات توازن کے فوا کہ اور استعال کا علم عاصل ہوا ہے۔ وہ جاتک کہ انسان میں متنی زیادہ اپنی اصلی عالت پر من منت کو تا کہ انسان کی نہیں جتنی زیادہ تبدیلیاں ہوتی ہیں' جزیں اتن ہی زیادہ اپنی اصلی عالت پر من منت ہیں۔ خالبا ہماری سرتی دیا کہ اور اطوار کی ترتی ہی مقاصد اور اعیان کی نہیں۔

دوسرے رومی لیوکریٹس سے بھی گئے گزرے ہیں۔ وہ محض مستقبل کو شک کی نظرے، نمیں دیکھتے بلکہ ماضی کی بھی تعریف کرتے ہیں۔ ہورلیس ماضی کا قصیدہ خواں ہے۔ ہئیش اور جوونیال اپنے عمد کے انحطاط کا رونا روتے ہیں اور ورجل اپنے خوش آئند تخیل کی شدت سے نعمہ سرائی کرتے کرتے بکا یک توار دابدی کے المناک تصور میں کھوجا تا ہے۔

"پھروہ قدیم پغیر' ٹیفیس پیدا ہوگا اور ایک اور جنم لے گا جو ہمارے محبوب مجاہدوں کو لے جائے گا۔ پھر جنگیں ہوں گی اور عظیم المرتبت اسکیس پھرٹرائے بھیجا جائے گا۔ وقت پھرہاضی کو جدت کے التباس بیس ملبوس کر کے حال میں لے آئے گا۔ دنیا میں کوئی چیزئی نہیں ہے' سب پھھ فریب ہے'' اور مارکس اور یلیس' انسانی وجود کا کمال حاصل کر کے یعنی اپنے اندر سیاست اور فلیم کاایک خوش آئند امتزاج بیدا کرنے کے بعد لکھتا ہے:

"خردمند روح تمام دنیا کا سفر کرتی ہے۔ اپ گرد خلا میں گھومتی ہے اور ازل کا مشاہدہ کرتی ہے۔ اور کا کرتی ہے۔ وہ سوچتی ہے کہ ہمارے بعد کرتی ہے۔ وہ سوچتی ہے کہ ہمارے بعد آنے والی تسلیس کسی نئی چیز سے روشناس نہیں ہوں گی اور ہمارے آباؤ اجداد نے ہم سے بهتر کوئی چیز مناس نہیں ہوں گی اور ہمارے آباؤ اجداد نے ہم سے بهتر کوئی چیز مناس نہیں ویکھی تھی۔ ایک چالیس برس کا انسان' جو اوسط ذہانت کا مالک ہے' ماضی اور مستقبل کے نہیں ویکھی لیتا ہے۔ دنیا میں اتن یکسانیت ہے"۔

رق کے تصور کے خلاف یو نانیوں کا عنادیا اس سے بیزاری کے کیا اسب ہیں؟ کیا اس کی وجہ ان کے تاریخی تجربہ کا اختصار تھا کہ ان کی تہذیب بہت سرعت سے اوج کمال پر پہنجی اور پھر زوال پذیر ہوگئی۔ یا ان کے یمال تاریخی دستاویزوں کا فقد ان تھا، جس کی وجہ سے ان ہیں وہ نظر پیدا نہ ہوسکی' جو انہیں ان کی ترق کے معیار سے آگاہ کرتی۔ ان کے یمال بھی زمانہ وسطی آیا تھا اور ایک ہزار برس کی ہرت میں وہ بربریت کی منزل سے فلفہ کی منزل تک پہنچے تھے۔ اس مرت کے بعد ہی انہوں نے اوب کی تخلیق شروع کی تھی۔ لیکن کیا کاغذ اتنا منگا تھا کہ اسے محض آریخ لکھنے پر ضائع نہیں کیا جا سکت کے بعد ضائع نہیں کیا جا سکت گا تی نشوونما میں پھھی ضائع نہیں کیا جا سکت تھی اور کریٹ کے علم حرفت سے پچھے زیادہ آگے نہ بردھ سکی تھی۔ یا ان مادی آسائٹوں کی خاصی مقدار سدانہ کر سکی تھی' جو حدید "ایمان ترقی "کی بنیاد ہیں۔

زمانہ وسطیٰ میں آسائٹوں کی کمی نے ترقی کے تصور کو ابھرنے کا موقع نہ دیا لیکن اس دقت جنت کی امید زندگی کا مرکز تھی۔ حیات بعد ممات پر یقین عموماً افلاس کی شدت کے ساتھ بدلتا رہتا ہے' فرد میں بھی اور جماعت میں بھی۔ اور جب دولت آتی ہے تو بہشت بے معنی اور بے مقصد نظر آنے لگتی ہے۔ لیکن ایک بزار برس تک یہ تصور لوگوں کے ذہن بر مسلط رہا۔

مغربی یورپ میں احیائے علوم اور صنعتی انقلاب کے ساتھ دولت آئی اور دولت میں اضافہ کے ساتھ رق کی کشش زیادہ اور نجات کی امید کم ہوگئ۔ جدید آرج کا عظیم ترین داقعہ کوبر لیکس کا یہ انکشاف ہے کہ زمین کی' عالم سیارگاں میں کوئی اہمیت نہیں۔ اس تصور نے بہت ک بازک روحوں کو باخوش کر دیا' لیکن جب جنت' محض آسان اور مکان میں تحلیل کی گئی تو انسان کی پاکہ ار روح نے ایک ارضی جنت میں ایمان پیدا کیا۔ کمپنیلا' مور اور بیکن نے "جنت الارض" پر کیا ہیں تکھیں اور عالمگیر مرت کے لابدی ہونے کا اعلان کیا۔ یورپ نے آسائیں اور لذخی ور آمد کیس اور عالمگیر مرت کے لابدی ہونے کا اعلان کیا۔ یورپ نے آسائیں اور لذخی اور آمد کیس اور صوفیوں اور سادھوؤں کو خارج کیا۔ تجارت نے شہر تعمیر کیے۔ شہوں نے یورٹ سٹیاں بنا کمیں' یونیورسٹیوں نے سائنس کو ترقی دی' سائنس نے صنعت کی طرح ڈالی اور صنعت نے ترقی کے امکانات پیدا کیے۔ گیرا گیٹوا نے پشیاگر دیل کو لکھا:"تمام دنیا عالموں' فاضل مرسوں اور برے برے کتب خانوں سے بھری پری ہے"۔ پیر ڈی لاری نے ۱۵۵۰ کے متعلق کہا: "ایک صدی میں ہم نے انسانوں اور علم و فضل کے کار ناموں میں اس قدر زانے کے متعلق کہا: "ایک صدی میں ہم نے انسانوں اور علم و فضل کے کار ناموں میں اس قدر معاصری کالجہ بول رہا ہے۔ کس صدی نے اپ آپ کو اس قتم کے بلند بانگ اندازدں سے نہیں مارے کارنائی بیہ خودا عمادی' احیاء علوم کی جان تھی۔ ہمیں اس کی جھلک فرا نسی بین کی ہر نظر معاصریٰ کالجہ بول رہا ہے۔ کس صدی نے اپ آپ کو اس قتم کے بلند بانگ اندازدں سے نہیں یا در کیا گئی سے دوراعتمادی' احیاء علوم کی جان تھی۔ ہمیں اس کی جھلک فرا نسی بین کی ہر نظر

میں نظر آتی ہے اور میں خود اعتادی ایشیائی روح کے مقابلہ میں یورپ کا طغرائے امتیاز تھی۔ ظاہر ہے کہ ترقی کا تصور صنعتی اور لادین تهذیب کے لیے وہی حیثیت رکھتا تھا جو جنت کی آرزو زمانہ وسطیٰ کی مسیحت کے لیے رکھتی تھی۔ جدید ذہن کے لیے عزیز ترین تصور 'جو ہمارے ساجی فلفہ کا نجوڑے ' ترقی اور جمہوریت کا تصور ہے۔ اگریہ دونوں تصورات بالائے طاق رکھ دیئے جائیں تو ہم ذہنی طور پر برہنہ اور مضحکہ خیز بن جائیں گے اور ہمارے احیا کی کوئی امید باتی نہیں رہے گی۔

## ٢- ترقى كاعروج

ترقی کے تصور کی تعین' اٹھار ہوس صدی عیسوی میں ہوئی۔ روسو زمانہ کی روسے مختلف تھا۔ اس نے امریکی وحشیوں کو' جنہیں اس نے نہیں دیکھا تھا' پیرس کے ان ظالموں پر ترجیح دی' جنہوں نے اس کے اعصاب کو شدت سے متاثر کیا تھا۔ روسو کے نزدیک فکر 'انسان کے انحطاط کی علامت تھا۔ وہ ماضی کے عمد زریں کی تلقین کر آتھا جس میں جنت اور مبوط آدم کی گونج سائی دیتی تھی۔ لیکن جب ہاری نظرولولہ آفریں اور باہت والٹیئر پر بڑتی ہے تو ہمیں روشن کے زمانہ کی خوشگوار فضا دکھائی دیتی ہے۔ اس خدادند ذہن کو سرخ ہندیوں کے متعلق کوئی غلط فنمی نہیں تھی۔ وہ جانیا تھا کہ انسان وحشت کے زمانہ کے مقابلہ میں عمد تهذیب میں بهتر زندگی بسر کر تا ہے۔اے وحثی انسانوں پر آہتہ آہتہ غلبہ پانے کہ طرف سے اطمینان اور یقین تھا' اور وہ پیرس کو بنت پر رجح ديتا تفا-

اس کے پیرو 'ٹرگو اور کنڈورے نے ترقی کے تصور کو اپنے عمد کی روح روال بنا دیا تھا۔ الاعلاء میں ایک فرانسی رکیس کنڈورے گلو کین سے خوفزدہ ہو کر پیرس کے گردو نواح میں پناہ گزیں ہوگیا تھا۔روبس ہیئرنے اسے دعوت دی کہ وہ آئے اور موت قبول کرے 'کیونکہ اس نے ام بین کی طرح بادشاہ کے قتل کے خلاف دوٹ دیا تھا۔ ایک تنا کرہ میں جمال اس کی رسائی نہ دوستوں تک تھی نہ کتابوں تک اور ایس حالت میں کہ کوئی جانباز بھی یاسیت اور نومیدی کاشکار ہو جا آ'كندورے نے ایک نمایت امید آفریں كتاب لکھی' جے رتی پندادب كی ایک متندكتاب تعلیم کیا گیا ہے۔ انسان کی آئندہ عظمت کی شاندار پیٹین گوئی کرے کنڈورے بیرس سے بھاگ کر ایک دور دراز کی دیماتی سرائے میں جاچھپا'اور دہاں اپنے آپ کو محفوظ سمجھ کر آرام سے بستر پرلیٹا اور سوگیا۔ لیکن جب وہ بیدار ہوا تو وہ ساہیوں کی حراست میں تھا۔ دوسرے دن لوگوں نے اے قد خانے میں مردہ پایا۔ گلوٹین کو فریب دینے کے لیے وہ اپنے ساتھ زہر کی ایک شیشی لیتا گیا تھا۔ اس کی کتاب پڑھ کے یہ احساس ہوتا ہے کہ ہم ایک عملین اور مشکک نسل سے تعلق

رکھتے ہیں۔ ذرااس مخص کو دیکھیے جس نے بطا ہر ہر چیز کھو دی تھی۔ جس نے اپنی دولت و ٹروت انتقاب پر نچھاور کر دی تھی 'جو ان و حشیوں کا ہدف سم تھا جو انتقاب کے بعد ہر سرافقار سے اور جس نے انتقاب فرانس کو 'جے وہ ستقبل کی روشنی سمجھا کر تا تھا' اہتری اور انتشار پر ختم ہوئے دیکھا تھا۔ لیکن اس کی کتاب انسان کی امید آفرنی کا کمال تھی۔ اس سے پہلے بھی انسان کو انسانیت پر انتااعتاد حاصل نہیں ہوا۔ اور نہ شاید اس سے بعد۔ دیکھیے کہ کنڈور سے طباعت کے محالمہ شم کس قدر طلاقت سے کام لیتا ہے۔ اسے لیقین ہے کہ چھاپا انسان کو آزادی اور حریت سے آشا کرائے گا۔ اسے اس بات کا اندازہ نہیں تھا کہ چھاپا مخض حس انگیز بھی ہوسکتا ہے۔ وہ لکستا ہے کرائے گا۔ اسے اس بات کا اندازہ نہیں تھا کہ چھاپا محض حس انگیز بھی ہوسکتا ہے۔ وہ لکستا ہے فراوانی زر' انسانوں کو انسانیت 'فرافدی اور انسان کی طرف ما کل کرے گی"۔ اس کے بعد وہ فراوانی زر' انسانوں کو انسانیت نقیدہ کا ذکر کرتا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ ''انسان کی صلاحیتوں کے نشورنما کی کوئی حدود نہیں ہیں۔ انسان لامتاہی طور پر کمال حاصل کر سکتا ہے۔ جسول کمال کی ترق' وجود کے ساتھ و براس طاقت سے بلند ہے جو اس ترتی کے راہتے میں حاکل ہوتی ہے' اس دنیا کے وجود کے ساتھ وابست سے ۔

آخر میں وہ مستقبل کی ایک نمایت خوش آئند تصویر کھنچتا ہے۔ "علم میں اضافہ سے غلای
کم ہو جائے گی۔ طبقوں اور قوموں کی غلامی 'پھروہ وقت آئے گاجب دنیا میں صرف آزاد قومی ہوں
گی' جو صرف عقل و دانش کو اپنا آقا تشلیم کریں گی۔ اس وقت ظالم اور مظلوم 'پادری اور ان کے
پیرو اور معققہ صرف آریخ کے اور اق اور تھیم کی سیج پر نظر آئیں گے۔ سائنس زندگ کی میعاد کو
دوگنا نگنا کر دے گی۔ عورت مردسے 'مزدور سرمایہ دارسے اور غلام باوشاہ کی پابند یور اسے آزاد
ہو جائے گا اور شاید انسانیت جنگ کو فراموش کر دے گی'۔ اور آگے چل کر وہ نمایت شدت سے
کہتا ہے۔

"کتنا اہم ہے یہ نظریہ اس فلفی کی تعلی کے لیے 'جو دنیا کی غلط کاری' ناانصانی اور جرا پہندی پر متاسف ہے۔ مستقبل کے اس امکان پر غور کرنے ہے اسے عقل کی ترتی اور آزادی کے قیام کی تمام کوششوں کو انسانیت کی نقدیر کے سللہ کی قیام کی تمام کوششوں کو انسانیت کی نقدیر کے سللہ کی کئیاں سجھتا ہے اور اس نصور میں اسے نیکی کی صحیح خوشی اور ایک ایسی لا زوال خدمت کرنے کا کرور حاصل ہوتا ہے 'جے انقلابات زمانہ نہیں مٹاسکتے۔ یہ جذبہ اس کی پناہ گاہ ہے 'جماں اس پر طلم کرنے والوں کی یاواس کا تعاقب نہیں کر سکتی۔ وہ تخیل میں اپنے آپ کو اس انسان سے وابستہ کر دیتا ہے 'جو اپنے حقوق حاصل کر چکا ہے 'جو ظلم و ادبار کا بوجھ پھینک چکا ہے اور تیز قدموں۔ سے کر دیتا ہے 'جو اپنے حقوق حاصل کر چکا ہے 'جو ظلم و ادبار کا بوجھ پھینک چکا ہے اور تیز قدموں۔ سے

راہ مسرت پر گامزن ہے۔ وہ اپنے دکھ بھول جاتا ہے۔ وہ آلام اور مصائب' طعن و تشنیع کی پروا نہیں کرتا بلکہ ان عقلند اور خوش نصیب لوگوں کی محفل میں بیٹھتا ہے جن کی قابل رشک حالت اس نے اپنی سنجیدہ کوششوں سے پیدا کی ہے"۔

کتنی پر زور امید آفرنی ہے یہ ؟ کتنی بیباک عینت اور انسانیت کے لیے کتنی ہدردی ان الفاظ سے ٹیکتی ہے! ہم کنڈورسے کے اس معصوم جوش و خروش کو مطحکہ خیز سمجھ کر رد کر دیں یا اپنے زمانہ کی ذہنی کم ہمتی کو 'جس نے اپنے کچھ خواب پورے کر لیے ہیں 'لیکن باتی خوابوں کی جمیل کی اس میں جرات نہیں۔

اس روشن فلفہ کے پیچے تجارتی اور صنعتی انقلاب کار فرما تھا۔ اب نے معجزے پیدا ہو
رہ تھے۔ مضینیں 'یہ مضینیں ہے اندازہ مقدار میں اور نمایت سرعت کے ساتھ اور زندگی کے
لوازمات اور اس کی آسائیش پیدا کرتی تھیں۔ یہ محض وقت کی بات تھی کہ تمام اہم ضروریات
زندگی پوری ہوجا میں گی اور افلاس مٹ جائے گا۔ بیستم اور بڑے مل نے یہ سمجھا (۱۳۸۰ء میں)
کہ اب انگلتان 'اپ سب باشندوں کے لیے تعلیم کی سمولتیں پیدا کر سکتا ہے اور ہمہ گر تعلیم
کہ اب انگلتان 'اپ سب باشندوں کے لیے تعلیم کی سمولتیں پیدا کر سکتا ہے اور ہمہ گر تعلیم
سے ایک صدی کے اندر تمام ساجی مسائل سلجھ جا میں گے۔ کو منے نے تاریخ کو تین مزلوں میں
تقسیم کیا۔ ویٹیات سے مابعد الطبیعیات اور مابعد الطبیعیات سے سائنس۔ بکل کی "تاریخ تمذیب"
(۱۸۵۵ء) نے یہ امید بیدار کی کہ علم کی توسیع سے تمام انسانی آلام ختم ہو جا میں گے۔ دو ہر س بعد وارون نے اپن نظریہ ارتقا پیش کیا۔ جدید ذہن اس دنیا میں رس بس گیا اور وُانے کی جنت اور روسو کا "زریں ماضی" اس دنیاواری میں تحلیل ہو کر رہ گئے۔ پنر نے ترقی کو ارتقا کے ساتھ وابستہ کردیا اور ترقی کو زمانہ کی لازی اور اٹل نقد ہر سمجھنے لگا۔ اس کے ساتھ ساتھ ہر طرف سے نادر ایجادات کی بھرمار ہونے گئی اور دولت میں اضافہ ہونے لگا۔ اس کے ساتھ ساتھ ہر طرف سے نادر ایجادات کی بھرمار ہونے گئی اور دولت میں اضافہ ہونے لگا۔ اس کے ساتھ ساتھ ہر طرف سے نادر ایجادات کی بھرمار ہونے گئی اور انسان بمادری سے طیور کی بھرمار کی مین تھی 'ہر چیز کو ممکن سمجھنے گئی۔ سیاروں کی بیائش ہونے گئی اور انسان کی صلاحیوں کے متعلق ہر تھرم کا متعلق ہر تھرا

## ٣- رقيا تزل

تاہم ' دولت اور طاقت کے اضافہ کے ساتھ اور اس سرعت رفتار کے ساتھ 'جو مغلب تہذیب کا طغرائے امتیاز ہے۔ بعض لوگوں نے ترقی کی حقیقت یا قدر پر شک و شبہ کا اظہار کیا۔ سیکیادلی نے "احیائے علوم" کے عمد میں کہا: ہر زمانہ میں 'انسانوں کی دنیا کیساں رہی ہے۔ ایک

ملک اور دو سرے ملک کے اختلافات ہے قطع نظر' دنیا کا نقشہ ہمیشہ سمی نظر آتا رہا ہے کہ کچھ قومیں روب ترقی رہی ہی اور کھھ انحطاط بذیر۔ فوشیل نے اینے "مکالمات مردگال" میں سقراط اور مونٹین کو دوزخ میں دکھایا ہے جہاں سب فلنی ایک جگہ انتہے ہو جاتے ہیں' وہاں وہ ترقی کے تصور ر بحث کرتے و کھائے گئے ہیں۔ سقراط اس ترقی کے متعلق معلومات حاصل کرنا چاہتا ہے 'جو انیانیت نے اس کی موت کے بعد کی ہے اور وہ بیر سن کر غمگین ہو جا تا ہے کہ انسان ابھی تک وحثی ہیں۔ مونٹین اسے یقین دلا تا ہے کہ دنیا روبہ انحطاط ہے۔ اب پیر میکیس' ارسٹیڈیس اور سقراط جیسی عظیم مخصیتیں نظر نہیں آتیں۔ بڑھا فلے اپنے کندھے جھٹک کر کہتا ہے ''اپنے زمانہ میں ہم ایخ آباؤ اجداد کا بے حد احرّام کرتے تھے اور اب ہماری اولاد ہمیں ضرورت سے زیادہ تعظیم کی نظر سے دیکھتی ہے۔ در حقیقت ہمارے آباؤ اجداد میں 'ہم میں اور ہماری اولاد میں کوئی فرق نہیں"۔ اور فوشین اس بحث کا نحوڑ بوں پیش کرتا ہے! "دل ہمشہ کیساں رہتا ہے 'عقل اپنی پختگی کی کوششوں میں مصروف ہے۔ حذبات'نکیاں اور بدیاں اب بھی وہی ہیں لیکن علم بڑھ رہاہے"۔ ا يكرمين نے كها: "انسانيت كى نشوونما كئى ہزار سال ہوئے شروع ہوئى تھى"۔ كو يے نے جواب دیا: "شاید مکن ہے کئی لاکھ سال پہلے شروع ہوئی ہو 'لیکن جب تک انسانیت قائم ہے 'اس کے راستہ میں رکاوٹیں رہیں گی اور اسے مصائب سے دوجار ہونا پڑے گا تاکہ وہ اپنی قوتیں اور صلاحیتیں پختہ تر کرسکے۔انسان زیادہ ہوشیار اور زیادہ زبرک تو ہو جائیں گے لیکن نہ بهتریا خوش تر اور نہ عمل میں جالاک تر سوائے ایک محدود عرصہ کے لیے۔ مجھے وہ وقت نظر آ رہاہے جب غدا انبانیت سے بیزار ہو جائے گااور پھرایک نئی نسل کی تخلیق کرے گا"۔ شوینارنے کہا: " آریج کا اصل اصول ب ایک موضوع اور تفاصیل کا اختلاف"۔ نیفٹے نے کہا کہ "انسانیت ترتی پذیر نہیں'نہ انسانیت کا کوئی وجود ہے۔ یا دنیا ایک وسیع جسمانی معمل ہے جہاں ظالم فطرت اینے تجربات كرتى ہے۔ جمال كچھ باتيں بيشہ كامياب ہو جاتى ہيں ليكن اكثر چيزيں تاكام رہتى ہيں"۔ رومانوى جرمنی اس نتیجه رینجاتها-

ڈزرائیلی ان لوگوں میں سے تھا'جنہوں نے سب سے پہلے مادی اور اخلاقی ترقی 'طاقت میں اضافہ اور مقاصد کی بہتری کے ورمیان فرق کیا تھا۔" یورپ کے لوگ ترقی کا ذکر کرتے ہیں کیونکہ چند سائنٹیفک انکشافات کی مدد سے انہوں نے ایک ایسے ساج کی طرح ڈالی ہے جو آسائٹوں کو تہذیب سمجھتی ہے۔ ممذب یورپ خوش نہیں ہے' اس کا وجود ایک بخار ہے جے وہ ترقی کا نام دیتا ہے۔ کس مقصد کے لیے ترقی؟ رسکن نے جو ایک متمول شخص تھا' ترقی اور دولت کے ہم معنی ہونے پرشک کا اظہار کیا۔ کیا یہ متمول دکانداریا تاج 'جا نس یا شکریٹر یا چا سرکے عدر کے انگریزوں

سے بہترانسان ہیں؟"کارلا کل اور ٹالٹائے نے یہ بات تشلیم کی کہ انسان نے اپنے مقاصد کی تحمیل کے لیے وسائل ایجاد کر کے بہت ترقی کی ہے۔ لیکن اس بے پناہ قوت سے کیا فائدہ جب وہ ان مقاصد کی تحمیل کے لیے صرف ہوتی ہے جو پہلے کی طرح متناقض اور مہمل اور بے معنی ہیں۔

جدید صنعت کی اشتمالی تقید نے ہمارے "ایمان ترقی" کو کسی حد تک متزلزل کردیا۔

لوگوں کو ہمارے زمانہ کی تاانصافیوں کا احساس دلانے کے لیے اشتراکیوں نے ماضی کے امن و سکون

کو سراہنا شروع کیا۔ رسمن 'کارلا کل' مورس اور کروٹیئن نے زمانہ و سطی کا ایما نعشہ ہمارے

مامنے پیش کیا کہ ہر مخیص حرب سے یہ سوچنے لگا کہ کاشی وہ کسان ہو آ 'جو تھیتوں سے وابستہ رہتا اور اپنی کاشت کا ایک مقررہ حصہ زمیندار کو دے دیا کر آ! اس کے ساتھ ساتھ جدید سیاست کی آزاو

اور اپنی کاشت کا ایک مقررہ حصہ زمیندار کو دے دیا کر آ! اس کے ساتھ ساتھ جدید سیاست کی آزاو

تقید نے ہر شعبہ میں بداخلاقی اور کم صلاحتی کو بے نقاب کر کے ہمیں جسوریت کی کبریائی حیثیت

پر شک کرنے پر مجبور کر دیا 'جو ایک صدی سے ہماری دیوی بن چکی تھی۔ چھا بے اور عوائی اخباروں

کی ایجاد نے کمترازبان کو بلند کرنے کی بجائے بلند فطروں کو گرا دیا۔ سیاست 'ندہب' اوب حق کہ کہ سائنس پر بھی اوسط قتم کے لوگ چھا گے۔ تارڈک علم انسان اور عزم للیقین کا فلف 'سوتیانہ علم

مائنس پر بھی اوسط قتم کے لوگ چھا گے۔ تارڈک علم انسان اور عزم للیقین کا فلف 'سوتیانہ علم

اسائنس پر بھی اوسط قتم کے لوگ چھا گے۔ تارڈک علم انسان اور عزم للیقین کا فلف 'سوتیانہ علم

اسائنس پر بھی اوسط قتم کے لوگ چھا گے۔ تارڈک علم انسان اور عزم کو حقیقت سے دور و حکیل کر اصلاح نسل اور وی اینا کی نفیات ہو اول دیا۔ عکامی نے مصوری کو حقیقت سے دور و حکیل کر ایجاد نے ڈرامے کے فن کو پس پشت ڈال دیا۔ عکامی نے مصوری کو حقیقت سے دور و حکیل کر اسے بچیب و غریب شیر میں ترم شرک کی مصوری شروع کردی۔ بیسویں صدی میں موسیق 'جین بیت تراش نے تراش فراش کو ترک کر کے مصوری شروع کردی۔ بیسویں صدی میں موسیق 'جین بیت تراش نے تراش فراش کو تیب بین گئی۔

فن کے انحطاط اور جنگ کی آمہ ہے ترقی پر ہمارا ایمان متزلزل ہوگیا۔ صنعت کی توسیع اور رئیست کے زوال نے مل کر فنی ہیئت کو تباہ کر دیا۔ جب مشین نے کاریگر کی جگہ لی تو کاریگری ختم ہوگی اور جب مضین نے وسع منڈیوں کی خلاش پر مجبور ہو کر اپنی مصنوعات کو فراوال کلوق کی ضوریات کے مطابق ڈھالا' تو کثرت' بکسانیت اور بدذوتی نے حسن اور آہنگ کی جگہ لے لی۔ اگر رئیست باتی رہتی اور عوام کے لیے جمالیاتی ذوق کا سرچشمہ بی رہتی تو ممکن تھا کہ صنعت اور فن دونوں جس عوام کی پندیدگی اور قبول عام کو دونوں ترقی کرتے۔ لیکن جمہوریت کو سیاست اور فن دونوں جس عوام کی پندیدگی اور قبول عام کو کو بتا بارا۔ لا تعداد اوسط درج کے انسانوں کا ذوق کا رخانہ دار' تمثیل نگار' فلمی منظرنگار' ناول نولیں اور آخر کار مصور' صنم تراش اور معمار کا رہنما بن گیا۔ قیمت اور جم 'قدر کا میزان بن گے۔ حسن اور قدرت فن کی جگہ جو فن کے مقاصد تھے' ایک عجیب و غریب ندرت نے لے ل۔ فذکار جو صدیوں کے تیمن یافتہ رئی مطبول کے تمون اور محمور کی خاتم کی دور کر گئی کے مصوری ذہنی مرض کی علامت بن گئی۔ معماری صدیوں کے لیے نمیس بلکہ ایک محدود کر لیں۔ ہے۔ مصوری ذہنی مرض کی علامت بن گئی۔ معماری صدیوں کے لیے نمیس بلکہ ایک محدود در لیں۔ ہے۔ مصوری ذہنی مرض کی علامت بن گئی۔ معماری صدیوں کے لیے نمیس بلکہ ایک محدود در لیں۔ کے لیے عمار تھی تعان کی راہیں مسدود کر لیں۔ موسیق' عوام کے گھرانوں اور کارخانوں میں جا کر' قصابوں اور خادواؤں کی راہیں مسدود کر لیں۔ مطابق' نئے آئیگ تلاش کرنے گئی۔ عنم تراشی' لباس کی غیر مقبولیت کے باوجود تزل پذر ہوتی مطابق' نئے آئیگ تلاش کرنے گئی۔ اگر موجودہ داند موٹریں اور چرہ کی آرائش و زیبائش کے سامان جمیں نہ ویتا تو ہم یہ بھے کہ بیسویں صدی میں فن بالکل مفتود ہوگیا ہے۔

اور پھر "جنون عظیم" کا دور آیا تو لوگوں نے محسوس کیا کہ ان کا جامہ تہذیب خطرناک حد

علی نازک اور باریک ہے۔ انہیں یہ اندازہ ہوا ان کا امن کتنا عارضی اور غیر محفوظ اور ان کا

آزادی کس درجہ ناتواں ہے۔ جنگوں کا تواتر اب ختم ہوگیا تھا لیکن اس کی شدت میں اضافہ ہوگیا

تھا۔ سائنس 'جو بھی ترتی کی ضامن تھی' اب فرشتہ اجل بن گئی تھی۔ وہ اس صفائی اور سرعت سے

قل اور خونریزی کرتی تھی کہ زمانہ وسطلی کی جنگیں کالجوں کے اکھاڑے معلوم ہونے لگی تھیں۔

موریا ہواباز 'عورتوں اور بچوں پر ہم بھینکتے سے اور ماہرین کیمیا زہر ملی گیس کی شاخوانی میں رطب

اللمان سے۔ ایک صدی کے مترجم ادب 'مائنس دانوں کے تعاون 'تجارتی تعلقات اور مالی اعتیان سے جو بین الاقوامی دوستی قائم ہوئی تھی' ہو کر بھا اور میورپ 'مختلف اقوام میں تقسیم ہو کر رہ

گیا'جو ایک دوسرے کی خون کی بیا می تھیں۔ جب یہ جنگ ختم ہوئی تو معلوم ہوا کہ فاتح اور مفتر کیا' جو ایک دوسرے کی خون کی بیا می خاطروہ لڑے سے اور ایک حریص استعاریت پا شدم سے

مقتل ہو کر بیری جلی گئی اور منظم اور منفیط حکومت کی جگہ جنگجو آمریت نے لے لی۔ جمہوریت گو خوں بھی تھی۔ امید کا نام و نشان بھی مٹ گیا اور وہ نسل 'جس نے جنگ پر بھوسا

کیا تھا'اب کی چزپر بھی یقین نہیں کر سکتی تھی۔ بیزاری اور کلیت کی موجوں نے سوائے کم تجربہ یافتہ یا بہت پختہ روحوں کے' ہر فخص کو اپنی زد میں لے لیا۔ ترتی کا وہ تصور جس نے بھی انسان کو ایک بے سود عینیت کی طرف ماکل کیا تھا'اب بے حقیقت فریب معلوم ہونے لگا۔

#### ۳- چنداور فروعی باتی<u>ن</u>

والشيزن كها تھا: "اگرتم جھ سے گفتگو كرنا چاہتے ہوتوائي اصطلاحوں كى تعريف كو"۔

تق كاكيا مطلب ہے؟ اعتبارى تعريفيں بيكار ہيں۔ ہم تق كے تصور كوكى ايك قوم ايك ذہبيا
ايك نظام اخلاق كے نقطة نظر سے نہيں جانچ سكتے۔ مثلاً رحم دلى ہيں اضافے كا تصور المشخ كے جوان بيرووك كو خاكف كردے گا۔ ہم تق كو خوشى كى اصطلاح ہيں بھى تحليل نہيں كر سكتے كو نكہ دنيا
ہيں احمق و نہيوں كے مقابلہ ہيں زيادہ خوش ہيں۔ اور ہمارا مشاہدہ ہے كہ قابل احرام صحفيتيں و خوشى نہيں عظمت كى جو يا ہيں۔ كيا ترقى كى كوئى معروضى تعريف ہو سكتى ہو جود فرد المراجماع اور جمنس كے نقطة نظر سے صحح ہو؟ آئے ہم عارضى طور پر ترقى كى تعريف يوں كريں كہ يہ ماحول پر جنس كے نقطة نظر سے صحح ہو؟ آئے ہم عارضى طور پر ترقى كى تعريف يوں كريں كہ يہ ماحول پر زندگى كا بردھتا ہوا تسلط ہے۔ ماحول ، آر ذوكى شكيل كے سامانوں كا نام ہے اور ذہن اور مقصد كا انتظار پر اور ہيئت اور عزم كا مادہ پر غلبہ كادو سرانام ترقى ہے۔

رق موری نہیں کہ مسلسل ہو۔ اس میں تاریک ایام اور ماہوس کن انحطاط کے دور

ہی آئے ہیں۔ لیکن اگر آخری معزل بلند ترین معزل ہو ہم کہیں گے کہ ہم نے ترقی ک ہے۔ اور

زمانوں کی قدر جانچے وقت فکری الجھاؤے گریز کرتا پڑے گا۔ ہمیں دوالی قوموں کا باہمی موازنہ

نہیں کرتا چاہیے جن میں ہے ایک شاب ہے گزر رہی ہے اور دو سری پختگی کی معزل کو پہنچ چک ہے۔

ہے۔ کی عمد کی ہد ترین صفات کا کئی دو سرے عمد کی حیین ترین صفات ہے مقابلہ صحیح انداز فکر

ہے۔ منافی ہے۔ اگر ہم یہ ویکھیں کہ امریکہ اور آسٹریلیا جیسی نوعر قوموں میں عام ذہنی افاد ' تنظیی' ہے۔ کہ منافی ہے۔ اگر ہم یہ ویکھیں کہ امریکہ اور آسٹریلیا جیسی نوعر قوموں میں عام ذہنی افاد ' تنظیی' ہے۔ کہ ہر عمد اور ہر مقام کو ایک خاص قتم کے ذہن کی ضرورت ہوتی ہے اور ثقافتی قتم کے ایمان کی خورت ہوتی ہے اور ثقافتی قتم کے ذہن ان کے لیے پہلے راستہ صاف کر چکے ہوں۔ اگر ہمیں یہ نظر آئے کہ تمذیبوں کے دور آتے اور گزر جاتے ہیں اور انسان کے ہر فعل کا انجام فا اگر ہمیں یہ نظر آئے کہ تمذیبوں کے دور آتے اور گزر جاتے ہیں اور انسان کے ہر فعل کا انجام فا اگر ہمیں یہ نظر آئے کہ تمذیبوں کے دور آتے اور گزر جاتے ہیں اور انسان کے ہر فعل کا انجام فا اگر ہمیں یہ نظر آئے کہ تمذیبوں کے دور آتے اور گزر جاتے ہیں اور انسان کے ہر فعل کا انجام فا محدود زندگی میں تھوڑی بہت ترقی کی ہے اور پہلے سے کی قدر بہتر ہو گئے ہیں۔ اگر ہم یہ دیکھیں کہ محدود زندگی میں تھوڑی بہت ترقی کی ہور پہلے سے کہی قدر بہتر ہو گئے ہیں۔ اگر ہم یہ دیکھیں کہ محدود زندگی میں تھوڑی بہت ترقی کی ہے اور پہلے سے کہی قدر بہتر ہوگئے ہیں۔ اگر ہم یہ دیکھیں کہ آئے کل کے فلم فی افلاطون اور سقراط کے پایہ کے نہیں ہیں 'یا ہمارے صفح تراش' دونائیلو یا اسٹولو

کا درجہ حاصل نہیں کر سکے 'یا ہمارے مصور مرتبہ میں ویلا سکیوز سے کمتر ہیں۔ ہمارے شاعراور مغنی' شلیے اور باخ کی بلندیوں تک پرواز نہیں کر سکے تو ہمیں مایوس نہیں ہوتا چاہیے۔ یہ سب ستارے ایک ہی رات کو نہیں چکے تھے۔ مسئلہ یہ ہے کہ آیا کل یا اوسط انسانی صلاحیت میں پہلے کے مقابلے میں اضافہ ہوا ہے یا نہیں اور آج وہ بلند ترین منزل برہے کہ نہیں ؟

جب ہم زندگی کو ایک مربوط زاویہ نظرے دیکھتے ہیں اور اپنی جدید زندگی کا اس کے خطرات اور اہتشار کے ساتھ 'وحثی لوگوں کی زندگی سے مقابلہ کرتے ہیں جو جہالت 'برریت ' آدم خوری اور امراض سے پر بھی 'تو ہمیں کچھ تسکین ہوتی ہے۔ ہماری نسل کے ادفیٰ درج کے لوگ ان لوگوں سے شاید کچھ کم ہی مختلف ہوں ' لیکن ان مدارج سے اوپر ہزاروں ' لاکھوں انبیان ایے ہیں جہنوں نے ایسی ذہنی اور اخلاقی سربلندی حاصل کی ہے کہ وحثی انبیان کے خواب و خیال میں ہمی نہیں آئی تھی۔ شہری زندگی کے پیچیدہ تانے بائے میں ہم بھی بھی وحثی ایام کی خاموش سادگی کے تصور میں پناہ لیتے ہیں ' لیکن غیر رومانی لمحات میں ہم جانتے ہیں کہ یہ زندگی کے فرائف سے فرار ہے اور یہ کہ وحشت اور بربریت کی پرستش ہماری شخصیت کی تا پختگی کی علامت ہے۔ ان سے فرار ہے اور یہ کہ وحشت اور بربریت کی پرستش ہماری شخصیت کی تا پختگی کی علامت ہے۔ ان خوری کی معاوت کی شرح زیادہ اور خرفی قب کی مطالع سے فلام ہو تا ہے کہ ان کے بچوں کی اموات کی شرح زیادہ اور ان میں طاعون کی وبا اعلیٰ بیانہ پر بھیلتی تھی۔ ان میں قوت برداشت کم تھی۔ ان کا عزم تا تواں تھا اور ان میں طاعون کی وبا اعلیٰ بیانہ پر بھیلتی تھی۔ زوست دار اور سبک رووحش ' فطرت سے مثابہ اور ان میں طاعون کی وبا اعلیٰ بیانہ پر بھیلتی تھی۔ زوست دار اور سبک رووحش ' فطرت سے مثابہ اور ان میں طاعون کی وبا اعلیٰ بیانہ پر بھیلتی تھی۔ زوست دار اور سبک رووحش ' فطرت سے مثابہ اور ان میں طاعون کی وبا اعلیٰ بیانہ پر بھیلتی تھی۔ زوست دار اور سبک رووحش ' فطرت سے مثابہ اور ان میں طاعون کی وبا اعلیٰ بیانہ پر بھیلتی تھی۔ لیے ولیے۔

لیکن و حق اس خیال کی تردید کر سکتا ہے۔ وہ کہہ سکتا ہے کہ تم اپنی سیاست اور اپنی جگوں سے کس طرح لذت اندوز ہوتے ہو؟ اور کیا تم واقعی ان و حقیوں سے زیادہ خوش ہو 'جن کے قابا کی نام تم علم الانسان کی کتابوں میں پڑھتے ہو؟ ترقی کے نام لیوا سے بات تسلیم کریں گے کہ ہم نے فن پیکار میں بہت ترقی کی ہے اور ہمارے سیاست دان '(سوائے دو چار کے) میلو اور کلاؤ ۔ ٹس کے زمانہ کے رومی سیاست دان ہو سکتے تھے 'اگرچہ مٹر کو لج، نیرو کی ایک زیادہ ترقی یافتہ صورت تھے۔ جال تک خوشی کا تعلق ہے 'اس کے متعلق کوئی پچھ نہیں کمہ سکتا کہ اس کی کیا حقیقت ہے۔ وہ ایک غیر مرئی فرشتہ ہے 'جو ہمارے مشاہدہ میں آتے ہی غائب ہو جاتا ہے اور شاید ہی کوئی اس ک پیاکش کر سکے۔ خوشی اور مرست کا انحصار پہلے صحت پر ہے 'پھر محبت پر اور پھردولت پر۔ جہاں تک دولت کا تعلق ہے 'ہم اس طرح ترقی کر رہے ہیں کہ وہ ہمارے ارباب فکر کے ضمیر پرگراں گزرتی ہے۔ جہاں تک محبت کا تعلق ہے 'ہم اس جذبہ میں عمق کی کی کو ندرت اور شوع سے پورا کرتے ہیں کہ ساوہ و حشیوں کے ہیں۔ ہم اس و خیال کی طرف ما کل کرتے ہیں کہ ساوہ و حشیوں کے ہیں۔ ہم اس و خیال کی طرف ما کل کرتے ہیں کہ ساوہ و حشیوں کے وہ سے دو ستور ہمیں اس خیال کی طرف ما کل کرتے ہیں کہ ساوہ و حشیوں کے ہیں۔ ہم اس و خیال کی طرف ما کل کرتے ہیں کہ ساوہ و حشیوں کے ہیں۔ ہم اس و خیال کی طرف ما کل کرتے ہیں کہ ساوہ و حشیوں کے میں۔

مقابلہ میں ہم امراض سے زیادہ گھرے ہوئے ہیں۔ لیکن یہ خیال بے بنیاد ہے۔ ہم یہ سمجھتے ہیں کہ جہاں طبیب زیادہ ہوں گے۔ جہاں طبیب زیادہ ہوں گے 'وہاں بیاریاں بھی پہلے سے زیادہ ہوں گی۔

لیکن حقیقت میہ ہے کہ ماضی کے مقابلہ میں ہمارے زمانہ میں امراض کی کٹرت نہیں۔ دولت البتہ ہمارے پاس زیادہ ہے۔ہماری دولت ہمارے لیے میہ ممکن بناتی ہے کہ ہم ان امراض کا علاج کریں 'جن میں مبتلا ہو کروحشی ان کے یونانی نام جانے بغیر مرجایا کرتے تھے۔

#### ۵- تاریخ کاخلاصہ

تاریخ کے موضوع اور مواد کے سلط میں اب تک جو اعتراضات اور جو ترمیمات ہمارے سامنے آئیں' آئے ان کی روشن میں مسلہ ترقی کو ایک مراوط ذاویہ نظرے دیکھنے کی کوشش کریں۔ اس سلطے میں یا سیت پندوں کے نقطۂ نظر کی تردید قطعی غیر ضروری ہے۔ ضروری فقط ای قدر ہے کہ ہم اس نقطۂ نظر کو جس حد تک ہوسکے' اپ نقطۂ نظر میں سمونے کی کوشش کریں۔ جب ہم تاریخ کو قوموں کے عروج و زوال کا ایک نقشہ تصور کرتے ہیں تو ہم یہ دیکھتے ہیں کہ اس صعود و ہم وط کے انتظار میں کچھ لیے انسانی تاریخ کے معراج کی حیثیت سے متاز ہیں۔ یہ لیے ترقی کے وہ مرطے ہیں جو بھی ضائع نہیں ہوئے۔ آہستہ آہستہ انسان نے وحشت کی مزیس طے کیس' سائنس کے عمد تک پہنچ ہینچ اس نے جو منزلیس طے کیس' ان کی سائنس کے عمد تک پہنچا۔ ترقی کے اس عمد تک پہنچ ہینچ اس نے جو منزلیس طے کی ہیں' ان کی سائنس کے عمد تک پہنچا۔ ترقی کے اس عمد تک پہنچ ہینچ اس نے جو منزلیس طے کی ہیں' ان کی سائنس کے عمد تک پہنچا۔ ترقی کے اس عمد تک پہنچ ہینچ اس نے جو منزلیس طے کی ہیں' ان کی سائنس کے عمد تک پہنچا۔ ترقی کے اس عمد تک پہنچ ہینچ اس نے جو منزلیس طے کی ہیں' ان کی سائنس کے عمد تک پہنچا۔ ترقی کے اس عمد تک پہنچ ہینچ اس نے جو منزلیس طے کی ہیں' ان کی سائنس کے عمد تک پہنچا۔ ترقی کے اس عمد تک پہنچ ہینچ اس نے جو منزلیس طے کی ہیں' ان کی سائنس کے عمد تک پہنچا۔ ترقی کے اس عمد تک پہنچ ہینچ اس نے جو منزلیس طے کی ہیں' ان کی سائنس کے عمد تک پہنچا۔ ترقی کے اس عمد تک پہنچ ہینچ اس نے جو منزلیس طے کی ہیں' ان کی سائنس کے عمد تک پہنچا۔ ترقی کے اس عمد تک پہنچ ہیں۔

پہلی منزل' زبان نطق یا گویائی: زبان اچانک پیدا نہیں ہوئی اور نہ یہ دیو آئ کا عطیہ ہے،

بلکہ یہ ذریعہ اظہار' صدیوں کی کوشٹوں کے بعد' حیوانوں کی تناسلی فطرت سے شعروشاعری کی منزل

تک پہنچا ہے۔ الفاظ یا چیزوں کے عام ناموں کے بغیر' جو خاص تصورات کو ایک جماعت کی نمائندگ

کرنے کی صلاحیت بخشے ہیں' کلئے بھی معرض وجود ہیں نہ آتے اور عقل بھی وحشت کی منزل سے

آگے نہ بردھ سکتی۔ الفاظ کے بغیر' فلفہ اور شاعری' تاریخ اور نٹرسب چیزیں ناممکن تھیں۔ الفاظ کے بغیرنہ مرد مرد

مرد کو بغیر فکر بھی آئن سائن اور اناطول فرانس کی باریکیاں حاصل نہ کر سکنا' الفاظ کے بغیرنہ مرد مرد

بن سکنا اور نہ عورت عورت۔

دوسری منزل'آگ: کیونکہ آگ نے انسانوں کو آب و ہواکی مخابی ہے رہائی دلائی اور اے دنیا پر محیط ہونے کی اہلیت بخش'ائی کی بدولت اس کے اوزاروں کو درشتی اور پائیداری حاصل ہوئی اور ہزاروں چزیں جو پہلے کھانے کے قابل نہیں تھیں'انسان کی غذا کا ہزو بن گئی۔ اور سب نے زیادہ اہم بات یہ کہ آگ نے اے رات کا آقابنایا اور اس کے شام و سحرکے لمحات کو جگرگا دیا۔ ذرا اس زمانہ کا تصور کیجئے جب انسان نے تاریکی کو تنخیر نہیں کیا تھا۔ ہماری روایات اور غالباہمارے خون میں اب تک اس تاریکی کے خوف لرزاں ہیں۔ بھی ہر جھٹپٹا'انسان کے لیے ایک عالبہمارے خون میں اب تک اس تاریکی کے خوف لرزاں ہیں۔ بھی ہر جھٹپٹا'انسان کے لیے ایک المیہ تھا اور انسان غروب آقاب سے خوفزدہ ہو کر اپنے غار میں تھی جاتا تھا'اب ہم صبح ہے پہلے غاروں میں نہیں جاتے۔ اگرچہ طلوع کے منظرے محروم رہنا جمافت ہے' لیکن ان قدیم خدشات عاروں میں نہیں جاتے۔ اگرچہ طلوع کے منظرے محروم رہنا جمافت ہو' لیکن ان قدیم خدشات کی دورح در خشاں ہوگئی اور زندگی میں ہماہمی اور مسرت کے امکانات بردھ گئے۔ ہم شاید بھی مصوئ کی دورح در خشاں ہوگئی اور زندگی میں ہماہمی اور مسرت کے امکانات بردھ گئے۔ ہم شاید بھی مصوئ کی دوشن کی ایجاد کا یوری طرح شکریہ ادانہ کر عیں!

تیسری منزل عوانوں کی تنخیر: ہمارے حافظے فراموش گار اور ہمارا تخیل ناتواں ہے کہ ہم یہ نہیں سوچ کتے کہ جدید حالات میں ہم خونخوار در ندوں کے حملوں سے محفوظ ہیں۔ اب حیوان ہمارے لیے تفریح کا مشغلہ اور ہماری غذا ہیں 'لیکن ایک زمانہ وہ بھی تھا جب انسان صیاد بھی تھا اور ماری غذا ہیں 'لیکن ایک زمانہ وہ بھی تھا جب انسان صیاد بھی تھا۔ دنیا کی تنخیر صید بھی۔ اور غاریا کثیا ہے باہرایک قدم رکھنا بھی اس کے لیے خطرہ سے خالی نہیں تھا۔ دنیا کی تنخیر ابھی کھل نہیں ہوئی تھی۔ اس سیارہ پر انسانیت کو حاوی کرنے کی جنگ 'انسانی تاریخ کی سب سے بڑی جنگ تھی۔ اس کے مقابلے میں اور سب جنگیں 'معمولی خانہ جنگی کی حیثیت رکھتی تھی۔ جم بڑی جنگ کی حیثیت رکھتی تھی۔ جم کی طاقت اور ذہن کی قوت کا یہ معرکہ رزم ایک طویل مدت تک جاری رہا اور آخر کار جب ذہن کی طاقت اور ذہن کی قوت کا یہ معرکہ رزم ایک طویل مدت تک جاری رہا اور آخر کار جب ذہن گئی ہے اور پیدائش کے وقت سے ہماری ملکیت ہے۔ اس پیکار اور اس فتح کے سامنے ہنگای انحطاط کمتی ہے۔ اس پیکار اور اس فتح کے سامنے ہنگای انحطاط

کے کھات کیا حیثیت رکھتے ہیں۔

چوتھی منزل' زراعت: شکاری عهد میں تہذیب نامکن تھی۔ تہذیب کے لیے ایک متقل سکونت' ایک پائدار طرز زندگی کی ضرورت ہے۔ تہذیب ہمیں 'گھراور مدرسہ کی بدولت حاصل ہوئی اور گھر اور مدرسہ اس وقت وجود میں آئے جب حیوانوں کے گوشت کے بجائے زرعی بیداوار ہاری غذا بی۔ صاد کو شکار مشکل ہے ما تھالیکن عورت' جے وہ گھرچھوڑ جا تا تھا' زمین کی زر خزی میں اضافہ کرتی تھی۔ بیوی کی محنت سے بیہ خدشہ پیدا ہوگیا کہ وہ مرد کے غلبہ سے آزاد ہو جائے گی اور اپنے غلبہ کو قائم رکھنے کے لیے مرد آخر کھیتی ہاڑی کی بے کیف زندگی بسر کرنے رمجبور ہوگیا۔ یہ انقلاب صدیوں میں رویذیر ہوا'لیکن جب مکمل ہوا تو تہذیب کا آغاز ہوا۔ میرڈ تھ نے کہا تھاکہ عورت وہ آخری مخلوق ہوگی جے مرد تہذیب سے آراستہ کرے گا۔ میرڈ تھ کی یہ بات اتن غلط تھی کہ ایک جملے میں شاہد ہی کسی نے اتنی غلط مات کسی ہو۔ اس لیے کہ تہذیب دو بڑے اسباب ے پدا ہوئی۔ ایک گھر جس نے وہ اجتماعی رجمانات تکمیل کو پہنچائے' جو ساج کو مربوط رکھتے ہیں۔ دوس سے زراعت 'جس نے انسان کو شکار' گلہ بانی اور قتل سے بازر کھااور اسے اتنی مرت تک ایک ى جكه رب رمجوركياكه وه گھر' مدرے 'كليسا' كالج' يونيورسٹياں اور تهذيب كي تغير كرنے لگا۔ لین عورت نے مرد کو زراعت اور گھرعطا کیے۔ اس نے 'جس طرح بھیڑوں اور سوروں کو گھریلو بنایا تھا'ای طرح مرد کو بھی خانہ پندی کی صفت بخش۔ مرد'عورت کا آخری گھریلو جانور ہے اور غالبًا وہ آخری محلوق ہے جورت تهذیب سے آشنا کرے گی۔ یہ کام ابھی شروع ہوا ہے۔ ذرا ا بی غذا کو د مکھے 'اے دیکھ کریوں محسوس ہو تا ہے کہ ہم ابھی تک شکاری عمد میں ہیں۔ یانچوس منزل 'اجتماعی تنظیم: دو فخص آپس میں جھڑ رہے ہیں۔ ایک دو سرے کو پچھاڑ کر قل کردیتا ہے اور پھریہ نتیجہ اخذ کر تا ہے کہ جو محض زندہ ہے وہی رائتی پر تھا۔ اور جو مارا گیا ہے وہ غلطی پر تھا۔ یہ طریقہ ہمارے بین الاقوای تنازعات چکانے میں اب بھی استعال ہو تا ہے۔ دو اور مخصوں کو دیکھیے 'جو آپس میں جھڑرہے ہیں۔ ایک دوسرے سے کہتاہے چلو'ہم دونوں اڑائی سے باز آئیں۔ ممکن ہے ہم دونوں اس لڑائی میں مارے جائیں۔ اس لیے بہتر صورت یہ ہے کہ ہم اپنا جھڑا قبلہ کے ایک بڑھے کے پاس لے چلیں اور اس سے فیصلہ کی درخواست کریں۔ جس وقت ا کے مخص نے دوسرے سے بیات کی 'وہ انسانی تاریخ کا ایک نمایت اہم لحد تھا کیونکہ آگر دوسرا مخص انکار کردیتا تو بریت جاری رہتی۔ اگر وہ ہال کردیتا تو تمذیب انسان کے حافظ پر ایک اور

نقش چھوڑ جاتی۔ وہ نقش کیا تھا؟ انتشار کی جگہ لظم' بربریت کی جگہ تدبر اور تشدد کی جگہ قانون کا

پے ہیں۔ ہم اس کی اہمیت اس وقت محسوس کرتے ہیں جب ہم دنیا کے ان حصول میں سز کرتے ہیں جب اس کی جا سے اس کی خاص قرر ہیں جہاں ابھی تک اختثار اور بد نظمی کا تسلط ہے۔ خدا شاہد ہے کہ ہمارے دارالعوام کی خاص قرر وقعت کے مستحق شمیں کیو نکہ وہاں اوسط ذہن کی نمائندگی ہوتی ہے۔ لیکن اس کے باوجود ہمیں زندگی اور جائیداد کا وہ تحفظ میسر ہے جس کی قدر ہم اس صورت میں کر سے ہیں کہ خانہ جنگی یا انقلاب ہمارے ملک کو وحشت اور بربریت میں تحلیل کردے۔ آج کل کے محفوظ سنر کامقابلہ زمانہ وسطی کے یورپ کے اس سفر سے تیجئے جس میں ہر طرف را ہزن تھے۔ آری میں کھی وہ ربط اور آزادی نظر نہیں آئی جو آج کل کے انگلتان میں دکھائی دیتی ہے۔ اور شاید جب شہری اداروں میں آزادی نظر نہیں ہوتا چاہیے۔ سیاست 'زندگی نہیں بلکہ زندگ قابلی شخصیتوں کو جگہ ملنے گئے تو امریکہ میں بھی ہی میں صورت نظر آنے گئے۔ آئم ہمیں سیای خرابیوں یا جمہوری بد نظمی سے اس قدر پریشان نہیں ہوتا چاہیے۔ سیاست 'زندگی نہیں بلکہ زندگ کا ایک نقش ہے۔ اس کی بدعنوانیوں کی تمہ میں ساج کا روایتی نظام قائم رہتا ہے۔ کبنہ میں مدر سے میں اور ہزاروں دو سرے اداروں میں 'جو ہماری فطری انتشار پندی کو تعاون اور نیک دلیا میں شہریل کر دیتے ہیں 'ہم اس بات کا شعور نہیں رکھتے کہ ہم ایک ایسے ساجی نظام کا جزو ہیں جو سیار دولت کا نتیجہ ہے۔ ساجی نظام کا جزو ہیں جو سیاری کے علم اور دولت کا نتیجہ ہے۔

چھٹی منزل'اخلاق: یماں ہم مسئلہ تہذیب کی شہ رگ کو چھٹررہے ہیں۔ کیا ہم اخلاقی طور
پر وحثیوں سے بہتر ہیں؟ جہاں تک ذہانت'اخلاق کا ایک حصہ ہے' ہم نے یقیناً ترتی کی ہے۔ ذہان
کا وسط پہلے کے مقابلہ میں بہت بڑھ گیا ہے اور پختہ اذہان کی تعداد اب کہیں زیادہ ہے۔ لیکن جہاں
تک کردار کا تعلق ہے' ہم یقیناً ما کل بہ تنزل ہیں۔ فکر کی چالا کی بڑھ گئی ہے' لیکن روح کا اشخکام کم
ہو رہا ہے۔ اپنے آباؤ اجداد کے حضور میں ہم ارباب فکر یہ محسوس کرتے ہیں کہ اگرچہ ہم اپنے
خیالات کی تعداد کے لحاظ سے ان سے بہتر ہیں اور ہم نے اپنے آپ کو ان اوہام سے آزاد کر لیا ہے'
جو ان کے لیے اطمینان قلب کا ذریعہ تھے لیکن ہم اپنی ہمت' اٹھال و مقاصد سے وفاداری اور
شخصیت کی سادہ تو انائی میں ان سے بہت پیچھے ہیں۔

لکن اگر اخلاق کے معنی وہ خوبیاں ہیں 'جن کی مسے نے تلقین کی تھی تو ہم نے باوجود کانوں اور جھونپر ایوں کے اور باوجود جمہوری خرابیوں اور جنسی بے راہ رویوں کے مقابلے کے پچھ نہ پچھ ترقی ضرور کی ہے۔ ہم اپنے آباؤ اجداد کے مقابلے میں زیادہ نرم ول ہیں۔ ہم میں رحم اور شخاوت کے سلوک کی 'حتی کہ غیر ملکیوں اور وشمنوں کے ساتھ نبتا زیادہ صلاحیت ہے۔ ایک سال ہیں ہمارے ملک کے لوگوں نے شخاوت اور صدقہ کے طور پر دس کھرب ڈالر یعنی اپنے ملک کے مجموعی سکہ کا نصف خرج کیا۔ ہم اب بھی قاتموں کو بھانی کی سزا دیتے ہیں لیکن ہمارے دلوں ہیں اس

قدیم دستور قصاص کے متعلق شبمات پیدا ہوتے رہتے ہیں اور ان جرائم کی تعداد'جن کے ارتکاب پرہم یہ سزا دیتے ہیں' بہت کم ہو رہی۔ ۔ ۔ دوسوبرس گزرے' انگلتان میں ایک شلنگ چرانے کے جرم میں آدمی کو پھانسی کی سزا دی جاتی تھی۔ اور اب بھی اگر کوئی بہت بڑی چوری نہ کرسکے تواہ سزا ملتی ہے۔ ایک سو چالیس برس گزرے' سکاٹ لینڈ کی کانوں میں کام کرنے والے غلام تھے۔ فرانس میں مجرموں کو اعلانیہ طور پر اذبیتی دے کرمارا جاتا تھا۔ انگلتان میں مقروض لوگوں کو زندگ بھر قید بھی تھی اور معزز لوگ غلام پکڑنے کے لیے افریقہ کے ساحل پر حملے کرتے تھے۔ بھر قید بھی اور معزز لوگ غلام پکڑنے کے لیے افریقہ کے ساحل پر حملے کرتے تھے۔ بھی سال گزرے' ہمارے قید خانے تھی ہوئے قاتلوں کی سیرگاہیں ہیں۔ ہم مجرم بننے کی تعلیم حاصل کرتے تھے۔ اب ہمارے قید خانے تھی ہوئے قاتلوں کی سیرگاہیں ہیں۔ ہم میر کو مطمئن کر لیتے ہیں۔ علم الارث نے نظری انتخاب کے اس طریقہ میں جو کمزور اور تاتواں کو مطمئن کر لیتے ہیں۔ علم الارث نے نظری انتخاب کے اس طریقہ میں جو کمزور اور تاتواں کو مطمئن کر لیتے ہیں۔ علم الارث نے نظری انتخاب کے اس طریقہ میں جو کمزور اور تاتواں کو مطمئن کر دیا ور انسانیت کے عناصر شامل کرکے مصنوعی انتخاب کے ذریعہ توازن پیدا کر دیا

ہم یہ سیحے ہیں کہ دنیا میں پہلے سے زیادہ تندد ہے حالا نکہ حقیقت یہ ہے کہ دنیا میں اخباروں کی تعداد اب پہلے کے مقابلے میں بہت زیادہ ہوگئ ہے اور وسیع اور بارسوخ ادار سے جرائم اور بحض سے تعلق رکھنے والے واقعات کی خبریں دنیا کے ہر گوشہ سے ڈھونڈ ڈھونڈ کرلاتے ہیں 'اکہ ان کے ناظروں کے' جو دفتری کام اور یک ذو جگل سے تنگ آچے ہیں' ضمیر کی تسکین ہوسکے۔ اور ہمار سے صبح کے ناشتہ کو دلچ پ بنانے کے لیے پانچوں برا طلموں کی بدعنوانیاں اور سیاسیات ایک ہی صفحہ پر بجا کر دی جاتی ہیں۔ ہم اس سے یہ نتیجہ نکالتے ہیں کہ دنیا کا ایک نصف حصہ باتی نصف کو بناہ کر رہا ہے اور جو اس بتاہی سے محفوظ رہتے ہیں' ان میں سے اکثر خود کئی کر لیتے ہیں۔ لیکن بازاروں میں' اگروں میں' اجتماعی اواروں میں' ذرائع نقل و حرکت میں' ہمیں قتل اور خود کئی کرنے بازاروں میں' گھروں میں' اجتماعی اواروں میں' ذرائع نقل و حرکت میں' ہمیں قتل اور خود کئی کرنے والے نظر نہیں آتے۔ ہر طرف صرف جمہوری خوش سلوکی اور ایک بے تصنع خوش خلق نظر آتی اور جب بیت المقدس میں مسے کے نام پر لانے کے لیے جاتے تو اپنی ہویوں کی عصمت محفوظ رکھنے اور جب بیت المقدس میں مسے کے نام پر لانے کے لیے جاتے تو اپنی ہویوں کی عصمت محفوظ رکھنے کے انہیں ذبح بور میں جکڑ جاتے تھے۔

ہمارا دستور نکاح'اگرچہ انتشار اور اہتری کا حامل ہے لیکن وہ اس دستور نکاح سے بہت بہتر ہے'جس کی رو سے عورت یا تنخیر ہوتی تھی یا خریدی جاتی تھی۔ آج مرد اور عورت' والدین اور اولاد' استاد اور شاگر دکے درمیان بربریت تاریخ کے کسی اور عمد کے مقابلہ میں کہیں کم ہے۔ عورت کی آزادی اور اس کا مروپہ تفوق'اس مرد ہیں نفاست کے جذبات کی علامت ہے جو بھی اس معالمہ ہیں کشت و خون سے گریز نہیں کر تا تھا۔ محبت'جس سے وحثی انسان قطعی نابلد تھا اور جے صرف جسم کی ایک بھوک سمجھتا تھا'اب نغمہ واحساس کا ایک حسین گلستان بن گئ ہے'جس میں مرد کی عورت کے لیے طلب'اگر چہ اس کا سرچشمہ جسمانی ہوس ہی ہے'شعرو سخن میں رنگ ولو کی بیاط بچھاتی ہے۔ اور جوان جس کے گناہ اس کے عمر رسیدہ بزرگوں کو ناخوشگوار معلوم ہوتے ہیں' اپنی چھوٹی چھوٹی خامیوں کا اس ذہنی بیتابی اور اخلاقی جرات سے کفارہ اداکر تا ہے جن کی قدر اس وقت معلوم ہوگی جب تعلیم ہماری ساجی زندگی کو منزہ اور یاک کرنے کا فیصلہ کرے گی۔

ساتویں مزل 'اوزار: رومانی اوگوں کے مقابلے میں 'جوو حشت کی طرف مراجعت کی تلقین کرتے ہیں 'ہم اوزاروں ' انجنوں اور مضینوں کے گیت گاتے ہیں جو انسان کو حلقہ بگوش کرکے اب اسے حریت عطا کر رہے ہیں۔ ہمیں اپنی دولت پر شرمسار نہیں ہوتا چاہیے۔ یہ اچھا ہوا کہ دہ آساکش اور مواقع 'جو بھی صرف نوابوں اور جا گیرداروں تک محدود تھ ' اب ہرصاحب عمل کا حق بن گئے ہیں۔ یہ لازی تھا کہ تہذیب کی عمارت فرصت کے لمحات پر استوار ہوتی۔ یہ بڑھتی ہوئی ایجادیں ہمیں ماحول پر قابو پانے میں مدد دے رہی ہیں۔ اب ہمیں اس بات کی ضرورت نہیں رہی ایجادیں ہمیں ماحول پر قابو پانے میں مدد دے رہی ہیں۔ اب ہمیں اس بات کی ضرورت نہیں رہی کہ ہم حیوانوں کی طرح انہیں اپنے جسموں سے مسلک رکھیں۔ ہم انہیں ایجاد کرتے ہیں ' استعال کہ ہم حیوانوں کی طرح انہیں اپنے جسموں سے مسلک رکھیں۔ ہم انہیں ایجاد کرتے ہیں ' استعال اہرام بنا کر رکھ دیں جن کی تقیر کے لیے بھی لاکھوں مزدوروں کی محنت درکار تھی۔ ہم اپنے لیے وہ عظیم آ تکھیں بناتے ہیں جو آسان پر ستاروں کی خبرلاتی ہیں اور وہ باریک بیں آتکھیں تیار کرتے ہیں 'جو زندگ کے خلوں کو جا شولتی ہیں۔ آگر ہم چاہیں تو ہر اعظموں اور سمندروں کے پار خاموش آوانوں سے ہمکلام ہو سکتے ہیں۔ ہم زمین اور ہوا پر لازوال دیو آؤں کی طرح سیاحت کرتے ہیں۔ ہم زمین اور ہوا پر لازوال دیو آؤں کی طرح سیاحت کرتے ہیں۔ کی علامت ہے۔ پرو سیخیلئس کی طرح میاں نہیں ہمیں طیارہ اس لیے عزیز ہے کہ یہ انسانی جرات اور استقال کی علامت ہے۔ پرو سیخیلئس کی طرح میاں ذیجروں میں اسرر ہے کے بعد ہم نے اب آزادی عاصل کر بی ہو اور اب ہم شاہیں سے چھک کرنے کی قابل ہو گئے ہیں۔

نہیں 'یہ اوزار ہمیں غلام نہیں بنا سکتے۔ مثینوں سے ہماری فکست محض ایک عارضی مادھ ہے۔ وہ حقیر کام' جو بھی آقا اور غلام دونوں کے لیے باعث ذلت تھ' اب انسانوں کے کندھوں سے اٹھا کر ہم نے فولاد اور آئین کے عضلات کے سپرد کردیے ہیں۔ بہت جلدی چشموں اور ہواؤں کی بابر کہ ت طاقت'کارخانوں اور گھروں کی ملکیت بن جائے گی اور انسان کو ذہنی کاموں کے لیے فرصت نہ یب ہو جائے گی۔ غلام انسان انقلابوں کی مددسے نہیں بلکہ ایجاددل کے ذریعے

آزادی حاصل کرے گا۔

آٹھویں منزل' سائنس: بکل ٹھیک کہتا تھا' ہم محض علم میں ترقی کرتے ہیں اور دوسری بر کتیں ذہن کی روشن سے پیدا ہوتی ہیں۔ تحقیق کی بے نام شرافت میں اور دارالعل کی خاموش جنگوں میں ایک ایسی داستان بنیاں ہے 'جو سیاست کی بدعنوانیوں اور جنگ کی بے سود خو نریزی کی یا د بھلا دیتی ہے۔ اس قلمرو میں انسان اشرف المخلوقات معلوم ہو تا ہے اور تاریکی اور ستم گری کے بادلوں کو چیر تا ہوا سرچشمہ نور تک جا پنچتا ہے۔اسے ذرا اس نتھے سارہ پر کھڑا دیکھئے۔ وہ کس طرح ان اجرام فلکی کی پیائش اور تحلیل کرتا ہے جو اس کی حد نظرسے بہت دور ہیں۔ وہ کرہ ارض' سورج اور چاند کے انقلابات کی پیش گوئی اور دنیاؤں کی پیدائش اور موت کا مشاہرہ کرتا ہے۔ یا ذرا اس ماہر ریاضی کو دیکھتے 'کس طرح وہ الجھی ہوئی راہوں سے نے اصول نکالیّا ہے اور ان گنت ا یجادوں کے لیے رات صاف کرتا ہے 'جو ہماری نسل کی طاقت میں اضافہ کرتی ہیں۔ یہ ایک بل ہے ' چار فولادی چادروں پر لاکھوں ٹن لوہا معلق ہے جو ساحل کو ساحل سے ملا تا ہے اور کرو ڈوں انسانوں کی گزرگاہ بنآ ہے۔ یہ بھی شاعری ہے 'شیکیئر کی شاعری کی طرح زوردار۔ یا اس شهرنما عمارت کو د مکھے 'جو بڑی بیباکی سے فلک کی طرف اٹھ رہی ہے جو ہماری دور اندلیٹی کی بدولت تیج و خم کے ہر خطرہ سے محفوظ ہے اور رات کو ہیرے کی طرح جگمگاتی ہے۔ یہاں طبیعیات میں نئی ابعاد' نے عناصر ' نے ذرے اور نئ قوتیں ہیں۔ یمال چانوں پر زندگی کی خودنوشت سوانح عمری ہے۔ یماں دارالعل میں حیاتیات ذی حیات کا کتات کوبدل رہی ہے 'جس طرح طبیعیات نے مادہ کو تبدیل كرديا تھا۔ ہر جگہ آپ كو اس فتم كے منكسرالمزاج اور گمنام فخص مطالعہ اور مشاہدہ میں متغرق وکھائی وس گے۔ یہ سمجھنا بہت مشکل ہے کہ ان لوگوں کی سپردگی اور انہاک کو کون سی محرکات نشوونما بم پنجاتی ہیں۔ جب ان کی کوششیں پھل لائیں گی تو وہ مرچکے ہول گے، لیکن اس کے ماوجودوہ کوشش کے جاتے ہیں۔

ہاں یہ صحیح ہے کہ جس طرح انسان نے مادہ کو مسخرکیا ہے 'وہ اپنے آپ پر قابو نہیں پاسکا۔

حق میں ہمارا سارا استدال اس جگہ پھر متزلزل نظر آتا ہے۔ نفیات نے ابھی تک انسان کے عمل کو بدلنا تو در کنار 'سمجھا بھی نہیں۔ ابھی تک وہ نصوف 'مابعد الطبیعیات 'تجزیہ نفسی 'نظریہ کردار 'اساطیرا بغدود اور عنوان شاب کے دو سرے امراض میں جٹلا ہے۔ مخاطبیانات صرف وہی ماہرین نفیات کرتے ہیں 'جن کے متعلق ہم عموماً پچھ نے ہی نہیں۔ ہمارے وطن میں انتما پند ماہرین نفیات کرتے ہیں 'جن کے متعلق ہم عموماً پچھ نے ہی نہیں۔ ہمارے وطن میں انتما پند بیانات کے لیے جمہوری جنون ہر سائنس کو فیشن بنا دیتا ہے 'لیکن نفیات ان امراض اور طغیانیوں بیانات کے لیے جمہوری جنون ہر سائنس کو فیشن بنا دیتا ہے 'لیکن نفیات ان امراض اور طغیانیوں بیانات کے لیے جمہوری جنون ہر سائنس کو فیشن بنا دیتا ہے 'لیکن نفیات ان امراض اور معزاج حاصل کرے تابو یا لے گی۔ وہ دو سری سائنسوں کی طرح ذمہ داریاں سنجمال کر پختگی اور معزاج حاصل کرے تابو یا لے گی۔ وہ دو سری سائنسوں کی طرح ذمہ داریاں سنجمال کر پختگی اور معزاج حاصل کرے

گ۔ اگر کوئی دو سرا بیکن پیدا ہو کر اس وسعت اور اسلوب مشاہدہ کو متعین اور محدود کر دے تو ہم میں سے کون'ان ہنگامہ پرور انکشافات کی حدیندی کر سکتا ہے جو علم ذہن کے ذریعہ ہم تک پہنچ کئے ہیں؟ حال ہی میں انسان اپنے خود ساختہ ماحول سے توجہ ہٹا کر خود اپنی طرف دیکھنے لگاہے۔

نویں منزل' تعلیم : ہم اپ تجربات کا سرمایہ اگلی نسل کو زیادہ سے زیادہ مقدار میں بھی رہے ہیں۔ یہ تعلیم ہمارے زمانہ ہی میں ایجاد ہوئی ہے۔ سب کے لیے مدرسوں کے سامان اور تعلیم اور تدریس کی سہولتیں ہم پہنچانے پر خاصی دولت اور محنت صرف ہوتی ہے۔ عالبًا بی ہمارے زمانہ کا اہم ترین پہلوہے۔ کسی زمانہ میں کالج ایک عیافی سمجھے جاتے تھے۔ کالج کی تعلیم فقط امیر طبقہ کے مردوں کو میسر آسکتی تھی۔ آج یو نیورسٹیاں اتنی متعدد ہیں کہ ہر شخص پی ایچ ڈی بن سکتاہے۔ گوہم نے قدیم زمانہ کے بہترین اذبان پر تفوق حاصل نہیں کیا لیکن ہم نے انسانی علم کے اوسط معیار کو ضرور بلند کردیا ہے۔ افلاطون اور ارسطو کا ذکر چھوڑ ہے 'ایتھنز کی بیو قوف' مجنون اور وحثی مجل کا تصور کیجئے۔ اس کے عوام' اس کی ندہی رسوم اور اس کی مجبور اور مقمور عور توں کے متعلق سوچ' تھور کیجئے۔ اس کے عوام' اس کی ندہی رسوم اور اس کی مجبور اور مقمور عور توں کے متعلق سوچ' بھور کیجئے۔ اس کے عوام' اس کی ندہی رسوم اور اس کی مجبور اور مقمور عور توں کے متعلق سوچ' بوصرف طوا نف بن کر ہی تعلیم حاصل کر سکتی تھیں۔

صرف کوئی بچہ بی یہ شکوہ کر سکتا ہے کہ ان مدرسوں اور ان یو نیورسٹیوں نے 'جمال ددنول بخس تعلیم پاتی ہیں ' ابھی تک دنیا کی تعیر نو نہیں گ۔ تاریخی نقطۂ نظر سے تعلیم کا یہ تجرہ ابھی ابھی شروع ہوا ہے۔ اس کو ابھی اتنا وقت نہیں ملا کہ اپنی قدر و ابھیت کو شابت کر دکھائے۔ وہ دس ہزار برس کی جمالت اور اوہا م پرسی کو ایک ون میں تو دور نہیں کر سکتا' ہاں یہ ممکن ہے کہ جمالت کی برحتی ہوئی شرح پیدائش اور عام امتخاب کے ذریعہ عقاید کی تعیین' بالا خر تعلیم پر حادی ہوجائے۔ برحتی موئی شرح پیدائش اور عام امتخاب کے ذریعہ عقاید کی تعیین' بالا خر تعلیم پر حادی ہوجائے۔ برق کے اس اقدام کے بارے میں ہم ابھی یہ نہیں کہ سکتے کہ یہ انسانیت کا ایک مستقل کارنامہ ہو' لیکن مفید نتانج ابھی سے نظر آ رہے ہیں۔ لیکن اس کی کیا دجہ ہے کہ ذہنی برداشت اور آذادی امریکہ کے شال میں زیادہ ہے اور جنوب میں کم ؟اس کی محض میں دجہ نہیں کہ ابھی تکہ دوب کے باس اتن دولت نہیں کہ وہ کافی مدرسے تعیر کر سکے۔ شاید ہمارے سابی عمدوں میں اوسط قسم کی باس اتن دولت نہیں کہ وہ کافی مدرسے تعیر کر سکے۔ شاید ہمارے سابی عمدوں میں اوسط قسم کی معمدت نہیں دیتے۔ ہماری تعلیم کے قاور اس کے بعد انسانیت ضروریات اور سیاسی تفرف ذہن کی تربیت کی معملت نہیں دیتے۔ ہماری تعلیم کے گا اور اس کے بعد انسانیت کی تاریخ اس کے بعد انسانیت کی خوب کے خوب کوئی ہماری اللہ نہیں تھا ہے ہیں کہ ان کی اولادان سے بہتر ہو ہے ہے انسانی ترتی کے بیچھے قوت' جو کی آئین مازی یا اظلاقی تدریس سے کمیں زیادہ معترہ کیو تکہ یہ انسانی فرق کے بیچھے قوت' جو کی آئین مازی یا اظلاقی تدریس سے کمیں زیادہ معترہ کیو تکہ یہ انسانی فرق کے بیچھے قوت' جو کی آئین مازی یا اظلاقی تدریس سے کمیں زیادہ معترہ کیو تکہ یہ انسانی فرق کے بیچھے قوت' جو کی آئین مازی یا اظلاقی تدریس سے کمیں زیادہ معترہ کیو تکہ یہ انسانی فرق کے بیچھے قوت' جو کی آئین مازی یا اظلاقی تدریس سے کمیں زیادہ معترہ کیو تکہ یہ انسانی فرق کے بیچھے قوت' جو کی آئین

عمد طویل تر ہو تا جاتا ہے۔ ہم نے ابتدا بے بسی سے کی لیکن ہم آہتہ آہتہ اس اعلیٰ انسان کی طرف ترقی کررہے ہیں 'جو ہماری تاریک روحوں سے پیدا ہوگا۔ ہم تہذیب کا خام مال ہیں۔ ہمیں تعلیم سے نفرت ہے کیونکہ ہمیں جوانی میں اس کی اصل ہیئت سے واسطہ نہیں پڑا۔ تعلیم محنت شاقہ سے حقائق کیجا کرنے کا نام نہیں' بلکہ عظیم مخصیتوں سے تعارف اور شناسائی کا نام ہے۔ یہ محض روزی کمانے کا ذریعہ نہیں بلکہ دنیا کو سمجھنے 'اس پر تسلط پانے اور اس کی قدر پہچانے کا وسلہ ہے۔اس کی بوری تعریف میہ ہے کہ یہ انسانیت کی سائنسی' ذہنی' اخلاقی اور فنی میراث کو اکثر لوگول تک صحیح طور پر پہنچانے کا نام ہے۔جس میراث کے ذریعہ نسل 'فرد کی تربیت کرتی ہے اور اے انسانیت بخشق ہے۔ ہم پیدا ہوتے ہی انسان نہیں بن جاتے۔ ہم پیدائش کے وقت مضحکہ خیز

اور بدبودار حیوان ہوتے ہیں۔ ہم انسان بنائے جاتے ہیں۔ ہم پر 'ان سینکڑوں راہوں سے انسانیت تھو بی جاتی ہے' جن کے ذریعہ ماضی ہماری ذہنی اور ثقافتی میراث کو حال میں منتقل کرتا ہے اور اس میراث کی بقا' ہمارے جہلا اور حقاکے باووجد' ہمیں ہرعمد گزشتہ پر فوقیت عطاکرتی ہے۔

وسویں اور آخری منزل 'تحریر اور طباعت: یمال بھی ہارا تخیل کمزور ہے۔ ہم جمالت ' نامردی اور خوف کے ان زمانوں کو بوری طرح یاد نہیں کر کتے 'جو ادب کی ایجادے پہلے گزر کیے ہیں۔ ان زمانوں میں انسان اپنے علم کو فقط زبان ہی کے ذریعہ اپنی اولاد تک منتقل کرتے تھے۔ اگر كوئى نسل بھول جاتى يا غلط فنمى سے كام ليتى اواسے علم نے سرے سے حاصل كرنا يرايا۔ تحرير نے زہنی کارناموں کو ایک متقل حیثیت عطاکی۔اس نے ہزاروں سال تک افلاس اور واہمہ برسی کے ادوار میں بھی' فلفہ کی حکمت اور تمثیل اور شاعری کے حسن و جمال کو محفوظ رکھا۔ اس نے مختلف نسلوں کو مشترکہ میراث کے ذریعہ کیجا کر دیا۔ اس نے وہ قلمرو ذہن تخلیق کی جس میں عظیم فخصیتوں کی عظمت ضائع نہیں جاتی۔

جس طرح تحررنے نسلوں کو ملایا 'اس طرح طباعت نے اپنی ہزار خامیوں اور خرابیوں کے باوجود تمذیبوں کو ہم آہنگ کیا۔ اب یہ لازی نہیں ہے کہ اس کرہ ارض کی فتا سے پہلے ماری تمذیب ختم ہو جائے۔ تمذیب اپنا مقام بدل لے گ۔ یہ حقیقت ہے کہ ہر ملک کی زمین علط کاشت کاری سے بنجر ہو جائے گی اور نئی زمینس ہرنسل کے بہترین افراد کو اپنی طرف کھینیس گا۔ لیکن تمذیب کوئی مادی حقیقت نہیں ہے۔ یہ سائنسی علم اور ثقافتی تخلیق کا مجموعہ ہے اور چونکہ یہ دو سری سرزمینوں پر منتقل ہو سکتے ہیں 'اس لیے تمذیب کی فنالازی نہیں۔ وہ محض اپنے لیے ایک نیا گھریٹا لیتی ہے۔ فقط حکمت اور حسن ہی بقا کے مستحق ہیں۔ مفکر کے لیے یہ ضروری نہیں کہ اس کا آبائی شرقائم رہے۔ وہ اس بات پر مطمئن ہے کہ اس شرکے کارنامے انسانیت کی متقل میراث بن جا ہے۔

اس لیے ہمیں متقبل کے بارے ہیں بایوی سے کام نہیں لینا چاہیے۔ ہم جنگوں سے سے آئے ہیں اور اس ذہنی تکان میں سینگر کی اس پیش گوئی پر ایمان لے آتے ہیں کہ مغبل تہذیب ختم ہونے والی ہے 'لیکن تہذیبوں کے عروج و زوال کا یہ عالمانہ خاکہ ضرورت سے زیادہ نفیس ہے۔ ہمیں یقین ہے کہ مستقبل اس مہذبانہ یاسیت کا مفتحہ اڑائے گا۔ پہلے بھی جنگیں ہوتی رہی ہون والی جنگ عظیم سے زیادہ ہولناک تھیں۔ انسان اور تہذیب پھر بھی زندہ رہ۔ واڑلو کے پندرہ برس بعد 'فکست خوردہ فرانس نے وہ عظیم اذبان پیدا کیے کہ پیرس کا مفلس علاقہ ان سے پندرہ برس بعد 'فکست خوردہ فرانس نے وہ عظیم اذبان پیدا کیے کہ پیرس کا مفلس علاقہ ان سے بھر گیا۔ ہماری تہذیب اور تہن کی میراث بھی آئی محفوط نہیں تھی اور نہ بھی ذبئی طور پر آئی معمول تھی 'جنتی اب ہے۔ ہمیں یہ کوشش کرنی چاہیے کہ اس میراث میں اضافہ کریں اور اب آئندہ نسلوں تک منتقل کریں اور یہ یقین رکھیں کہ وقت اس کی خرابیوں کو فنا کر دے گا اور اس کی خیابیوں کو فنا کر دے گا اور اس کی حین اور باقدر صفات 'بہت می نسلوں کو روشن ضمیری دینے کے لیے قائم و دائم رہیں گی۔
حین اور باقدر صفات 'بہت می نسلوں کو روشن ضمیری دینے کے لیے قائم و دائم رہیں گی۔



# باب شانزدهم تهذیب کی تقدیر

### ا- اعصالي دور

١٨١٨ء مين شونيار نے اپني كتاب "ونيائے عزم و فكر" تصنيف كى- انسان كا رقى اور تندیب پر جو یقین اور ایمان ہے ' یہ تصنیف اس پر ایک زوردار اور جامع حملہ کی حثیت رکھتی ے-۱۸۲۱ء میں کیش دق اور ماہوی سے جاں بحق ہوا اور مرنے سے بہلے وہ مکمل شاعری تخلیق کی جو خزاں کی بر مردہ کلیوں کی ممک اور فریب زدہ آر زوؤں کے المیہ سے گراں بار ہے۔ ۱۸۲۲ء میں شلے 'شاید اینے آپ کو بچانے کی کوشش کی بغیر ڈوب کر مرگیا۔ بقول سےزر کے وہ ''کانی مرت زندہ'' رہ یکا تھا اور پورپ میں آزاد خیالی کی ہمہ گیر شکت کے بعد اس نے زندہ رہنا گوارا نہیں کیا۔ ١٨٣٢ء ميں بازن مرگ كے مرض ميں مبتلا ہوكر مركبا۔ اس دنیا كوجس كا نقشہ اس نے "وان ڈادن" میں شدید طنز کے ساتھ تھینجا تھا'اس نے خوشی اور اطمینان کے ساتھ خیریاد کہا۔ ١٨٣٥ء میں ڈی موسے نے اپنی کتاب "نمائندہ صدی کے اعترافات" شائع کی بھس اس نے اس "تباہ حال ونيا" اور مايوس لوگوں كا ذكر كيا- ١٨٣٤ء من جشكن في روس من اور ليوياروى في اطاليه من یاس آفریں شاعری کرکے وفات یائی۔ مختربہ کہ اس نسل کے اکثرلوگ یاس پند تھے۔ لین ۱۸۵۰ء تک بورپ کی توانائی پر زندہ ہوئی اور زندگی اور ادب کی تحریک نے دوبارہ جم لیا۔ ایجادات نے صنعتی فتوحات کی طرح ڈالی۔ مشینوں نے انسان کو لمحات فرصت عطا کرنے شروع کے اور ریل گاڑیاں اور وخانی کشتیاں ، قوموں اور تہذیبوں کو 'اشیاء اور افکارے مبادلہ سے متحد كرنے لگيں۔ يى زمانہ جديد ڈرام كى انقلالى فقومات كے آغاز كادور ب جس ميں ميوكونے ١٨٣٠ء من برفاني لكها اور ١٨٣٨ء من السن بيدا بهوا- انهيس دنول بالزاك اور شيندُ حال ناول كو درجہ کمال تک پہنچا رہے تھے۔ ہائے اور ہیو گو شعرو سخن اور سینٹ ہیویو اور ثیمن تقید نگاری کی حکیل میں مصروف تھے۔ ٹینی من اور براؤنگ نے اپنے پہلے دیوان شائع کیے۔ ڈکنز اور تھیکرے کی رقابت کا آغاز ہوا۔ تر جنیت وستو سکی اور ٹالٹائے روس میں پھل پھول رہے تھے۔ ڈیلا کردا مصوری میں قدامت پرسی کے خلاف اپنی پہلی جنگیں لا رہا تھا اور ٹرنر انگلتان کو آفاب کی شعاعوں سے لبریز کر رہا تھا۔ ڈارون 'جدید سائنس کے اہم ترین معرکہ کے لیے مواد جمع کر رہا تھا۔ اسپنر ایک نیا فلفہ تعمیر کرنے میں مصروف تھا اور رینان نے ایک بھتر دنیا کی امید میں اپنی کاب اسپنر ایک نیا فلفہ تعمیر کرنے میں مصروف تھا اور رینان نے ایک بھتر دنیا کی امید میں اپنی کاب اسپنر ایک نیا فلفہ تعمیر کرنے میں مصروف تھا اور رینان نے ایک بھتر دنیا کی امید میں اپنی کاب اسپنر ایک نامند میں اپنی کاب

اس موت و حیات' تخریب اور تغمیر کے پس منظر میں ہمیں جنگ کے بعد کی یاسیت کو سمجھنے اور اسے قابل عنو سمجھنے کی کوشش کرنی چاہیے۔ واقعات کا پس منظر حقا کُق کے اوراک کا واحد طریقہ ہے۔

یہ سمجھنا صحیح نہیں کہ جنگ عظیم ہمارے فکری حزن کا واحد سبب ہے۔ جنگ نے محض ان افکار اور احساسات کو نمایاں کیا جو اس صدی کے اوا کل سے ابھرنے شروع ہوگئے تھے۔ سینگر نے اپنی عظیم کتاب ''انحطاط مغرب ''کا خاکہ ۱۹۱۲ء میں 'لینی جنگ سے پہلے ہی تیار کر لیا تھا۔ لیکن جو نمی جرمنی نے فکست کھائی 'اس نے اس کتاب کو نیطئے کے بعد اہم ترین فلسفیانہ طرز فکر کی بنیاہ سمجھنا شروع کر دیا۔ مسٹر مینکن کو بھی اپنے عمد سے کوئی خاص لگاؤ نہیں تھا اور نہ انہوں نے بھی مستقبل سے کوئی توقعات وابست کی تھیں۔ لیکن جنگ کی بربریت اور امن کی کلیت کے بعد امریکہ کے ہزاروں نوجوانوں نے انہیں اپنے طرز فکر اور انحطاط پذیر تہذیب سے تنافر کا بمترین نمائندہ قرار دیا۔ جنگ کے بعد کا بورپ ہی 'کیرلنگ کے فلسفہ کو 'جو مماتما بدھ اور کنفیو ش کی صدائے قرار دیا۔ جنگ کے بعد کا بورپ ہی 'کیرلنگ کے فلسفہ کو 'جو مماتما بدھ اور کنفیو ش کی صدائے بازگشت تھا' آمادگی اور انہاک سے من سکتا تھا۔ اور جب اس نے جمیں سے بھین دلایا کہ پرانی مزدیب ختم ہو رہی ہے تو اس کے خلاف احتجاج کی آواز نحیف تھی۔ ڈین انج اور ہیئر بیک درف اس بیتر منفق ہیں کہ تہذیب کا خاتمہ قریب ہے۔

بہت سے اسباب نے مغرب کو اس غیرردایتی اکسار پر ماکل کیا تھا۔ ہنری ایڈ مس نے قوت کی تذلیل کے تصور پر یاسیت کی بنیاد رکھی۔ میڈ "سن گرانٹ نے یہ قدرے معقول استدلال کیا کہ نارؤک نسل جنگ کی وجہ سے تعداد میں کم 'اثر مناکحت سے ناتواں' رومی نسل سے ضعف اور ایٹیا کی بعناوت اور جمہوریت سے ختم ہو رہی ہے۔ لوتھروپ سٹوڈرڈ نے ان خیالات کی تبلیغ پوری قابلیت سے اور ایک ایسے لہجہ میں کی جس میں احتیاط کے پہلوکی طرف کوئی خاص توجہ نہیں کی اور پردفیسرمیکڈوگل نے بھی اس عام نوحہ گری میں اپنی نے شامل کرلی۔ ای زمانہ میں عظیم اہر

معرات 'پروفیسر فلنڈز رپٹری نے یہ اعلان کیا کہ ایک نئی تہذیب کی تخلیق کے لیے یہ لازی ہے کہ مخلف نسلیں آپس میں مل جا تیں۔ لیکن اس نے بھی یہ محسوس کیا کہ اس اشتراک نسل سے مغربی تہذیب ختم ہو رہی ہے۔ اس کا خیال تھا کہ تہذیب ۱۸۰۰ء میں اوج کمال پر پہنچ چکی تھی اور انقلاب فرانس کے بعد اس کا زوال شروع ہو گیا تھا۔ چاریا پانچ صدیوں میں ایک نے نسلی امتزاج سے ایک نئی نسل بیدا ہوگی جو ایک نئی تہذیب کی داغ بیل رکھی گی۔

سینظر بھی قدیم زمانہ کا ذکر رومانیت کے افسردہ انداز میں کرتا ہے'اس لیے کہ اس نے اپی پیٹے پر روسو کی طرح سامتی نظام کے زخم نہیں کھائے تھے۔ وہ کہتا ہے کہ مغربی تہذیب کے وجود کے لیے:

" ۱۸۰۰ کے لگ بھگ انقلاب کا زمانہ آیا۔ زندگی کی ایک حدیر' زندگی بھرپور اور خود اعتاد تھی۔ وہ داخلی تقاضوں کی بدولت' کو تھک طفولیت سے گوئے اور نپولین تک مسلسل ارتقا کی مظہر رہی۔ لیکن دو سری حدیر ہمارے عظیم شہروں کی خزاں آور' مصنوعی اور بے جان زندگی ہے' جس کے سانچے عقل و خرد نے بنائے ہیں۔ آج ہمارے کام' انتخاب کو قائم رکھنے اور بهتر بنانے سے متعلق ہیں۔ کوئی عظیم جاندار تخلیق کرنے کی بجائے یو تان کے عمد زوال کے سکندری مندسین کی متعلق ہیں۔ کوئی عظیم جاندار تخلیق کرنے میں مصروف ہیں۔ جو شخص سے نہیں سجھتا کہ بید انجام لابدی حاور اس میں کوئی ترمیم نہیں ہو کھتی' وہ تاریخی شعور سے تابلد ہے"۔

ہم ختم ہو چکے ہیں یا بقول اس غیر متزلزل جرمن کے مابعد الطبیعیاتی ضروریات نے ہمارا خاتمہ کر دیا ہے۔ سینگر کو افادیت پر اعتقاد نہیں تھا۔ وہ یہ نہیں جانتا تھا کہ زندگی ان دلا کل کے مطابق روال دوال ہے جنہیں منطق تجھی نہیں سمجھ سکتی۔

# ۲- اقوام کی فنا

تاہم سینگار کے نظریہ کی تمایت میں ہمارے پاس کافی شمادت موجود ہے۔ یہ شمادت الطبیعیات پر مبنی نہیں کیونکہ مابعد الطبیعیات کو آسانی سے مسترد کیا جا سکتا ہے۔ یہ شمادت' تاریخ کی اساس پر قائم ہے اور اگر تاریخ دروغ گوئی سے کام نہ لے تووہ قابل تردید ہے۔ تاریخ جس کا اہم ترین قانون سے ہے کہ ہروہ چیزجو ابھرتی ہے گرتی بھی چرہ پر فتاکی چھاپ ہے۔ تاریخ جس کا اہم ترین قانون سے ہے کہ ہروہ چیزجو ابھرتی ہے گرتی بھی ہے۔ انیسویں صدی کی تحقیقات نے بوری تفصیل سے ہمیں قوموں' نسلوں اور ریاستوں کے دوال کی داستانیں سائی ہیں۔ اس سے پہلے شاید ہی بھی کسی قوم نے ماضی کو انتا کھنگالا ہو' جتنا کہ بچھلے سو سال میں لوگوں نے عمد گزشتہ کی چھان مین کی ہے۔ ترتی اور مورخوں کی صدی نے بچھلے سو سال میں لوگوں نے عمد گزشتہ کی چھان مین کی ہے۔ ترتی اور مورخوں کی صدی نے

طیاروں 'ریڈ یو اور زہر لی گیس کی صدی کے لیے مایو کی اور انحطاط کی میراث چھوڑی ہے۔

تاریخ مس طرح تقدیر کی مجبوریوں کو بے نقاب کرتی ہے۔ اس کا اندازہ کرنے کے لیے زرا مسکر مصر کی طرف و کیسے 'جس نے ریگ زار پر ایک عظیم الثان سلطنت قائم کی۔ یورپ نیادہ پر اجلال صنم کدے تقمیر کے 'بحیرہ روم کے تمام باشندوں پر حکومت کی 'کرو ڈول غلاموں پر ظلم و تعدی کا مینہ برسایا اور اپنے باوشاہوں اور اسقفوں کو ''مکان ابد'' میں جگہ دی۔ لیکن اس ''ابد'' کا کیا باتی رہ گیا؟ سرتی ہوئی ہڈیوں پر سفید بال نمایاں ہیں۔ اہرام مصر میں ہے بھی موت کا تعنی بر آمد ہو تا ہے۔ ان جسمات اوہام کے گرد' صحراؤں کی ریت اڈ اڈ کر چکر لگاتی ہے۔ حکومت ہر سال انہیں صاف کرنے پر خاصی رقم خرچ کرتی ہے۔ اور جب مسافر' جس کے چرہ پر ریت کے سال انہیں صاف کرنے پر خاصی رقم خرچ کرتی ہے۔ اور جب مسافر' جس کے چرہ پر ریت کی شمیں پڑھ شکوے ان ہرام کی جھاڑ یو نچھ نہ کروائے تو کیا ہو! وہ تصور کرتا ہے کہ اگر حکومت ایک دو صدیوں جب ان اہرام کی جھاڑ یو نچھ نہ کروائے تو کیا ہو! وہ تصور کرتا ہے کہ ائر حکومت ایک دو صدیوں جا کیں نظروں سے او جھل ہو جائے اور پر ممرک عظمت اور بریت کا کونسانشان باتی رہ ہو جائے اور پر ممرک

یا بونان کو لیجے اور اس پہاڑی پر چڑھے جو پار تھنیون کو جاتی ہے۔ یاد کیجے کہ کس طرح نو برس تک اکشن اور فیسکلیس نے اس سادہ لیکن تکمل صغم کدہ کی تعمیر کی گرانی اور رہنمائی کی'جو
توازن آور طرز کے لحاظ سے اعتدال و توازن کی مثال ہے اور جس کے خطوط اس طرح قوموں کا
انداز اختیار کرتے ہیں کہ ان سے انسانی جسم کی حرارت اور گداز چھلکتے ہیں۔ غور کیجئے کہ کس طرح
فیڈیاس اور اس کے تلافہہ نے شخت مرمر میں سے اصنام تراشے۔ مردوں کے اس قدر حسین اصنام
کہ انہیں و کھے کر ذبین اور شخصیت پھلے پھولے بغیر نہیں رہ سکتے 'ویو تاؤں کے پر شکوہ اور متین بت'
کہ انہیں و کھے کر ذبین اور شخصیت پھلے پھولے بغیر نہیں رہ سکتے 'ویو تاؤں کے پر شکوہ اور متین بت'
جنہیں و کھے کر انسان ان دیو تاؤں کو بھول جاتا ہے' جو عیاشی اور کشت و خون میں مصروف رہے
شخصے کئی صدیوں تک سے مندر پہاڑی پر کھڑا رہا۔ سورج کی روشنی میں چمکتا د مکتا رہا۔ کی تسلیں اس

لیکن ۱۹۸۷ء میں جنگ کے بادل گھر آئے۔ ترکوں نے ایتھنز پر فتح حاصل کر کے پار تھنیون کو اپنا بارود خانہ بنایا۔ وینس والوں نے پیر اٹس میں اپی جنگی کشتیاں بھیجیں اور انہوں نے پار تھنیون پر تو پیں چلا کر اسے تباہ و برباد کر دیا۔ جب آپ اس پہاڑی پر اس حسن اور خرد کے مجمعہ کو خراج عقیدت پیش کرنے جاتے ہیں تو وہاں آپ کو پارتھن نظر نہیں آتے فقط ان کے چند آثار دکھائی دیتے ہیں جو شاید ایک دو زلزلوں کے جھنگے سے بھیشہ کے لیے مٹ جا کیں۔ پار تھنیون کا اضار دکھائی دیتے ہیں جو شاید ایک دو زلزلوں کے جھنگے سے بھیشہ کے لیے مٹ جا کیں۔ پار تھنیون کا

اکٹرو بیشتر حصہ آپ کے قدموں کے نیچے ہوگا۔ سفید ' درخثاں پھرکے کرو ڈوں ریزے! جب آپ لوٹیس گے تو یہ سوچیں گے کہ کیا تاریخ کا سبق ہی ہے کہ انسان جاں کاہی اور جانفشانی سے ایک عمارت تعمیر کرے اور بے حس اور بے رحم زمانہ اسے مٹاڈالے۔ زمانہ دائم و قائم ہے اور انسانی فن فانی اور حسین ترین چزیں زیادہ جلد فتا ہوتی ہیں۔

پار تھنیون ختم ہوا' یونان ختم ہوا' روما آیا اور اس شدت اور تندی ہے دنیا پر چاگیا کہ بھی گمان بھی نہیں گزر سکتا تھا کہ یہ بھی ختم ہو جائے گا۔ لیکن شرح پیدائش اور زمین کی کم ذرخیزی نے اسے تباہ کر دیا۔ اب اس کا کوئی نشان تک نہیں رہا' سوائے اس کے امیروں کی یاد کے'جن کی ہم نقل کر سکتے ہیں۔ کریٹ ختم ہوگیا۔ جوڈیا' فینشیا' کار تھج' بابل اور ایران ان دیو آئوں کی ماند ہیں جن کے پرستار ختم ہوگئے ہیں۔ یہ وہ صنم کدے ہیں جمال ذائرین تو جاتے ہیں لیکن کوئی دست دعا نہیں اٹھا آ۔ ان سب ر موت طاری ہے۔

یورپ آیا۔ اطالیہ 'سپانیہ' فرانس' انگلتان' جرمنی اور ایک الی تہذیب پیدا ہوئی کہ تاریخ میں اس کی نظیر نہیں مل سکتی۔ انہوں نے کلیسا بتائے' جو پار تحنیون کے ہمسر تھے۔ یو نانیول سے بہتر سائنس نقمیر کی۔ ایسی موسیقی تخلیق کی کہ قدما کے خواب و خیال میں بھی نہیں آسکتی تھی اور علم کو جمع کر کے اسے اس بیانے پر دو سروں تک منتقل کیا کہ اس سے پہلے بھی ممکن نہ ہوا تھا۔ لیکن شینگا اٹھتا ہے اور اس پورپ سے یوں خطاب کر آئے جو جنگ سے ہراساں اور لر ال ہے۔ دیم مریکے ہو' میں تم میں انحطاط کی تمام علامتیں دیکھتا ہوں۔ تمہارے ادارے' تمہاری جموریت' تمہاری بدعنوانیاں' تمہارے وسیع و عریض شمر' تمہاری سائنس' تمہارا فن' تمہاری اشتراکیت اور د ہریت' تمہارا فلفہ' حتی کہ تمہارا ریاضی' ان تمام صفات کا حامل ہے جو قدیم ریاستوں کی آخری منزلوں کو ممیز کرتی تھیں۔ ایک اور صدی گزرنے دو اور تہذیب تم سے دور ریاستوں کی آخری منزلوں کو ممیز کرتی تھیں۔ ایک اور صدی گزرنے دو اور تہذیب تم سے دور

امریکہ آتا ہے اور ایک ایسی جامع تہذیب کی بنیاد رکھتا ہے کہ اس سے پہلے شاید ہی بھی پیدا ہوئی ہو اور غالبا یہ تہذیب سب بچھلی تہذیبوں سے زیادہ عروج حاصل کرے گا۔ لیکن اگر تاریخ میں کچھ صدافت ہے اور اگر ماضی 'ستقبل کے لیے مشعل ہدایت کا کام دے سکتا ہے تو یہ تہذیب بھی 'جے ہم محنت شاقہ اور عرق ریزی سے تعمیر کررہے ہیں 'فنا ہو جائے گی اور آج جمال ہم محنت و مشقت میں معروف ہیں 'یماں ہزاروں سال کے بعد و حشیوں کا راج ہوگا۔

یہ ہے وہ نقشہ جو مورخ کا تصور' ماضی اور مستقبل کے متعلق قائم کرتا ہے۔ وہ یہ بتیجہ نکالتا ہے کہ تاریخ میں فقط ایک امریقینی ہے اور وہ ہے انحطاط۔ جس طرح زندگی میں فقط ایک چیز

تطعی ہے اور وہ ہے موت!

### ٣- اقتصادیات اور تهذیب

یہ بری المناک تصور ہے۔ آئے دیکھیں کہ کیاالمناک تصور صحح ہے؟

تہذیب کیا ہے؟ تہذیب' تحفظ اور ثقافت' تنظیم اور آزادی کا ایک مرکب ہے۔ اخلاق اور قانون کے ذریعہ سیاسی تحفظ' پیداوار اور مبادلہ کے ذریعہ اقتصادی تحفظ' علم' اطوار اور فنون کی نشوونما اور تبلیغ کے ذریعہ ثقافت' یہ ایک پیچیدہ مرکب ہے جس کے کئی اسباب وعلل ہیں'جن میں سے کوئی سبب بھی عظمت یا انحطاط کا باعث بن سکتا ہے۔ ہم اس مرکب کو اجزا میں تحلیل کرنے کی کوشش کریں گے۔ کوشش کریں گے۔

ا قضادی اسباب اسای حیثیت رکھتے ہیں۔ یہ دنیا انسان کے وجود میں آنے ہے پہلے موجود ہوتی ہے اور آگرچہ انسان اپنے ماحول کو اتنا ہی متاثر کرتا ہے' جتنا کہ ماحول اے۔ ماحول پہلے ے موجود ہوتا ہے۔ آب و ہوا زمین کی زرخیزی پر پابندیاں عائد کرتی ہے۔ کم بارش آہت آہت کی تہذیب کو ختم کر عتی ہے 'جس طرح کہ اس نے شام اور بابل کی تہذیبوں یا اس قدیم تہذیب کو ختم کیا تھا جس کیر آٹار اینڈر بوزنے منگولیا میں دیکھے ہیں۔اہمیت کے اعتبارے خوشگوار آب دہوا کے بعد زمین کی زرخیزی کا دو سمرا درجہ ہے۔ یہ سبب لابدی نہیں ہے کیونکہ یونان اور روما کا اکثر حصہ چٹانوں' دلدلوں اور ریگزاروں پر استوار ہوا تھا۔ لیکن روما کے زمینداروں نے بویان کو چ کیا تھا اور زمین میں زرخیزی کی تھی بھی بھی جس نے روما کو تباہ کیا۔ ا ضروں کے کسانوں پر مظالم اور زمین پر زمینداروں کی جگہ کاشکاروں کی تگہداشت اور اس کے ساتھ کاشت کاری کی نوعیت میں انحطاط نے روما کو مجروح و متاثر کیا اور اب ای طرح امریکہ کو مجروح اور متاثر کر رہا ہے۔ اس کے برعس ' چین کی دائی زرخیزی'اس قدیم مگرنوجوان ملک میں تندیب و تدن کے اعادہ کی توجیه کرتی ہے۔ تمذیب کی راہ 'مغرب کی طرف نہیں بلکہ ہرے بھرے تھیتوں کی طرف جاتی ہے۔ جب انسان گرم ممالک سے لکتا ہے تو اسے سلطنت قائم کرنے کے امکانات شال اور جنوب میں نظر آتے ہیں۔ لیکن آج کل وہ تخام اصولوں کی طرف سے بے نیازی اختیار کر کے اور ان کا زاق اڈا کر مشرق ک طرف اوٹ سکتا ہے الیکن سے بات اب بھی صحیح ہے کہ ہر جگہ زمین کی نوعیت روح کی تمذیب پر ار انداز ہوتی ہے۔

زمن غذا کے علاوہ معدنیات پیدا کرتی ہے اور بعض حالتوں میں سونا اور چاندی اوہ اور کو کلمہ ، قوموں کی بقا کے لیے گذم اور جو سے زیادہ اہم ثابت ہوتے ہیں۔ پھر انگلتان کی مثال

لیجئے۔ لاریئم کی چاندی کی کانیں ختم ہو گئیں تو یونان مفلس اور ناتواں ہو گیا۔ یہی حال روما کا ہوا۔ ہپانیہ میں چاندی کی کانوں کا انتشار اس کی کمزوری کا باعث بنا۔ انگلتان کی موت اس وقت قریب ہوگی'جب نیو کاسل در آمد کرنے لگے گا۔ اور جب چین کی زمین اپنی معدنی دولت دوبارہ اگلنے لگے تو وہ شاید پھر تہذیب کے معاملہ میں دنیا کی قیادت کرنے لگے۔ بروس ایڈمس نے یہ اندازہ لگالیا تھا کہ ا یکسیس لورین کی فتح کے بعد جرمنی نے انگلتان سے صنعتی قیادت چھین لی تھی اور ۱۸۹۷ء میں پنسلوانیا کے کو کلے کے میدانوں کے افتتاح سے امریکہ صنعتی طور پر تمام دنیا سے سبقت لے گیا۔ اس وقت یورپ چین پر اس کے کو کلے کے جھے . بڑے کرنے کے لیے ایکا 'اور امریکہ نے فلیائن پر قبضه کرلیا۔ کو مکلہ بادشاہ ہے' تیل ولی عہد ہے اور برقی قوت تاج و تخت کی جھوٹی دعویدار ہے۔ ان اقتصادی اسباب کی طرح تجارتی حیثیت اور طاقت بھی تہذیب کے قیام و استحام کا ایک اہم سب ہے۔ کسی قوم کو اشیا اور تہذیب کے اس مبادلہ کی سمولتیں حاصل کرنے کے لیے' جو قوموں کو زندگی کی تحریک اور زرخیزی عطاکرتی ہیں'اس کے لیے کسی اہم تجارتی شاہراہ سے وابستہ ہونا ضروری ہے۔ یونان'ٹرائے کی فتح اور المجینن پر تسلط کے بعد ابھرا۔ رومانے کار تھج کی فکست اور بحیرہ روم پر تسلط کے بعد عروج حاصل کیا۔ ہیانیہ میں سرواشیں اور ویلاسکویز اس لیے پیدا ہوئے کہ وہ نئی دنیا کی رمگذر پر تھا۔ اطالیہ میں احیائے علوم ہوا کیونکہ وہ مغرور لوگوں کی آماجگاہ اور بورپ اور مشرق کے درمیان تجارت کا وسیلہ تھا۔ روس بہت آہتہ آہتہ ترقی کی شاہراہ پر گامزن ہوا کیونکہ زمانہ وسطنی کے بعد زمنی راہوں کی جگہ بحری راستوں نے لے لی تھی اور کسی قتم کی ساس جالبازی یا جنگ سے وہ ان سمند رول پر قبضہ نہیں جما سکا جن میں اس کے دریا آکر طبقہ تھے۔ جب کو شیشائن نے قطنطنیہ کو اپنا دار الخلافہ بنایا اور قدیم باز نظین' روس' جرمنی اور آسٹریا سے لیوانٹ تک کی شاہراہوں کا وسطی مقام بن گیا تو روما کا انحطاط شروع ہوگیا۔ جب کولمس نے ا مریکہ دریافت کیا اور تجارتی راہیں بحیرہ روم سے شالی اوقیانوس میں منتقل ہو گئیں تو اطالیہ کے زوال کے دن آ گئے۔ جب طیاروں کے ذریعہ تجارت میں اضافہ ہوگا تو تہذیب ای آماجگاہ ہوائی راستوں کے اڈوں پر بنائے گی۔ برلن سے بغداد تک کا تصور شاید کل محض خواب نہ رہے اور جب چین ' مغرب کا قومی رقیب اور خریدار بن جائے تو ممکن ہے کہ روس کے بیابان 'آسانی چهل ممل سے فروزاں ہوجائی۔

آخری اقتصادی سبب صنعت ہے اور اس کی تاریخ اتنی مختصر ہے کہ اس کے اثرات کا صحح اندازہ لگانا آسان نہیں۔ صنعت وولت ہم پنچاتی ہے اور ایک مختصری جگہ میں ایک کیٹر آبادی کو کیجا کرتی ہے۔ استعاری تشدو کو سرمایہ دیتی ہے اور سیاسی استیلا کا باعث بنتی ہے۔ لیکن کیا یہ تہذیب کی پرورش بھی کرتی ہے؟ صنعت مقدار کو زیادہ اہمیت دیتی ہے اور صنعت 'فنکاری اور انفران ہو نظرانداز کرتی ہے۔ بھی ہرصنعت فن بھی 'اب ہر فن صنعت ہے۔ بھی انسان کو بھی ایک کارخانوں میں کام کرتے تھے' دست کار تھے' اب وہ محض مزدور ہیں۔ کیا مشینیں انسان کو بھی ایک کارخانوں میں کام کرتے تھے' دست کار تھے' اب وہ محض مزدور ہیں۔ کیا مشینیں انسان کو بھی ایک کل میں تبدیل کر دیں گی اور روح' روحانی لطافت اور نشوونما ہے محروم ہو جائے گی؟ صنعی انگلتان میں' الزبھ کے عمد کا سا اوب یا نیوش کے زمانہ کی ہی سائنس' یا وہ روشن اور درختال مصوری' جو ر ینلڈز سے شروع ہو کر ٹرز پر ختم ہوئی تھی' اب معدوم ہے۔ جرمنی کاعظیم زمانہ' فریڈرک' کانٹ 'گوئے اور 'ستھوون کے ساتھ شروع ہوا اور 'سمارک اور فان مولئے 'لینی خون' فریڈرک' کانٹ 'گوئے اور 'ستھوون کے ساتھ شروع ہوا اور 'سمارک اور فان مولئے 'لینی خون' فولاد اور کو کئے پر ختم ہوا۔ فرانس میں انگلتان یا جرمنی سے کمیں کم صنعت اور کمیں زیادہ تمذیب فولاد اور کو کئے پر ختم ہوا۔ فرانس میں انگلتان یا جرمنی ہے کمیں کم صنعت اور کمیں زیادہ تمذیب فولاد اور کو کئے پر ختم ہوا۔ فرانس میں انگلتان یا جرمنی ہے کمیں کم صنعت اور کمیں زیادہ تمذیب نول میں اور اگرچہ فرانس کے پاس الیس لورین ہے' بھی فرانس کے پاس الیسس لورین ہے' بھی فرانس کے پاس الیسس لورین ہے' بھی اور اگرچہ فرانس کے پاس الیسس لورین ہے۔ اب 'جبکہ فرانس کے پاس الیسس لورین ہے' بھی فرانس کے پاس الیسس لورین ہے' بھی فرونس کے پاس الیسس لورین ہے' بھی فرانس کے پاس الیسس لورین ہے۔

نمیں 'یہ صنعت نمیں ' تجارت ہے جس نے زندگی اور فکر کو نشود نما کی تحریک بخش ہے اور یورپی تمنین ' تجابت کے جس نے زندگی اور فکر کو نشود نما کی تحریک بخش کے اور یاضی کو دیکھ کر مستقبل کا تصور قائم نہیں ہوگا۔ ممکن ہے کہ صنعت اتنی دولت جمع کر لے کہ جمیں فکر کے لیے فرصت اور فراغت کے لیے مل جائیں اور جم زندگی کے فن کو پھرزندہ کر سکیں۔

### ٣- حياتيات اور تهذيب

صیح ماطل اور فضا موجود ہوتو تہذیب کے مقاصد کے لیے ایک ایبا معاشرہ وجود میں آجانا ہے جو توانائی اور اجرت کی دولت سے مالا مال ہو اور صحرائ کو سمن زاروں اور ماحول کو اپنے مقاصد کے سانچ میں ڈھال لے۔ یہ حقیقت تاریخ کا مطالعہ کرتے وقت ہمارے سائے آئی ہے۔ پر وفیسر پیٹری کے نظریہ کی روسے 'جب بہت سے لوگ ایک ماحول کی تشخیر میں مصروف ہوں توایک ئی تہذیب جنم لیتی ہے۔ پیٹری کہتا ہے کہ تقریباً آٹھ صدیوں کے بعد اعالی قابلیت کا دور آنا ہے اور نئی تمذیب جنم لیتی ہے۔ پیٹری کہتا ہے کہ تقریباً آٹھ صدیوں کے بعد اعالی قابلیت کا دور آنا ہے اور عاربانی سوسال تک قائم رہتا ہے۔ مثلاً گال 'فرینک اور کلودین اور شار لیمین کے جمد کے دو سرے قیا کل کے اشتراک کے آٹھ سوسال بعد 'ر۔ بیلیز اور مونٹین کا زریں فرانسیسی جمد آیا۔ ای طمال استفار کی سیکن اور جیولش کے اشتراک کے آٹھ سوسال بعد شیک پیٹر اور بیکن کے انگلتان نے جنم لیا۔

نیلی اختلاط 'بنگامی طور پر منیر نہیں ہو تا لیکن تہذیب کے نقطۂ نظرے 'اس کے نتائج اہم اور مفید ہوتے ہیں۔ مختلف نسلول کے اختلاط ہے 'عالبا پھھ مدت کے لیے مخصیت کی رنگینیاں ختم ہو جاتی ہیں 'لیکن سے اختلاط ذہن اور جسم کی بنیادی اور قدیم صفات کو مشخام کر دیتا ہے اور احیا کا یہ عمل نئی فضاؤں میں جاری رہتا ہے کیونکہ جرت انہیں افراد کو منتخب کرتی ہے جو اساسی طور پر روحانی دولت سے مزین ہوتے ہیں اور جن میں تہذیب کم ہوتی ہے اور توانائی زیادہ ۔ امریکہ اس بات سے سبق سکتا ہے۔ ہمارا انتشار خون 'ایک نئی قوم ' خاسخکام روح اور نئی تہذیب کا پیش خیمہ ہے۔

لیکن گوبینو ' نیطشے' جیمرلین اور گرانٹ کے نظریہ کے متعلق آخر ہم کیا کہیں۔ اس نظریے کے مطابق نسلوں کا اختلاط مخصیت اور تہذیب کے انحطاط کا حبب بنتا ہے۔ ان معروف مفکروں نے بات کو النا سمجھا ہے 'اس لیے کہ تاریخ شاہد ہے کہ انحطاط کی وجہ سے اختلاط عمل میں آئیا۔ روماکا زوال و حشیوں کے حملہ سے کہیں پہلے شروع ہوچکا تھا۔ یہ زوال پہلے تھیش پندی اور تعدیس رومن نسل کے خاتمہ سے کئیں پہلے شروع ہوچکا تھا۔ یہ زوال کا سبب نہیں ' تیجہ بعد میں رومن نسل کے خاتمہ سے کئیں ہوا۔ جرمنوں سے اختلاط 'نسلی زوال کا سبب نہیں ' تیجہ بعد میں رومن نسل کے خاتمہ سے شروع ہوا۔ جرمنوں سے اختلاط 'نسلی زوال کا سبب نہیں ' تیجہ بعد میں رومن نسل کے خاتمہ سے مشروع ہوا۔ جرمنوں سے اختلاط 'نسلی زوال کا سبب نہیں ' تیجہ بعد میں رومن نسل کے خاتمہ سے مشروع ہوا۔ جرمنوں سے اختلاط 'نسلی زوال کا سبب نہیں ' تیجہ بعد میں رومن نسل کے خاتمہ سے مشروع ہوا۔ جرمنوں سے اختلاط 'نسلی زوال کا سبب نہیں ' تیجہ بھو

پیٹری کے نظریہ کا ناخوشگوار پہلویہ ہے کہ ایک نسل ایک فرد کی ماند 'جسمانی توانائی کی ایک معینہ مقدار کی اہل ہوتی ہے اور اسے طفولیت 'پختی اور زوال کی منازل میں سے گزرنا پڑتا ہے۔ پر وفیسر نے اس نظام فکر کے ساتھ 'جو ہر عالم کو بھلا لگتا ہے 'یہ کما کہ یہ زندگی اور موت کے چکر کی مت تعریباً ہر جگہ ایک ہی ہی ہوتی ہے۔ لیکن زندگی تمام عظیم کلیوں سے ہر تر ہے 'وہ نسلیں یا قومیں جو کاشت کاری کرتی ہیں 'صنعتی قوموں کے مقابلہ میں زیادہ دیر تک زئرہ رہ محق ہیں۔ شاید میں راز ہے اس انحطاط کا جو روما کی نسل پر آیا 'جب اس نے زمین سے اپنا رستہ منقطع کرلیا اور مردانہ جگہوئی کے باعث 'بداخلاق اور بیکار مزدوروں کا ایک شہر سالیا تو اس کی صحت اور شخری سے نظرے کے لیا لازی ہے لیکن اس میں نسلی انحطاط کے پیج بھی موجود ہیں۔ ذہنی کام 'ومو کئی سے بھرے ہوئے گھر اور لوگوں سے بھرے ہوئے بازار 'حسین لباس اور مرخن غذا کئیں ' تندرستی کو خراب کرتی ہیں۔ شمری صحت اور ادویہ کے ذریعہ بچوں کی شرح موجود ہیں۔ ذہنی کام 'ومو کئی ہے اور زندگی کی میعاد بڑھ گئی ہے۔ وباؤں نے رومی سلطنت کی نصف آبادی کو اینٹونا کینیس کے عمد میں ہجرت کرتے ہیں۔ شمری صحت اور ادویہ کے ذریعہ بچوں کی شرح کو اینٹونا کینیس کے عمد میں ہجرت کرتے پر مجبور کر دیا اور روما کو کیڑ التعداد جرمنوں کے جال میں کو اینٹونا کینس کے عمد میں ہجرت کرتے پر مجبور کر دیا اور روما کو کیڑ التعداد جرمنوں کے جال میں کو اینٹونا کینس کے عمد میں ہجرت کرتے ہاں کر دیا کہ وہاں جاگیرداری ختم ہوگئی۔ ممکن ہے کہ جراشیم ہم پر پھر حملہ آور ہوں۔ انسان کا سب سے بڑا دشمن صرف خورد بین کے ذریعہ بی دیکھا جا

لیکن ان سے کہیں زیادہ اہم سب ، قوموں کی تقدیر پر شمری زندگی کے اثر سے پیدا ہو تا ہے اور وہ ہے ولدیت پر ارادی ضبط- جول جول شہربوے ہوتے جاتے ہیں ' کنبے چھوٹے ہوتے ماتے ہیں۔ شہوں کی آبادی تناسل سے نہیں بوحتی 'بلکہ لوگ یہاں غیر ملکوں اور دیہاتوں سے ہجرت کر ك آتے ہيں۔ براني سليس ختم ہو جاتي ہيں اور نئي سليس اپنا تسلط قائم كرليتي ہيں۔ اس طرح رومیوں کی نسل قلیل تر ہوتی گئی۔اس نے جرمن ساہیوں سے نہیں بلکہ جرمن ماؤں سے شکست کھائی۔ یہ بات مفتحکہ خیز معلوم ہوتی ہے کہ سیزر نے ان رومنوں کو انعام دیے 'جن کے کئے برے تھے اور بانچھ عورتوں کو زبورات بہننے کی ممانعت کر دی۔ آگٹس نے غیرشادی شدہ لوگوں ر یابندیاں عائد کر دیں اور ہر بچے کے لیے ہاں کو ایک معقول رقم کا معاوضہ دینا مقرر کیا۔اور کا نسٹین نے ان تمام بچوں کی برورش حکومت کے سپرد کر دی 'جن کے والدین ان کی تگہداشت کا بار نہیں اٹھا کتے تھے۔ تیجہ کچھ نہ نکلا۔ شرح پدائش ہراس جگہ کم ہوگئی جہاں تھوڑے بچوں والے کنوں کو زیادہ بچوں والے کنبوں پر اقتصادی تفوق حاصل ہے۔ یہ باتیں فلفہ کی دست بردسے باہم ہیں۔ کیا شرح پدائش میں یہ کی ہاری تہذیب کے انحطاط کا باعث نہیں بے گی؟ ہر شخص جانا ہے کہ امریکہ کے تعلیم یافتہ حلقوں میں شرح پیدائش بہت کم ہے۔ ماہرین حیاتیات اس اعتراض سے بخوبی واقف ہیں کہ طب اور سخاوت نے ''فطری انتخاب کو ختم کر دیا ہے ''۔ عام لوگ ہی نتیجہ نکالتے ہیں کہ نسل مجلی سطح ہے ابھر رہی ہے اور تقریباً ساری اگلی نسل نااہل لوگوں کے ذریعہ بڑھ ر ہی ہے اور تعلیم قابل لوگوں کی لاولدیت کی وجہ سے زبوں حالت میں ہے۔

اس بات میں کی قدر صداقت ہے۔ یہ امرواضح ہے کہ مدرس کاکام اس حقیقت کی دجہ سے دوچند مشکل ہوگیا ہے کہ آئندہ نسل آج کے احمقوں کے ہاتھوں تربیت پارہی ہے۔ تصب اور داہمہ صوبہ پرسی اور رجعت پندی کو جملا کی ذرخیزی سے نئی زندگی حاصل ہو رہی ہے۔ لیکن حیاتیاتی نقطۂ نظر سے یہ اتنا عظیم حادثہ نہیں' جنا کہ معلم سمجھتا ہے۔ علمی کارنا ہے میراث میں نہیں ملتے۔ تعلیم یافتہ لوگوں کے بچوں کو بھی پڑھنا لکھنا پڑتا ہے اور وہ بھی تعصب اور تو ہم پرسی خیس ملتا کہ مفلس لوگوں کے ہراساں اور اپارج بچوں میں دور میں سے گزرتے ہیں۔ یہ بھی کوئی نہیں کہ سکتا کہ مفلس لوگوں کے ہراساں اور اپارج بچوں میں کتنی صلاحیتیں پوشیدہ ہیں۔ حیاتیاتی نقطۂ نظر سے' جسمانی طاقت کے مقابلہ میں زیادہ قائل قدر ہم ہے۔ اختاعی نقطۂ نظر سے' مخصیت کا استحکام علم یا طاقت کے مقابلہ میں تیادہ جرمنی کا ہم ہے۔ فلف ' بالعموم نسلی بقا کے لیے بمترین مواد ثابت نہیں ہوتے۔ نیاشے کا خیال تھا کہ جرمنی کا بمترین خون' دہقانوں کی رگوں میں دو ڑتا ہے۔ ہمارا بھی بھی صال ہے۔ ممکن ہے یہ حالت امیدانزا بھری نہیں تو وائی اور طاقت زیادہ بھر کہاں تو انکی اور طاقت زیادہ ہو کہ اب جو طلبا مدرسوں میں تعلیم پاتے ہیں' ان گھروں سے آتے ہیں' جماں تو انکی اور طاقت زیادہ ہو کہ اب جو طلبا مدرسوں میں تعلیم پاتے ہیں' ان گھروں سے آتے ہیں' جماں تو انکی اور طاقت زیادہ ہو کہ اب جو طلبا مدرسوں میں تعلیم پاتے ہیں' ان گھروں سے آتے ہیں' جماں تو انکی اور طاقت زیادہ ہو کہ اب جو طلبا مدرسوں میں تعلیم پاتے ہیں' ان گھروں سے آتے ہیں' جماں تو انکی اور طاقت زیادہ

ہے۔ اور گمان غالب ہے کہ ان کی جہالت بہت جلدی تعلیم کے ذریعہ ختم ہو سکتی ہے۔ یہ بات واضح ہے کہ اس مسللہ کا حل امرا میں شرح پیدائش کو بردھانا نہیں بلکہ مفلسوں میں اسے کم کرنا ہے۔ بہیں صبط تولید کی طبی امداد کو آئینی حیثیت دبنی چاہیے۔ بہیں کروروں کی کثرت تولید کو کم کرنا چاہیے۔ جاسی اور محبت کی کم نظری کو ختم کر کے بہیں لوگوں میں تندرت کی اہمیت کی تبلیخ کرنی چاہیے۔ بہیں تعلیم یافتہ لوگوں میں قلت تولید کی حقیقت کو تسلیم کر کے ماحول اور تعلیم پر یہ اعتاد رکھنا جاہیے کہ ان کی مدوسے تمذیب بھلے بھولے گی۔ وراثت انسل کی معراج کا ایک حقیر سبب ہے۔ ارتقا اب حیاتیاتی نہیں 'اجماعی نوعیت رکھتا ہے۔ جمیں ایک تندرست نسل دے دو' بہتر مدرسے ترذیب کو محفوظ اور قائم رکھنے کاکام خود کر لیں گے۔

## ۵- اجتماعات اور تهذیب

رقی کا انحصار اتنا قدیم اداروں کی نوعیت پر نہیں 'جتنا انتخاب کے طریقوں پر ہے۔ اس کا دارومدار تعلیم اور حکومت پر ہے نہ کہ طاقتور کے ناتواں کو نیست و نابود کرنے پر۔ اور مستقبل کے متعلق ہمارے شکوک 'خاندانوں کے شجروں پر نہیں بلکہ ان اجتماعی اداروں کی موجودہ حیثیت سے متعلق ہیں 'جنہوں نے کئی صدیوں سے انسان کے ارتقا کو منظم کیا ہے۔ کلیسا' خاندان 'مدرسہ 'ریاست 'ترزیب کی تبلیغ کماں تک کر سکتے ہیں ؟

کلیسانے پورپ میں 'جمال وہ بھی حاوی تھا' اپنا تبلط کھو دیا ہے جو تقتیم ہو جانے کے بعد بھی تعلیم اور اخلاق کے نقطۂ نظرے ایک اہم ادارہ تھا اور کسی متحکم ریاست سے بھی کلرلے سکتا تھا۔ اب ہمارے یمال نم ہبی مصلحین نہیں رہے۔ کوئی مخض بھی' جو اپنے آپ کو قومی ضمیر کی تھا۔ اب ہمارے یمال نم ہبی مصلحین نہیں رہے۔ کوئی مخض بھی' جو اپنے آپ کو قومی ضمیر کر سکتا۔ آواز بنانا چاہے' ریاستی صدرول اور بادشاہول کے برابر اختیارات اور قوت حاصل نہیں کر سکتا۔ جب سے مارش لو تھرنے اصلاح نم ہبر کا بیڑا اٹھایا اور اس ضمن میں جرمن نوابوں کی معاونت حاصل کی' ریاست نے آہت آہت کلیسا کی جائیداد اور قوت پر قبضہ کرلیا اور پادریوں کی اخلاق حاصل کی' ریاست نے آہت آہت کلیسا کی جائیداد اور قوت پر قبضہ کرلیا اور پادریوں کی اخلاق قادت واضح طور پر زوال پذیر نظر آرہی ہے۔

تاریخ کے طالب علم کے لیے نم بہوں کا انحطاط اور اخلاق کے دینیاتی مفروضوں کا انتشار ' حال کو سیجھنے اور مستقبل کے بارے میں پیشگوئی کرنے کے سلسلے میں نمایت اہم چیزیں ہیں۔ بھی بھی نم بھی نقین اتنا مضحل نہیں ہوا اور شاید ہی بھی کوئی اخلاقی نظام اسنے نشیب و فراز میں سے گزرا ہو جتنا کہ مسیحی نظام آج کل گزر رہا ہے۔ کیا ریاست 'کلیساکی المراد کے بغیر اجتاعی نظام کو قائم رکھ مسیحی نظام آج کل گزر رہا ہے۔ کیا ریاست 'کلیساکی المراد کے بغیر اجتاعی نظام کو قائم رکھ گھر کا صحیح تغم البدل ہیں؟ کیا ہہ مدرے ' حکمت کے بغیر سائنس' ذہانت کے بغیر علم اور ضمیر کے بغیر چالا کی نہیں سکھاتے؟ کیا ہہ مدرسے ماحول سے ایک ایسی میکا تکی مطابقت پیدا کرنے کی تعلیم نہیں دیتے جس میں جمالیاتی شعور اور تخلیقی مقصد کی کمی ہوتی ہے؟

نہ ہے۔ کا مطالعہ ہم بعد میں کریں گے، آئے پہلے خاندان کا مطالعہ کریں۔ جہال تک خاندان کا تعلق ہے، وہ انحطاط پذیر ہے۔ خاندان ہمیشہ تاریخ کی ہر تہذیب کی اساس رہا ہے۔ خاندان معاشرے اور اجتاعی زندگی کی اقتصادی اور تخلیقی وحدت رہا ہے، جس میں والدین کا اقدار قائم تھا۔ اس کی حیثیت ایک تھنی وحدت کی سی تھی، جو اوب اور فن کی تبلیغ کرتا تھا۔ بچل کی تائم تھا۔ اس کی حیثیت ایک تھنی وحدت بھی تھا جو اشتراک باہمی اور تنظیم کے پرورش اور تعلیم کا ذمہ دار تھا۔ وہ ایک ایسی اخلاقی وحدت بھی تھا جو اشتراک باہمی اور تنظیم کے زریعہ ان اجتاعی رجحانات کی ترتیب کرتا تھا، جو مهذب ساج کے اتحاد کی نفسیاتی بنیاد سمجھ جاتے ہیں۔ وہ ریاست سے زیادہ اہم تھا۔ حکومتیں ٹوٹ جاتی تھیں لیکن اگر خاندان باقی رہے تھے تو نظم و طبط قائم رہتا اور ما ہم بن اجتماعیات ہمیشہ سے سمجھتے تھے کہ اگر خاندان مٹ گیاتو تہذیب ختم ہوجائے صبط قائم رہتا اور ما ہم بن اجتماعیات ہمیشہ سے سمجھتے تھے کہ اگر خاندان مٹ گیاتو تہذیب ختم ہوجائے گ

لین آج جبکہ ریاست متحکم ہے متحکم تر ہوتی جا رہی ہے 'خاندان گھرانوں ہے مکانوں اور بچوں سے کتوں میں تبدیل ہوتے جا رہے ہیں۔ مرداور عور تیں اب بھی اختلاط کرتے ہیں اور کھی کھی بچے بھی پیدا کرتے ہیں 'لیکن یہ اختلاط اکثر شادی کی شکل اختیار نہیں کر آ اور شادی اکثر ولدیت نہیں ہوتی اور طلاق شادی کی حکومت کو مختم کر دیتے ہیں۔ ایجاد 'ولدیت کو ختم کر دیتی ہے۔ مدرسہ 'بچہ کو مال سے جدا کر دیتا ہے اور ریاست 'کر دیتے ہیں۔ ایجاد 'ولدیت کو ختم کر دیتی ہے۔ مدرسہ 'بچہ کو مال سے جدا کر دیتا ہے اور ریاست 'بیس سے اس کے اختیارات چھین لیتی ہے۔ اس کے بجائے استاد اور پولیس کے سابی 'برائے گھرانوں کا سانظام قائم کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ سب سے اہم یہ کہ صنعت ' زراعت کی جگہ لیتا ہے اور فرد کا کام اجتاعی زراعت میں ساجا تا ہے۔ رائے دہندہ 'بنچایت' ان اجتاعی اداروں کی جگہ لیتا ہے جن میں کنبوں کی نمائندگی ان کے بزرگ کیا کرتے تھے۔ اس قدیم ادارہ کے آثار اب وہ مکان رہ گئے ہیں جمال وہ اکشے رہتے ہیں اور یماں صرف وہ نا قابل اعتاد احساس باتی ہے جو مرد کو عورت سے اور بیٹوں کو والدین سے وابستہ کرتا ہے۔ اجتاعی نظام میں مرکزیت پیدا ہوگئا ہوں سے اور ریاست نے ساری ذمہ داریاں سنیصال کی ہیں۔

لیکن ریاست کیا یہ اتنامتحکم ادارہ ہے (جو اقتصادی اور اغلاقی تھا کتی پر استوار ہے) کہ ہے علم 'اخلاق اور فن کی میراث کے قیام 'اضافہ اور تبلیغ کی ذمہ داری صرف اپنے کندھوں پر لے لے۔ یا کیا اپنے موجودہ سیاسی نظام کی وجہ سے یہ ان جملا کے ہاتھوں میں چلا جائے گا'جن کے لیے

علم اور فن دونوں نفرت انگیز ہیں؟ کیا وجہ ہے کہ امریکہ کی اکثر ریاستوں پر کمتر درجے کے انسانوں کی حکومت ہے؟ کیا وجہ ہے کہ اعلیٰ عمدوں کی شاہراہ وہ تنظیم ہے، جس میں وطن پرسی، تدبراور ضمیر کا گزر نہیں؟ کیا وجہ ہے کہ بدا خلاقی اور سیاسی فریب اتنے عام ہونے پر بھی عوام کو غیظ و غضب یا کسی عملی اقدام کی طرف ماکل نہیں کرتے؟ کیا وجہ ہے کہ حکومت کا اہم ترین فریضہ آج جرائم کی بردہ پوشی اور امن کے معاہدوں کے دوران میں جنگیں لڑنا بن گیا ہے؟ کیا اس اوارے کو کلیسا اور غاندان تمذیب کی قیادت سپرد کر رہے ہیں؟

زیادہ دولت کسی قوم کے لیے مفید بھی ہے اور خطرتاک بھی۔ چو نکہ صلاحیتیں مختلف ہیں '
جول جول ایجادات جرات مند ذہنوں کی قوت میں اضافہ کرتی جاتی ہیں ' دولت کی تقسیم غیر مساوی ہوتی جاتی ہے۔ اس طرح طبقوں کا باہمی فصل بڑھتا جاتا ہے اور اس سے سیاسی نظام میں ایک تناؤ پیدا ہو جاتا ہے اور جول جول دولت بڑھتی ہے ' تعیش ' نسل کی جسمانی اور ذہنی توانائی کو منانا شروع کر دیتا ہے۔ لوگ اپنی شکیل' اپنے کام میں نہیں' بلکہ جسمانی لذتوں میں تلاش کرنے لگتے ہیں۔ تفریح کی مسرت' تخلیق کے نشاط کی جگہ لے لیتی ہے۔ مردائی کم ہوجاتی ہے اور ذہنی امراض بڑھنے تفریح کی مسرت' تخلیق کے نشاط کی جگہ لے لیتی ہے۔ مردائی کم ہوجاتی ہے اور ذہنی امراض بڑھنے جوان ادبیب نے کئی مال ہوئے کہا تھا۔

"آریخ بربریت کے اعادہ کا نام ہے۔ ایک قوم بو مادی حالات کی نامساعدت کی وجہ سے مضبوط ہو جاتی ہے "بنی بقا کی خاطراپ وطن کو چھوڑ کر کسی اور کمزور قوم کو فتح کر لیتی ہے۔ عزم اور عمل کی عاد تیں بجو نامساعد حالات میں بنی تھیں "اقتصادی خوشحالی پیدا کرتی ہیں۔ خوشحالی ہے ایک ایسا طبقہ وجود میں آ جاتا ہے 'جو جسمانی عمل کو بنظر تحقیر دیکھتا ہے اور لفیش کے فنون میں مہارت حاصل کر لیتا ہے۔ فرصت سے تھر پیدا ہوتا ہے۔ تھر 'عقا کد اور رسوم کو مٹاتا ہے 'مشاہدہ کی حاصل کر لیتا ہے۔ فرصت سے تھر پیدا ہوتا ہے۔ قرک 'تجزیہ کی مہم میں 'اجتاع کے پیچھے فرد کی خراکت پیدا کرتا ہے اور عزم عمل کو ختم کر دیتا ہے۔ فکر 'تجزیہ کی مہم میں 'اجتاع کے پیچھے فرد کی دریافت کرتا ہے۔ اپ صحت مند وظیفہ سے محروم ہو کر وہ اپنے باطن کو دیکھتا اور اس طرح انا دریافت کرتا ہے۔ اپ صحت مند وظیفہ سے محروم ہو کر وہ اپنے باطن کو دیکھتا اور اس طرح انا دریافت کرتا ہے۔ مشترک مفاد کا احساس کم ہوجاتا ہے اور شہری نہیں 'فقط افراورہ جاتے ہیں۔ دریافت کرتا ہے۔ مشترک مفاد کا احساس کم ہوجاتا ہے اور شہری نہیں 'فقط افراورہ جاتے ہیں۔ دور دراز سے 'نامساعد حالات کا مقابلہ کرتی ہوئی کوئی قوم جب کئے ہوئے جگل 'آزاد راہیں 'ہرے بھرے کھرے کھیت اور آرام کا نتیش دیکھتی ہے تو سوچنے اور آرزو کرنے لگتی ہے اور متحد ہو راہیں 'ہرے بھرے کھرے کھرے بھر جاتا ہے "۔

# ٢- تمذيب كى بقائدوام

یہ ہیں اس پیچیدہ مسئلہ کے اجزاء اور بیہ ہیں ہاری نقدیر کے متعلق ہارے شکوک ہم آریخ کے بنیادی مسئلہ ہے اب آخر کس طرح دوجار ہوں؟

آئے ہم اپ مسئلہ کی حدود قائم کریں۔ ہم یہ نہیں جانا چاہے کہ یہ کرہ ارض فنا ہو جائے گایا نہیں۔ غالبایہ فنا ہو جائے گا۔ ہم یہ نہیں پوچھتے کہ کوئی خاص قوم یا نسل ہمیشہ کے لیے قائم رہے گیا نہیں۔ غالباوہ قائم نہیں رہے گا۔ ہم یہ پوچھتے ہیں کہ کیا کوئی خاص تہذیب ایک غیر معینہ مدت تک قائم رہ سکتی ہے یا اس کی تقدیر میں بھی لکھا ہے کہ وہ بار بار تباہ ہوتی رہے؟ تہذیب کوئی مادی چیز تو ہے نہیں جو اس کرہ ارض کے کسی خاص مقام سے ہمیشہ کے لیے وابستہ رہے۔ کوئی مادی چیز تو ہے نہیں جو اس کرہ ارض کے کسی خاص مقام سے ہمیشہ کے لیے وابستہ رہے۔ تہذیب فنی خصوصیات اور تہنی تخلیقات کا ایک غیر مرئی مرکب ہے۔ اگر یہ صفات' مادی قوت کے کسی اور مرکز پر نعقل ہو جا کیں تو تہذیب باتی رہتی ہے۔ اور جب ریاست' افواج' سیاست دان اور کسی اور جود باتی نہیں رہتا اس وقت بھی یہ قائم رہتی ہے۔

ان معنول میں یہ کمنا غلط ہے کہ تہذیبیں تاہ ہو جاتی ہیں اور قومیں مرجاتی ہیں۔ یونانی تمذیب مری نہیں' فقط وہ سرزمین' جس نے مجھی ہو مراور سکندر کو بروان چڑھایا تھا'اب ایے سپوت پدا نہیں کرتی۔ یونانی تهذیب آج نظر نہیں آتی لیکن ایک اور قلمرو میں 'انسانی حافظہ کی مملکت میں یونانی تہذیب زندہ ہے۔ ہو مراب بھی اکلیز کے غیظ و غضب کے گیت گا تا ہے اور سکندر انگاکے ساحل پر بورش کر تا ہے۔ ہسائیڈ اب بھی دیماتی نفے گنگنا تا ہے اور پنڈار کھلاڑیوں کے کارناموں کو شعرو نخن کے ذریعہ خراج عقیدت پیش کرتا ہے۔ سولن قانون بنا تا ہے اور تعلیم یا تا ہے اور کلا یستحنیر 'جمہوریت کی آبیاری کرتا ہے۔ پیریکلیس ایکراگورس کی ہاتیں سنتا ہے اور ستراط کے ساتھ الیشیا کی بارگاہ میں جاتا ہے۔ انیسکلیس' پرو میتھیئس کی للکار کو فضاؤں میں بھیر ویتا ہے اور یوروپیڈیس فاتحین کو مفتوح ٹروجن قوم کے ساتھ رلاتا ہے۔ افلاطون اپنے غیر محدود جامعہ میں خاموثی سے خراماں ہے ، جمال آج بھی لا کھوں طلبا اس سے ورس حاصل کرنے آتے ہیں۔ دیوجانس اب بھی استقامت ہے اپنی شمع علم روشن رکھتا ہے اور ارسطو کا نتات کی تحلیل میں معروف ہے۔ زینو عدیوں کے فاصلہ سے اور پیش سے ہمکلام ہے اور ا یہی کیورس کیوکیش کے دوش بدوش چاتا ہے۔ سفو'ا ۔ لنکر ئیون کے ساتھ مل کر شعر کہتی ہے اور سکندریہ کا قلیدس' ار شمیدس کوریاضی کے مسائل عل کرتے دیکھتا ہے۔ یہ موت نہیں 'یہ تو نسل کی روح روال ہے۔ حافظہ اس فتم کی موت پر غالب ہے اور انسانیت کا حافظہ ' پہلے سے کہیں زیادہ متحکم اور متمول ہے۔ محض قلم کی وجہ سے نسلی حافظہ اس قدر بھرپور نہیں تھالیکن طباعت نے اسے بے عد قوی بنا دیا ہے۔ مدرسے 'اسے ہر مخص کی دسترس میں لے آتے ہیں۔ ہر روز کوئی نئی کل اس کی اعانت کرتی اور قبرستان سے کسی آواز کو زندہ کرتی ہے 'جو صدیوں تک راگ الاپتی ہے اور ان مناظر' الفاظ اور افکار کو ان کی جنم بھومی سے اٹھا کر دوسرے براعظموں میں لے جاتی ہے تاکہ لوگوں کے حافظہ کی دولت میں اضافہ ہو تا رہے۔

ہاں ، قومیں مرجاتی ہیں ، پرانے خطے بنجر ہو جاتے ہیں اور انسان اپ آلات اور اپنے نون اٹھا کر کمیں اور چلا جا تا ہے لیکن وہ اپنے حافظ کو قائم رکھتا ہے۔ اگر تعلیم نے اس کے حافظ ہی عمق اور وسعت پیدا کی ہے ، تو تہذیب اس کے ساتھ منتقل ہوتی ہے۔ وہ فظ نقل مکانی کرتی ہے۔ نئی سرز طین میں یہ لازمی نہیں کہ تہذیب اپنی بنیاد از سرنو رکھ یا دو سروں کے تعاون اور دوسی کے بغیر زندگی بسر کرے۔ ذرائع نقل و حرکت اور وسائل بیان و اظہار اسے اس سرز طین سے وابستہ رکھتے ہیں جو اس کی جنم بھومی ہے اور مادر وطن کی امداد جو نو آبادیوں کو میسر ہوتی ہے ، نوجوان ملکوں کے لیے وہی حیثیت رکھتی ہے ، جو والدین کی شفقت جوانوں کے لیے۔ وہ حفاظت کرتے ہیں ، تعلیم کے لیے وہی حیثیت رکھتی ہے ، جو والدین کی شفقت جوانوں کے لیے۔ وہ حفاظت کرتے ہیں ، انسانیت کی روح کی تخلیق ہیں۔ جب ہم لکھتے اور پڑھتے ہیں ، اشاعت اور تجارت میں مصروف ہوتے ہیں ، تار دور کی تبری ہوتی ہیں اور ساری دنیا کو وحدت کے روح کی تحلیق ہیں۔ جب ہم لکھتے اور پڑھتے ہیں ، اشاعت اور تجارت میں مصروف ہوتے ہیں ، تار رحت میں مسلک کرتی ہیں۔

اب یہ لازمی نہیں رہا کہ تہذیب مرجائے۔ ممکن ہے یہ انسان کے بعد بھی زندہ رہے اور کسی اعلیٰ تر مخلوق کی ملکیت بن جائے۔

# ۷- امریکه کامتنقبل

اس ضمن میں مزید بحث کے لیے یہ لازی ہے کہ ہم یورپ ایٹیا اور امریکہ کو علیحدہ علیحدہ زیر مطالعہ لا کیں اس لیے کہ خود یورپ ہی کا مطالعہ کرتے وقت ہمیں مختلف ملکوں میں خاصا فرق نظر آتا ہے۔ مثلاً قدرت نے انگلتان اور یورپی ممالک مثلاً روس اور دو سرے مغربی ممالک کو مختلف امتیازی صفات عطاکی ہیں۔ انہیں صفات کی بنا پر ترکیہ کا شباب نو اور اطالیہ کا عمد جدید انہیں امتیازی حیثیت دیتا ہے۔ اس عمد نو میں ممکن ہے کہ اسپی نا گر کے شوریدہ سردھارے انہیں امتیازی حیثیت دیتا ہے۔ اس عمد نو میں ممکن ہے کہ اسپی نا گر کے شوریدہ سردھاری اطالیہ کو پھراحیائے علوم کی دولت سے مالا مال کردیں۔ بہت ممکن ہے کہ روس اپنے متعدد کسانوں کو صفحی تعلیم دے کر انہیں زمین کے معدنی خزانے نکالنے پر مامور کرے اور اس طرح ایک متحکم صفحی نظام قائم کرلے اور اس کا شار دنیا کی بردی "طاقتوں" میں ہونے لگے۔ اس طرح جرمنی ک

ا نفرادی اور اجتاعی صحت اسے اس قابل بنا سکتی ہے کہ وہ دوبارہ تجارتی دنیا کی قیادت عاصل کر ا اور اگر انگتان کے عدیم المثال ارباب سیاست نے اقتصادی قوانین کے کسی پر فریب حربہ ہے ا<sub>ک</sub> کی مرافعت نه کی تو وه آہستہ آہستہ اپنی خارجی تجارت کھو بیٹھے اور پھراسے اندرونی افلاں اور بیاری سے دوچار ہونا پڑے اور فرقہ وارانہ تنازعوں میں اپنی قوت زائل کرکے اے مشرق میں اپنا اقتزار کھونارئے۔

انتیں ' قوموں کی تقدیر کو ایک ہی لپیٹ میں موضوع بحث نہیں بنایا جا سکتا۔ ہر قوم کے لیے متعقبل ایک علیحدہ روپ دھارے گا'لیکن اگر جمیں نقدیروں کی تعقیم کرنی ہے' توہم پر کہیں گے کہ انگلتان اور فرانس خیارہ کی طرف جا رہے ہیں اور جرمنی اور روس منافع کی طرف پریہ رہے ہیں اور بیر کہ بورپ بیچھے ہٹ رہا ہے اور ایشیا آگے بڑھ رہا ہے اور امریکہ بلوغت عاصل کر رہا ہے۔ تبدیلیاں آہت آہت ہو رہی ہیں۔اس صدی کے خاتمہ پر چین ایورپ کے کی ملک کے برابر صنعتی ترقی کرچکا ہو گا اور امریکہ کاروباری ذہنیت سے ثقافت ' دولت سے فن اور سیاست دانی ہے لقم و نسق کی طرف بردھ چکا ہو گا۔

سینگا غلط کمتا تھا کہ کاروباری دور' انحطاط کا پیش خیمہ ہے۔ یہ صرف زراعتی ریست کے لیے انحطاط کا باعث ہے جس کی جگہ کاروبار لیتا ہے۔ عبوری دور ایک زراعتی عمد کو پیر ۔ کیز کے ایھنز' آگٹس کے روما اور میڈیم کے فلورنس کے فعال تدن میں تبدیل کر آ ہے۔ان شہوں میں کاروبار اور صنعت کی گرم بازاری تھی اور یہ جا گیرداروں کے تصرف سے آزاد ہو چکے تھے۔ انفرادی کوشش 'تجارت اور ثقافت' ایک پھلتی پھولتی تہذیب کی منزلیں ہیں۔ اس نقطۂ نظرے دیکھئے تو ہر منزل لازی ہے۔ اس سے پہلے کیہ لوگ نظمیں لکھیں 'صنم تراشیں اور موسیقی یا فلفہ تخلیق کریں ' یہ لازی ہے کہ وہ میدانوں کو صاف کریں ' پہج ہو کیں ' معدنیات نکالیں ' گھر بنا کیں اور سر کیس تغیر کریں ' ہزاروں مشینیں چلا کیں تاکہ دولت پیدا ہو اور تخلیقی مساع کے لیے فرصت عام ہو- زندگی فریضہ اولین ہے۔ یہ اچھی علامت ہے کہ ہم اس تمول پر شرمسار ہیں 'جے ابھی فن نے آنچ نمیں دی۔ ہماری شرمساری وہ ایک جبحتا ہوا محرک ہے ،جو ممکن ہے ہمیں دولت سے تذہب لتمير کرنے پر مجبور کر دے 'ليکن ثقافتی کمتری کا احساس کميں ہمارا مرض ہی نہ بن جائے۔ پیداچی بات ہے کہ ہم یورپ کے کلیساؤں اور عجائب خانوں کی ستائش کرتے کرتے اس کے ظلم دشم 'اں کے ذہبی اور نیلی امتیازات 'اس کی عسریت اور اس کی جری بھرتی پر بھی نظر ڈال لیتے ہیں۔ » اچھی بات ہے کہ ہم محض امریکہ کی دولت ہی کی طرف نہیں دیکھتے 'جس پر یورپ کا ہر شہری رشک ہمیز نظریں ڈالتا ہے (اور ہرادیب اس کا کچھ حصہ حاصل کرنے کا خواہاں ہے) بلکہ اس کے دو<sup>لت</sup> paz Kiani مندوں کی تعلیمی فیاضی' اس کے باشندوں کے لاٹانی تجتس' علم اور ادب کے شوق کی طرف بھی ہماری نظرہے۔

سینگل بھی امریکہ نہیں آیا۔ ن ایک ایس مرزمین کے پس منظر میں لکھ رہا تھا 'جو جنگ سے شدید طور پر مجروح ہو چکی تھی۔ وہ یہ نہیں دیکھ سکا کہ امریکہ میں شاب کی علامتیں اور خامیاں ' انحطاط کے نشانوں سے کہیں زیادہ ہیں۔ ہر شخص جانتا ہے کہ ہم ابھی تک قومی عنوان شاب کے دور سے گزر رہے ہیں۔ کوئی تین سوبرس گزرے کہ ذائرین یمال آئے تھے 'اور کوئی ڈیڑھ سوسال ہوئے کہ یمال پہلی حکومت قائم ہوئی تھی۔ ایک ناپختہ ملک سے فن یا ذوق کی توقع رکھنا اسی قدر مفتحکہ خیز ہے 'جس قدر جوانوں سے مابعد الطبیعیا تی یا سیاس صحت مندی کی۔ شاب کے نشوونما میں خامیاں بھی ہوتی ہیں اور گنا ہوں کی نمائش بھی۔

اس سے پہلے کہی تاریخ میں کسی تہذیب کو اتن وسیع اقصادی بنیاد میسر نہیں آئی۔ ایک صحت مند آب و ہوا'جس میں ہر تندرست نشیب و فراز لمائے۔ ایک زر خیز زمین' بو نہری اور فنی آبیا شی کے بعد سوگنی زر خیز ہو جائے گی۔ زمین کی تہوں میں ہر فتم کی معدنیات اور تیل' ریل گاڑیاں' جن کی سرعت دنیا کے لیے مثال ہے' روز افزوں ترقی کر رہی ہیں۔ آبی راہیں' ابھی تک ریل گاڑیوں کی وجہ سے بیکار ہیں لیکن ممکنات سے لبریز ہیں۔ مسلح اور آراستہ کارخانے' موجدین' جن کی تنظیم اور مسائی کی مثال دنیا میں نہیں ملتی' سیاح اور ہواباز جو فضائی زبان میں رزمے اور جن کی تنظیم اور مسائی کی مثال دنیا میں نہیں ملتی' سیاح اور ہواباز جو فضائی زبان میں رزمے اور بوسیم ترقی کر رہی ہیں۔ صوحت' جو سائنس کی نام لیوا ہے اور بھیرت میں ترقی کر رہی ہے۔ ہم اس دولت بے پایاں کو کس طرح صرف کریں گے؟

کہیں ایبانہ ہو کہ یہ ہمیں تباہ و برباد کر دے۔ ہمیں اپنی روحوں کی صحت کی خاطراپنے آپ سے بار بار یہ کہنا چاہیے کہ فقط دولت ہی کئی قوم کو افضل نہیں بناتی' یہ گھر بنانے کی بجائے خاندان کو مٹا علی ہے۔ یہ فقط دولت ہی کرنے کی بجائے حکومت کو بداخلاق بنا سکتی ہے۔ یہ حکمت کی بجائے طاقت 'خوش خلقی کی بجائے بر تہذیبی' ذوق کی بجائے تعیش پرستی کی جبچو کر سکتی ہے۔ یہ ہمیں تخلیقی یو تان کی جگہ زوال پذیر روما بنا سکتی ہے۔ امریکہ ان دونوں میں سے کیا بننا چاہے گا؟

مارے اس مختلف نسلوں کے گھر کاکیا انجام ہوگا؟

میڈ سن گران نے صبیح کما تھا کہ یور پی حکومتوں نے اپنے قید خانوں اور پاگل خانوں کے بابیوں کو میں کو میں کے عالیشان اعلان اکثر بابیوں کو بے پروا' دولت منداور مہمان نواز امریکہ کے سپرد کر دیا۔ اس قتم کے عالیشان اعلان اکثر فضف حقیقت کے حامل ہوتے ہیں۔ ہمارے بعض مهما جرین رکیس تھے اور پچھ مجرم تھے۔ دونوں طبقے اسے ممتاز نہیں تھے اور ممکن ہے کہ اب دونوں نے ایک دوسرے کا پیشہ اپنالیا ہو۔ ماحول اور طبقے اسے ممتاز نہیں تھے اور ممکن ہے کہ اب دونوں نے ایک دوسرے کا پیشہ اپنالیا ہو۔ ماحول اور

فضا وراخت کے ساتھ طرح طرح کے فریب کھیلتے ہیں۔ یہ کہنا مشکل ہے کہ چوروں یار کیموں می اسے کسے نہر نسل جھوڑی ہے یا کس نے ہماری ترقی کے لیے زیادہ کو شش کی ہے۔

اینگلو سیکن یہاں میدان ہار رہا ہے۔ شہری سیاست اور اخلاق اور ادبی تحریکوں میں اس اللہ ختم ہوگیا ہے۔ اس نے اپنے رقیبوں کے مقابلے میں زیادہ بچے پیدا نہیں کے۔ اس نے سجا کہ اس کی صفات اس کی طاقت اور اقترار قائم رکھنے کے لیے کافی ہوں گی 'لین وقت نے اے کلست دی۔ نسلی با کیزگ جس نے ہمیں نیو انگلینڈ کا عمد عطاکیا تھا ، ختم ہوئی۔ کی سال کے بعد ثاید ہمارے مہاجر 'ایمرس کا سا انداز یا نیو انگلینڈ کے گھرانوں کی می تہذیب حاصل کر سیس۔ ابحرتی ہوئی نسلوں کی پختگی ہے پہلے ایک تابختہ انداز اور دیماتی زبانوں کا عمد آئے گا 'لیکن آخر میں ایک کوئروم ہوئی نسلوں کی پختگی ہے پہلے ایک تابختہ انداز اور دیماتی زبانوں کا عمد آئے گا 'لیکن آخر میں ایک کا جذباتی اور فویل اس ندی میں انبا پانی بھی امراح ہوگا تو شخصیت اور احساس کا و امتراج پیدا ہوگا جو شخصیت اور احساس کا و امتراج پیدا ہوگا جس کی ہمیں سخت ضرورت ہے۔ سینکٹوں اور قویس اس ندی میں انبا پانی بھائی اور ہاری نسل جو اس طرح ہو قلی میں ربط پائے گی اور ہماری نسل جو اس طرح ہو قلی میں ربط پائے گی اور ہماری نسل ماری مرزمین کی طرح متمول ہوگی۔ وہ نسل جو اس طرح ہو قلی میں ربط پائے گی وہ تہذیب عالم کا وارث بننے کے لیے لازی ہے۔

جس طرح یورپ بنگ اور انقلاب سے بربریت کی طرف لوٹ آیا ہے 'اس طرح امریکہ ہجرت اور جمہوریت کی وجہ سے وحشت کی طرف جا رہا ہے 'لیکن ہمارے یہاں ایک نئ نسل اور ایک نئ نقادت جنم لیتی نظر آ رہی ہے۔ ہماری تقدیر 'اقتصادی حالات کے ہاتھوں میں نبیک صنعت 'حکومت اور فکر کے قائدین کے ہاتھوں میں ہے۔ انہیں نظر انتخاب سے کام لیتا ہے۔
صحت مند آئین ہمیں وہ ذہنی اور لسانی حریت عطا کر سکتے ہیں 'جو ہمیں بربریت پند روا کے دور سے محفوظ کر سکتی ہے۔ مؤیل اور نمال خانہ واری کے امراض کو دور کر سکتی ہے 'او قات کار کو کم کر سکتی ہے 'برتی طاقت کو کو کلے اور غلاظت کی جگہ دے سکتی ہے 'صنعت کو شہوں کی باہر کی کار کو کم کر سکتی ہے 'مرتی طاور غلاظت کی جگہ دے سکتی ہے 'صنعت کو شہوں کی باہر کے جا سکتی ہے اور اعمار توں کو ظاہری حسن کے ساتھ واظی روشنی اور تعاون بخش سکتی ہے۔ شہری کے جا سکتی ہے۔ شہری میں دانش 'غالبا طیاروں کی امراد سے ہمارے ان گزیت شہریوں کو میدانوں اور ساملوں کو بجر باسا سکتی ہے۔ گھروں کے اخلاقی اختیار کو بحال کر سکتی ہے اور ان ذہنوں اور جسموں کو بجر صحت مطاکر سکتی ہے جو شہروں کے شورو غوغا سے مریض بن چکے ہیں۔ حکیمانہ فیاضی ہمیں ثقافتی اقدار کی بیا اور جا معوں کی ضرور تیں پور کا بیتی ہے۔ ہمارے مروز تیل پور کا جو نین چاہئیں۔ ہم رحقیراور اعالی تعلیمی اوارے کے مدرسوں کی شخواہوں میں اضافہ ہوتا جا ہیں۔ نقابی جو نہیں۔ ہم رہن ہم کی طرح کے خوف اور اندیشے کو دخل نہیں ہوتا چا ہیے۔ ہمیں ہزاروں تیل ہم راستہ میں کی طرح کے خوف اور اندیشے کو دخل نہیں ہوتا چا ہیے۔ ہمیں ہزاروں

مقابلے اور انعامات اور لاکھوں وظیفوں سے طلبا میں نقابل ' مطالعہ اور تخلیق کی محرکات پیدا کرنی عامین سے چاہئیں۔ تحقیق میں سائنس سے پوری آزادی سے کام لینا چاہیے لیکن اس کے فوجی اور صنعتی استعمال پر پابندیاں عائد کر دینی چاہئیں۔ ان فنکاروں کو پوری آزادی دینی چاہیے جو ہماری تجارتی اور تعلیمی محمار تنمیں بناتے ہیں اور ہمارے عظیم محنین کو یہ چاہیے کہ لوگوں کو تعلیم دیں اور ہم شام مہذب موسیقی نشر کرکے لوگوں کی روحوں کو برگزیدگی کی دولت سے آشنا کر دیں۔

میں بیہ الفاظ لکھ رہا ہوں اور مجلی منزل سے اعلیٰ موسیقی کی لریں اٹھ رہی ہیں۔ یہ بیتھوون کی موسیقی ہے۔ یہ کتنا بڑا معجزہ ہے کہ ایک ایسے مخص کے دل کی آواز' جو مدت ہوئی مرچکا ہے' زمان و مکان کی حدود کو عبور کرکے لا کھوں روحوں کو صحت اور زندگی بخش رہی ہے۔ یہ عظیم الثان

موسیقی ہے۔ اس میں ایک مکمل عمد کا اندوہ 'آر زواور نرم دلی پنہاں ہے۔
موسیقی ہے۔ اس میں ایک مکمل عمد کا اندوہ 'آر زواور نرم دلی پنہاں ہے۔
موسیقی ختم ہو گئی۔ ابھی ٹیلی فون کی تھنٹی بجی ہے۔ ایک دوست 'اس روحانی حن کا'جو
آسانوں سے اس کے گھر میں نازل ہوا ہے اور ایک مردہ فخص کے پراسرار سفرشب کا ذکر کرنا چاہتا
ہے 'جس میں اس نے ہزاروں بے نور آنکھوں کو روشنی بخشی ہے اور اب بھی کمرہ تالیوں کی ان
آوازوں سے گونج رہا ہے جو اس عظیم فنکار کی خدمت میں خراج تحسین پیش کرنے کے لیے بجائی

گئی تھیں۔ آیئے ہم بھی اپنے دلوں کا احساس تشکر اور جذبہ محسین اس گونج میں شامل کر دیں۔



حصه ہفتم فلسفہ سیاست

باب ہفدہم آزادی کے محاس

### ۱- شراب اور آزادی

سے بات بڑی جرت انگیز ہے کہ دنیا کی سیاست اور اقصادیات میں قدامت پر سی کوفتح اور اقصادیات میں قدامت پر سی کوفتح اور اوب اور فن کے میدانوں میں آزادی کی جیت ایک دو سرے ہم آبگ نظر آتی ہیں۔ ہم نے اپنی حکومت کی باگ ڈور ان لوگوں کے ہاتھوں میں دے دی ہے جو قدیم خداوندان صنعت کے پرستار ہیں اور ہم نے کچھ عرصہ کے لیے آقا اور مزدور کے تعلقات میں کسی سے تجربہ کے تصور کو بھی پس پشت ڈال دیا ہے۔ ہم نے ان سرکاری افروں کے گرد مقبولیت کسی سے تجربہ کے تصور کو بھی پس پشت ڈال دیا ہے۔ ہم نے ان سرکاری افروں کے گرد مقبولیت کا بالہ تصینچا ہے 'جن کی ممتاز ترین صفت بزدلی اور کم ہمتی ہے۔ ہم باغیوں اور مسلوں کو اس قدر تحقیر کی نظرے دیکھتے ہیں کہ اب ان پر ظلم و تشد د بھی روا نہیں رکھتے۔ دنیا کی حکومتیں حزم واحقیاط کی پابند بین کر بے بس ہو کر رہ گئی ہیں۔ زندگی میں اگر کوئی تبدیلی ہوتی ہے تو وہ ارادی نہیں ہوتی 'س اچانگ ہو جاتی ہے۔

مین مقام جرت ہے کہ سرکاری دنیا میں ندرت سے اس قدر اجتناب کے باوجود ادارے میں مقام جرت ہے کہ سرکاری دنیا میں ندرت سے اس قدر اجتناب کے باوجود اداری اس تدر معسول میں اخلاقی اور اولی جدت کی بحربار ہے۔ ہر طرف قدیم عقیدے اور اخلاقی اقدار کی اس تدر

Shahbaz Kiani

تفکیک اور تردید ہورہی ہے کہ ہر پرانہ سال ہزرگ کو اس میں قیامت کے آٹار دکھائی دیے ہیں۔
سائنس سمجھتی ہے کہ اس نے تدامت پرئی پر فتح پال ہے اور اپنی فتح کے فشہ میں اس میکا تکی تقییدہ
کو ہوئے جو ش اور سرشاری کے ساتھ اپنا رہی ہے 'جو زندگی کے علاوہ ' ہر چن کی توجیہ کر سکتا ہے۔
جوان خود اعتمادی کے نشے سے سرمست ہیں کیونکہ ان کے پاس دولت ہے اور ان کے پاتھوں میں وہ
قلم ہے جس کی طراوش اخباروں کے صفحات کو زینت بخشی ہے۔ اوب ہر متحد اصول کی خلاف
ورزی کرتا ہے اور ہر متحد نقاد ہر بیباک تجربہ کی تعریف میں رطب انسان ہے۔ کوئی مخص کلا کی
کتابوں کی تعریف کرنے کی جرات نہیں کر سکتا۔ شاعری اور مصوری میں انتقاب آفری ای محل کے
متداول ہے جس طرح سیاست میں رجعت پندی اور رواج پر سی۔ اسٹیج نے نسوانی جسم کی کیمیائی
صفات دریا فت کر لی ہیں۔ کپڑے جمالیاتی احباس کے زیر اثر "فنکارانہ پر بنگی "کا مظریں۔ اور
شراب 'جو بھی رسوائے عالم تھی' اب ہر نداک کا موضوع' اور ہر مہذب گھرائے اخباز

ہم اس مفتکہ خیز تضاد کی توجیہ کیو کر کر سکتے ہیں؟ اس کا ایک سب ہماری دولت ہے۔ وی دولت جو ہمیں سیاسیات میں قدامت پرست بناتی ہے اور اخلاق میں انقلاب کی بیمائی عطا کرتی ہے۔ جب کیسے دولت سے پر ہوں تو رہبانیت اس قدر ناممکن اور دشوار بن جاتی ہے جتنی انقلاب پرستی' پارسائی' شراب کے نشہ میں بدست ہلاک نہیں ہوئی تھی۔ اس کی جان سونے چاتھی کی ذہر نے لی تھی۔

یہ حالت کی حد تک ہارے داول کی مضاد کیفیتوں سے پیدا ہوئی ہے۔ ایک ہی دون بیک آزادی کی سرمتی بھی چاہتی ہے اور ضبط و لظم کے تحفظ کی بھی خواہاں ہے۔ ایک ہی ذہن بیک وقت توانائی اور خوف کی دھوپ چھاؤں میں جتا ہے۔ فرد اپنی آزادی پر ناز کر آئے اور پولیس کا سمارالیتا ہے۔ بھی ہم ذاتیت کے پرستار بن جاتے ہیں اور بھی آمریت کے شاخواں۔ امریکہ میں بالخصوص ہم آزادی سے خاکف دکھائی دیتے ہیں۔ ہارے آباؤ اجداد گواخلاق کے محالے میں مختی سے روایتی انداز کے پابند تھے لیکن سیاست میں آزاد رو تھے۔ وہ اخلاق کا احرام کرتے تھے لیکن ریاست ہی آزاد رو تھے۔ وہ اخلاق کا احرام کرتے تھے لیکن ریاست سے دست و گربیاں ہوجاتے تھے اور ہم ریاست کو خدا سیجھتے ہیں الیکن اخلاق کو کوئی اہمیت نہیں دیتے۔ ہم اخلاق کے محالے میں لذت پرست ہیں لیکن ریاست کے لاکھوں قوائین کی متابعت کرتے ہیں۔ گو ہم سیاست کے غلام ہیں لیکن اخلاق نظر سے ہمیں رطل گرال کی متابعت کرتے ہیں۔ گو ہم سیاست کے غلام ہیں لیکن اخلاق نظر سے ہمیں رطل گرال کی متابعت کرتے ہیں۔ گو ہم سیاست کے غلام ہیں لیکن اخلاق نظر سے ہمیں رطل گرال کی متابعت کرتے ہیں۔ گو ہم سیاست کے غلام ہیں گئن اخلاق نظر سے ہمیں رطل گرال کی متابعت کرتے ہیں۔ گو ہم سیاست کے غلام ہیں گئن اخلاق نظر سے ہمیں رطل گرال کی متابعت کرتے ہیں۔ گو ہم کی آزادی کا ذکر کرتا ہے تو اس کا اشارہ ذہن کی طرف

نمیں' پید کی طرف ہو تا ہے۔ امریکہ کی فیڈریش آف لیبرنے کئی برس ہوتے انتقاب کی دھمی دی تھی۔ اس دھمکی کی بنا آزاد تجارت نہیں بلکہ ممانعت شراب تھی۔ آج امر کی شری کا آزادی کا تصوریہ جاہتا ہے کہ ہر شریف انسان کو شراب سنے کی آزادی حاصل ہو اور ہر معزز مورت اوری طرح آزاد خیال ہو۔ یہ بات ان کے زریک اہم نہیں کہ ایک بولستانی مماجر کے تھا کی دجے میاچیوزش کی ایک عدالت نے اے سولی بر چڑھانے میں مکوئی کر شیس اٹھا رکھی تھی۔ یا چسلواتیا میں یرامن جلسوں کی ممانعت ہے۔ قدامت یرسی کے پیرانہ سال نمائندے \*جو پیھائے کے خوف اور الم كوطفلانه دينداري كي مدوے كم كرنا چاہتے ہيں ' ہر جگہ يہ قانون چش كررے ہيں كه حياتيات کی سائنس کو غیر قانونی قرار دے دیا جائے اور ڈارون اور اس کے تصورات پر قانونی پابندیاں علیہ كردى جائيں۔ اگر شراب ينے كى آزادى قائم رے ' آزادى افكار جنم ميں جائے۔ بادہ نوشی سلے اور فلفہ بعد میں۔ ہماری آزادی قانون نہیں چھین رہا ہے۔ ہمارے ذہنوں کا بے ضرر تسامل اس کا ذمہ دار ہے۔ مقرر معیاروں کے مطابق تعلیم ' برھتے ہوئے ہجوم اور اجماعی تحریکیں ہمیں شخصیت ' كردار اور انفرادي فكرے محروم كر رہى ہيں۔ جول جول كرده بڑھ رے ہيں فرد شخے جاتے ہيں۔ ذرائع اظہار کی فرادانی نقل اور پیروی کو آسان بنا رہی ہے۔ بندریج ہم سب ایک جیسے ہوتے جا رہے ہیں اور ہم سب کولباس'اطوار واخلاق'گھر کی آرائش اور ذہنی بکسانی'ایک طرح کالطف و سرور محسوس ہوتا ہے اور ب بات تو خدا ہی بہتر جانتا ہے کہ جاری اخلاقی آزادی بھی میس آگ طرح کی نقالی ہی تو نہیں اور شراب بھی سوزاک کی طرح شاید ای لیے فیشن میں داخل ہو گئی ہے کہ اس کے بغیرانیان کی محمیل نہیں ہوتی۔ لیکن تھوڑی بہت بغاوت بھی بسرطال جمود سے بھتر ہے۔ ممكن ہے كه آزادى كايد نشه مارے ذہنوں ير چھا جائے اور فكر كوانا معمول بتا لے۔ يد اچھى بات ے کہ ہم جری تعلیم اخلاق کی مرافعت کرتے ہیں۔ شراب کی فقط اس لیے ممانعت کرتا کہ چند لوگ بدست ہو کر بدعنوانیوں پر اتر آتے ہیں'ہاری حکومت کی بے بضاعتی کا اظہار ہے۔جب حکومت چند احقوں پر قابو نہیں یا سکتی' تو سب کو احتی بنانا عَاہتی ہے۔ تہذیب شراب کے بغیرنا ممکن ہے۔ تنذیب ضبط نفس کے بغیر نامکن ہے اور جہاں آزادی سیس وہاں ضبط نفس وم نسیس بار سکتا۔ مو فکونے کما تھا کہ وہ چزیں 'جن کی خودداری ممانعت کرتی ہے آگر قانون ان کی ممانعت کی تصدیق نہ ارے تو وہ زیادہ حد تک منوع رہتی ہیں۔ اگر ہم اعتدال کی تبلیغ ہر اس رقم سے نصف خرج کرتے ، جو ہم نے ممانعت شراب کی پابندی کروائے پر صرف کی ہے تو ہم شاید اس وقت عک ایل بوری قوم کونشے نفرت کرنے والی قوم بنا کے ہوتے۔ آئے ذرا ہم ان کی بھی سنس جو ہر تھم كى آزادى كے نام ليوا ہيں۔ ممكن ب ان كى باتيں ہميں تقويت دے كر كچھ دير كے ليے اپنان

گنت قوانین فراموش کرنے کی طرف ماکل کردیں اور ہم کھے دیر آزادی کے پرستاروں کی معیت میں آزادی سے سرکر سکیں۔

### ۲- آزادی کاملک

اس ضبط و لظم کا بیشتر حصہ جو آج انسانیت پر حاوی ہے' قانون کا رہین منت نہیں۔ اس کا سرچشمہ زندگی کے اجتماعی اصول اور انسان کی فطرت ہے۔ یہ سرچشمہ حکومت کے وجود سے پہلے بھی موجود تھا اور آج اگر حکومت ختم کر دی جائے تب بھی باتی رہے گا۔ ایک انسان کا دوسرے انسان کا محتاج ہوتا اور ایک کا دوسرے کے ساتھ تعاون کرنا انسانی فطرت ہے۔ نہ ہب گروہوں کا ایسان کا محتاج ہوتا اور ایک کا دوسرے کے ساتھ تعاون کرنا انسانی فطرت ہے۔ نہ ہب گروہوں کا ایک دوسرے سے ربط وہ رشتہ ہے جو لوگوں کو بچھار کھتا ہے۔ در حقیقت معاشرہ اپنے لیے وہ سب پچھ کرتا ہے' جے حکومت سے منسوب کیا جاتا ہے''۔

یہ ساری یا تیں جو آئی غیرر می بے باکی اور سادگی کے ساتھ کی گئی ہیں ' آخر کس کی کی ہوں گئی ہیں ' آخر کس کی کی ہوں ؟ ہیں ؟ یہ باقیں کا مبلغ اور دو بر اعظموں کا معمار تھا۔

امریکہ کا یہ والٹیرا گریزی زبان میں اس صدی کی ترجمانی کر رہا تھا' جے احیائے علوم کی صدی کتے ہیں۔ کیونکہ "عمد خرد" میں ' جب اقتصادی طاقت بے کار اور بے عمل رئیسوں کے ہاتھوں سے زندہ ول آجر طبقہ کے قبضے میں آئی تو ہر روایت متزائرل ہوگئی۔ ہر رسم ٹوٹ گئے۔ ہر واہمہ نے انسان پر اپنی گرفت و میلی کر دی اور انسان نے اپنے آپ کو پہلی مرتبہ آزاد محموس کیا۔ ایسا معلوم ہو آٹھا کہ ہنگائی طور پر' ماضی نے حال پر سے اپنا تسلط ہٹا لیا ہے۔ بورلون کا پیرانہ سال خاندان برائے نام حکومت کر آٹھا۔ کلیسا اس ساج میں' جہاں تشکک کا دوردورہ تھا اور جہاں پاوری بھی خردمندی کا نمان اڑاتے تھے۔ دیسات میں قوی' لیکن شہوں میں بے بس تھا۔ ہر قانون کی گرفت میں گئی آئی تھی' ہراصول پر تھید ہوتی تھی۔ کی خوف یا تذمیم کے بغیر فن اور کردار کے ہر معیار کی ظلاف ورزی ہوتی تھی۔ سے وہ عمد تھاجی میں روسونے ریاست کو ایک "برائی" قرارویا تھا اور جیمان کیا تھاکہ وہ حکومت برتن ہے' جو کم سے کم حکومت کرتی ہے۔ یہ عمد فرد معید تھا۔

انسانی تاریخ کے آغازے انسان نے اجتماعی پابندیوں کے خلاف بغاوت کی ہے اور انسان کی فطری بربریت نے ہر قانون کو اپناد عمن سمجھا ہے۔ روسونے کما تھا "قوانین 'جائیداور کھنے والوں کے فطری بربریت نے ہر قانون کو اپناد عمن سمجھا ہے۔ روسونے کما تھا "قوانین نے کمزوروں پر نے بوجھ کے حق میں مفید ہیں لیکن بے زر لوگوں کے لیے مفرت رسال۔ قوانین نے کمزوروں پر نے بوجھ لاود دیے اور تواناؤں کو زیادہ توانائی بخش۔ انہوں نے انسان کی فطری آزادی کو بھیشہ کے لیے ساب

كرليا۔ جائداد اور غيرمسادي تقتيم كے قانون كو ازلى اور ابدى مقام عطاكيا۔ ايك چالاك عمل غصب کو ایک اٹل حق بنا دیا اور تمام نسل کو' مزدوری' غلامی اور اندوہ کے بوجھ تلے دبا دیا۔ سب انسان آزاد پیدا ہوئے تھے اور آج وہ ہر جگہ زنجیروں میں جکڑے ہوئے ہیں"۔ یہ امرغور طلب ہے کہ تا جر طبقہ کے نصب العین نے آزادی کی وہ طلب پیدا کی جو فردیت کوایک دل آویز سیای فلفہ بناتی ہے۔ایم ممتھ نے یہ کہاتھا کہ قوموں کی دولت کا انحصار' فرد کی آزادی پر ہے۔ میرایو اور دوسرے مفکرین کا یہ خیال تھا کہ فطرت کو تجارت اور صنعت کے لظم و نق کی آزادی دے دین چاہے اور مربرٹ پنرنے بیشم اور سٹوارٹ مل کی آزاد روایت کی پیروی میں ریاست کو تحلیل کرتے کرتے فقط ایک مرکزی نقطہ بنا دیا تھا' جو اس کی جا کداد کی محافظ تھی۔ مفکرین ساست نے متوسط طبقہ کی اس طلب کو منطقی حد تک پہنچا دیا کہ ہمیں جا گیرداروں کے نیکسوں 'خاندانی بادشاہوں اور رئیسی خود پندی سے نجات مل جانی چاہیے۔اگر صنعت اور تجارت کی آزادی مفید ہے تو سیاست اور اخلاق میں بھی آزادی ہونی چاہیے۔ گوڈون کو یہ یقین تھا کہ انسانی فطرت قانون کے بغیر نظم و نسق قائم رکھ سکتی ہے۔ سب قوانین منسوخ کر دیئے جائیں تو انسان ذہن اور کردار میں وہ ترقی کرے گا جو اس سے پہلے ممکن نہیں تھی۔ شلے نے ان خیالات کو اس وقت شعر کا عامہ بیناہ' جب ان کے مصنف نے انہیں مسترد کر دیا تھااور اس نے گوڈون کی بٹی کے ساتھ ان خیالات پر عمل کرنا شروع کر دیا۔ وطن پرست کھٹے نے فرد کو کا نتات کی جڑاور پھول قرار دیا اور حقیقت کو ایک ایسے ذہن کی تخلیق سمجھا جو خارجی اشیاء سے بے تعلق ہے۔ سرنرنے 'جو

ایک لڑکوں کے جامعہ میں پڑھا تا تھا'اس فوق البشر کے تصور میں سکون قلب محسوس کیاجو ریاست کے بندھنوں سے آزاد ہوگا!" ریاست کا فقط ایک ہی مقصد ہے اور وہ ہے فرد کی آزادی پر حدیں قائم کرتا۔ اے مطبع کرتا اور ایک عمومی حیثیت پر لے آنا۔ ریاست ای عالت میں قائم رہتی ہے کہ فرد کو اس کے اختیارات عاصل نہ ہوں۔ "اپنے آپ کو سربلند کرو تو ریاست تمہارا پیچا چھوڑ دے گی"۔ نیطشے نے یہ احتجاج کرتے ہوئے کہ میں نے بھی سٹرز کی تحریرات نہیں پڑھیں سٹرز

کے عقائد کی تبلیغ کی۔

زرتشت کہتا ہے "ونیا میں کہیں ابھی تک انسان موجود ہیں لیکن ہمارے یمال فقط ریاستیں ہیں۔ ونیا میں جتنی بلا کیں ہیں 'ریاست ان سب میں زیادہ سرد مهر ہے۔ وہ سرد مهری ہے جھوٹ بولتی ہے اور یہ جھوٹ مسلسل اس کے زہن سے نکاتا رہتا ہے"۔ ریاست کہتی ہے "میں عوام ہوں" یہ بات سفید جھوٹ ہے؟ خالق اور تقمیر کرنے والے وہ تھے جنہوں نے عوام کی تخلیق کی اور انہیں ایک عقیدہ اور ایک محبت کے رہتے میں خسلک کیا۔ یہ خالق زندگی کے خدمت گزار

تھے۔ان کے مقابلے میں وہ لوگ تخریب کے بانی ہیں 'جولوگوں کے لیے دام بچھاتے ہیں اور اس دام کو ریاست کا نام دیتے ہیں۔ لیکن ریاست ہر نیک وبد کی زبان میں دروغ کو ہے جو کچھ وہ کہتی ہے ' جھوٹ ہے۔ جو کچھ اس کے پاس ہے ' چرایا ہوا مال ہے۔ جمال ریاست ختم ہوتی ہے ' وہی حقیقی انسان کی ابتداء ہے۔ میرے دوستو! جمال ریاست ختم ہوتی ہے ' ذرا اس نقط پر نظر ڈالو 'کیا حمیس وہاں فوق ابشر کی قوس قزح اور بل کا جلوہ نہیں دکھائی دیتا؟"

آزادی مطلق کی بیر آرزوعالم گیرہ۔ سقراط کے تلاندہ میں سے کلبی فطری زندگی کو آئینی حکومت پر ترجیج دیتے تھے اور ار شیس کی طرح میہ چاہتے تھے کہ وہ کی اور انسان کے آقایا غلام بن کرنہ رہیں۔ رواقیوں میں سے چند مفکر اس جنت الارض کے متمنی تھے 'جمال ہر چز مشترکہ ملکیت ہو اور آئینی علا کُق کم ہوں۔ ابتدائی میچیوں میں طاقت کا استعمال ممنوع تھا اور جب تک دولت کا دور دورہ نہیں تھا' لوگ امن اور دوئی کے رشتوں میں مسلک تھے۔"اصلاح ندہب" کے عمد کا مسچی آزادی کے گیت گا آتھا اور شادی کی تمنیخ کو جنت حاصل کرنے کی طرف پہلا قدم سمجھتا تھا۔ انقلاب فرانس میں مرات اور بوف نے صبح آزادی اور شام ریاست کا اعلان کیا"۔ پروڈ ہون نے لکھا ہے کہ "انسان کی انسان پر حکومت خواہ اس کی صورت کچھ بھی ہو'غلامی ہے۔ ساج کا کمال' ضبط و نظم اور آزادی کے امتزاج ہے حاصل ہو سکتا ہے۔ کسی ساج میں انسان پر انسان کا اختیار ای نبت ہے کم یا زیادہ ہوتا ہے 'جس نبت ہے اس نے ذہنی ارتقاء کی مزلیں طے کی ہوں"۔ انقلالی روس میں ٹالٹائے نے حکومت کی تعریف یہ کمہ کر کی تھی کہ "حکومت صاحب جائداد لوگوں کا ایک اجماعی ادارہ ہے 'جو جائداد کے تحفظ کے لیے وجود میں آتا ہے "۔ باکونین نے اپنی دولت اور جائداد ترک کر کے بیے پیش گوئی کی کہ ۱۹۰۰ء میں تعلیم اتنی عام ہو جائے گی کہ ریاست ایک غیر ضروری ادارہ ہو کر رہ جائے گی اور لوگ فقط فطرت کے قوانین کی پابندی کیا کریں گے۔ کو چن نے جو ایک شریف اور آزادی پندر کیس تھا'یہ تصور پیش کیا کہ جنت الارض میں مردول اور عورتوں کو فقط ایک گھنٹہ روزانہ کام کرنے کی ضرورت ہوگی اور کی حد تک پیربات ثابت کرکے و کھا دی کہ انسان سے انسان کی فطری معاونت ہرجامع اجتاعی نظام کی بنیادر ہی ہے اور جو ہر طرح کی ریائ مجبور یوں ہے کمیں زیادہ صحت مند اور موثر ہے۔ انگلتان میں ولیم مورس نے حکومت کی تعریف بوں کی کہ وہ ایک خوش گوار عدم ہے جہاں پارلین کے ایوان بہشت کی کھاد کا ذخیرہ جمع كنے كے ليے استعال كيے جاتے ہیں۔ امريكہ میں ايمرین نے كماكہ "ميرے ليے ابی فطرت كے قانون کے علاوہ اور کوئی قانون مقدس نہیں اور میری نظر میں صرف وہ حق محترم ہے جو مجھے فطرت نے عطاکیا ہے"۔ وینمین نے کماکہ "حکومت اس وقت کی تیاری کا نام ہے 'جب انسان اینے آپ پر خود حکومت کریں گے "اور تھورونے اپنی خوبصورت پنسلیں بناتے ہوئے کما "میں خوشی ہے اس اصول کو قبول کرتا ہوں کہ وہ حکومت بھترین ہے جو کم سے کم حکومت کرتی ہے۔ اس کا مطلب سے ہے کہ وہ حکومت بھترین ہے جو حکومت نہیں کرتی اور جب لوگ اس طرح کی حکومت کے لیے تیار ہوں گے توانہیں اس قتم کی حکومت مل جائے گی"۔

#### ٣- مزاجيت

آزادی کے اس دلیرانہ مسلک کے متعلق آخر ہم کیا کہیں؟ اجتماعی نظام کماں تک فطری ہے اور کتنی مدت تک وہ قانون کے سمارے کے بغیر چل سکتا ہے؟ انسان کو کس حد تک آزادی مل عتی ہے؟

انسانی معاملات میں ہرمصنوی چیز کا ایک فطری مافذ ہے اور اس طرح کی ہرفطری چیز کا ایک فطری مافذ ہے اور اس طرح کی ہرفطری چیز کا ایک نشود نما مصنوی ہوتی ہے۔ اظہار فطری ہے لیکن زبان مصنوی۔ ندہب فطری ہے اور کلیسا مصنوی۔ ساج فطری ہے اور ریاست مصنوی۔ زبان اور دین کی طرح قانون کی اطاعت بھی اجتائی تعلیم اور تدریس کے ذریعہ حاصل ہوتی ہے۔ یہ انسانی جبلتوں سے پیدا نہیں ہوتی۔ اس لیے ہر شخصیت میں بھشہ دل کی آرزو اور قانون کے خوف کے درمیان ایک پیم کشکش جاری رہتی ہے۔ اس لیے باغی اجتائی مقبولیت کے سمارے کی مصنوی اور تکلیف وہ پابندی کی خلاف ورزی کرنے میں ایک خاص لذت حاصل کرتے ہیں۔ ہم فطر تا بد نظمی کو پند کرتے ہیں لیکن تعلیم ہمیں لظم و ضبط سکھا کر شہری بناتی ہے۔

اگرچہ جریم روح میں ہماری حیثیت اختثار پند وحثیوں کی ہے ، لیکن کی حد تک ہم میں فطرتا یہ صلاحیت بھی موجود ہے کہ نظم اور نفاست کو پند کریں۔ اجتماعی زندگی انسان کے مقابلے میں فعریم تر ہے۔ اونی حیوانوں میں بھی اجتماع کی مقدیم تر ہے۔ اونی حیوانوں میں بھی اجتماع کی صلاحیت موجود ہے اور اس میں تقتیم کار کا رواج بھی ہے۔ چیو نیٹوں اور شد کی تھیوں کی زندگ ملاحیت موجود ہے اور اس میں تقتیم کار کی برستری مظہر ہیں۔ فطرت اجتماعی زندگی میں اس تقتیم کار کے اصول کے فطرت کے اس تقتیم کار کی برستری مظہر ہیں۔ فطرت اجتماعی زندگی میں اس تقتیم کار کے اصول کے ماتحت محلوق کی جسمانی ساخت میں بھی فرق پیدا کرتی رہتی ہے اور ضرورت کے مطابق اس میں مستثنیات سے بھی کام لیتی ہے۔ چنانچہ کتا اس طرح کے مستثنیات میں ہے ایک ہے جو گوشت خور جانوروں کے ذمرے میں شامل ہو کر بھی اس قدر سلیم الطبع ہے کہ اے پالتو جانوروں میں سب جانوروں کے ذمرے میں شامل ہو کر بھی اس قدر سلیم الطبع ہے کہ اے پالتو جانوروں کو الٹے پلٹے ہیں جانوروں کو آلئے پلٹے ہیں جانوروں کو الٹے پلٹے ہیں اور دے انہیں کوئی بڑا کیڑا نظر آتا ہے کہ ہمادریاس بند کیڑوں کی جبتو میں پھروں کو الٹے پلٹے ہیں اور جب انہیں کوئی بڑا کیڑا نظر آتا ہے تو سب اس کے گرد جمع ہو جاتے ہیں اور لوٹ میں شرکت اور جب انہیں کوئی بڑا کیڑا نظر آتا ہے تو سب اس کے گرد جمع ہو جاتے ہیں اور لوٹ میں شرکت

کرتے ہیں۔۔۔۔ خطرہ کے وقت بھینے 'بھینسوں اور 'پھڑوں کو ربو ڑکے اندر دھکیل دیتے ہیں اور باہر رہ کر حملہ کی مدافعت کرتے ہیں۔ خطرہ کی حالت میں گھو ڑے سرجو ڑکر اور ٹائلیں باہر رکھ کر ایک وائرہ بتا لیتے ہیں جس طرح گال قوم کے لوگ جنگ کے وقت عور توں کو در میان میں رکھا کرتے ہیں وائرہ بتا لیتے ہیں جس طرح گال قوم کے لوگ جنگ کے وقت عور توں کو در میان میں رکھا کرتے ہیں ایسے نہولین کے ذہمن میں بھی بے بسول کا تحفظ تھا جب اس نے اہرام مصری جنگ میں کہا کہ وقت کے اس اتحاد میں حیوانی اجتماع نے جنم لیا مقاور اس کے ذریعہ انسانیت میں ایک اجتماعی جبلت پیدا ہوگئی۔

اس فطری بزم پندی کے ساتھ خاندانی تعاون کو شامل کر لیجے تو ایک فطری اجماعی نظام کا تصور زیادہ قابل قبول ہوجا تا ہے۔ ڈارون کہتا ہے کہ "اجماعی جبلت اس وقت پیدا ہوتی ہے 'جب یجے خاصی مدت تک والدین کے پاس رہیں"۔ انسانیت کی برادری تاریخ کی طرح قدیم ہے۔ یہ بزاروں خفیہ جماعتوں اور گروہوں کو زندگی بخشتی ہے۔ ونیا میں شاید ہی کوئی ایساو حثی موجود ہو'جس نے بھی بھی انسانیت کے ساتھ ایک جسمانی تعلق اور ربط محسوس نہ کیا ہو' فطری دوست واری کے ساتھ والدین کی تکمیداشت ہمیں امداد باہمی پر ماکل کرتی ہے اور دوسروں سے ہمدردی مجبت کی ساتھ والدین کی تکمیداشت ہمیں امداد باہمی پر ماکل کرتی ہے اور دوسروں سے ہمدردی مجبت کی طرح فطری اور والدین تحفظ کی طرح عالگیرہے۔ کانٹ جران تھا کہ ونیا میں جس قدر رحم دیل ہے' اس قدر انسان کی کی ہے۔ یہ غالبًا اس لیے کہ رحم دلی' فطری ہمدردی کی ایک شکل ہے اور انسان شعور اور خرد سے پیدا ہوتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ عور تیں مردوں کے مقابلے میں زیادہ کم انسان شعور اور خرد سے پیدا ہوتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ عور تیں مردوں کے مقابلے میں زیادہ کم میل پند اور نبتا زیادہ رحم دل ہیں۔

اجتاع ان فطری اور اقتصادی بنیادوں پر استوار ہو کر فرد میں وہ اجتائی عاد تیں رائے کر تا ہے ، جو بالا خر فطرت ٹانیہ بن جاتی ہیں اور یہ فطرت ہر قانون سے زیادہ لقم و نسق کی ضامن بنتی ہے۔ ہم جتنے زیادہ زندہ رہیں 'اشنے ہی زیادہ بزم پند ہوتے جاتے ہیں اور ہمایوں کے لیے ہماری رواداری اسی حد تک بڑھی جاتی ہے۔ ہم زیادہ نقال اور رسم و رواج کے زیادہ پابند ہو جاتے ہیں اور ان پابند یول کے زیادہ خوگر 'جو تمذیب کو طاقت کی نہیں' عادت کا مختاج بنا دیتی ہیں۔ بر منظم اور ان پابند یول کے زیادہ خوگر 'جو تمذیب کو طاقت کی نہیں' عادت کا مختاج بنا دیتی ہیں۔ بر منظم نفیاتی طاقت فرد کو اجتامی رشتوں میں جو ژنا چاہتی ہے۔ کلیسانے اپنی ابتداء ہی سے ان اظافی مواعظ کی یو چھاڑ کر دی 'جن کا تھو ڑا ساائر 'اس کی دینیاتی اساس اکھڑجانے کے بعد بھی باتی ہے۔ مواعظ کی یو چھاڑ کر دی 'جن کا تھو ڑا ساائر 'اس کی دینیاتی اساس اکھڑجانے کے بعد بھی باتی ہے۔ جول جول جول دول والدانہ اور کلیسائی اختیارات کم ہوتے گئے 'مدرسہ ان کی جگہ لیتا گیا۔ یہ بظا ہر فرد کو اقصادی اور فنی فتوحات کے لیے تیار کرتا رہا لیکن خاموشی سے یہ اس کے اظافی پر یوں اثر انداز ہوتا رہا کہ وہ اس حکومت کو راس آ جائے جس کے باتحت وہ زندگی ہر کرتا ہے۔ مدرسہ اس کی ساخت میں اجتاع کی مخصوص عاد تیں اور اخلاق پیدا کرتا ہے اور ہوے انکسار کے ساتھ تاریخ کی ساخت میں اجتاع کی مخصوص عاد تیں اور اخلاق پیدا کرتا ہے اور ہوے انکسار کے ساتھ تاریخ کی ساخت میں اجتاع کی مخصوص عاد تیں اور اخلاق پیدا کرتا ہے اور ہوے انکسار کے ساتھ تاریخ کی

عواں صداقتوں کو اس طرح چھپا تا ہے کہ اپنی قوم کا ماضی اس قدر در خشاں اور پر اجلال نظر آتا ہے۔
کہ انسان اپنی قوم کے جاہ و جلال میں اضافہ کرنے کی خاطر ہر ممکن قربانی کرنے کو تیار ہو جا تا ہے۔
اگر مدرسہ یہ کام نہ کر سکے یا فرد ہجرت کر کے اس سے فرار کرے تو اخبار اس کام کو جاری رکھیں اگر مدرسہ یہ کام نہ کر سکے یا فرد ہجرت کر کے اس سے فرار کرے تو اخبار اس کام کو جاری رکھیں سے ایک اور ہیں کہ ہرذ ہن تک «خبریں" پہنچ جاکمیں سے ایجادات 'شہری اجتماع سے اس امر میں تعاون کرتی ہیں کہ ہرذ ہن تک «خبریں" پہنچ جاکمیں سے۔

اوران کے بین السطور جوعقا کد ہوتے ہیں وہ لوگوں میں رس بس جائیں۔ جب ہم ان اڑات پر نظر ڈالتے ہیں تو اچھے کردار کی طرف رجحانات اس قدر اٹل ہیں کہ انسان میہ سوال یوچھ سکتا ہے کہ اخلاق پھیلانے کے لیے قوانین کی کیا ضرورت ہے؟ ساج ' فردے زیادہ صلیت رکھتا ہے۔ ممپلووکز کہتا ہے "انسان وہ اجتماع سوچتا ہے 'جس کا وہ ایک حصہ ہے "۔ اس کا ضمیر بھی اس کے اجتاع کی آواز ہے۔ نپولین نے کہا تھا کہ "انسان 'اخلاقی اور مادی حالات کی پیداوار ہے"۔ حیاتیاتی وراثت کی بنا پر ہم اپنے حیوانی ماضی سے وابستہ ہیں۔ اجتماعی وراثت کی بنا پر اور روایات کو اپنالینے کی عادت کی بتایر ہم اپنے انسانی ماضی سے وابستہ ہیں اور استحکام کی قوتیں ہاری جلوں میں اس قدر رجی ہوئی ہیں کہ ہمیں ریاست کے مصنوعی اخلاق کی ضرورت ہی نہیں۔ چو تکہ یہ اڑات ہارے حساس ترین عمد لعنی بچین میں کام کرتے ہیں' ہم ان پر ایک تحکش کے بعد ہی قابویا کتے ہیں۔ جس سے ہارا ذہنی توازن معرض خطر میں آجا آ ہے۔ جب ہم ایے زمانہ اور اینے ملک کے اخلاقی اصولوں کو خیرباد کہتے ہیں تو ہم پر ایک غریب الوطنی کی سی اندوہ ناک کیفیت جیا جاتی ہے اور جب ہم کوئی محفوظ قتم کی زندگی بسر کرتے ہیں تو وہ انہیں راہوں پر ہوتی ہے ؛ جنیں ماضی نے ہمارے لیے تراشا ہے۔ مطمئن لوگ وہ ہیں جواینے اجتماع کے اطوار واخلاق اور اصول و قواعد کو بلاحیل و حجت اختیار کرتے ہیں اور اجتماعی زندگی میں کسی اتمیاز کے بغیرجذب ہو جاتے ہیں اور سردگی کے امن میں جو محبت کی غنودگی کی مانند ہے ، مم ہو جاتے ہیں۔ اجماعی زندگی جتنی دسیع اور عظیم ہوگی' فرد کو وہ اس حد تک اس بات پر مجبور کرے گی کہ وہ ہر معمولی ی بات میں بھی اپنی انفرادیت کو مٹا دے۔ آخر کار ایک وسیع آبادی 'ایک غیر متحرک جم بن جاتی ہے۔ اجتاع کی فطری قدامت پندی 'ریاست کی خود پرسی سے بردھ جاتی ہے۔ فرد جو اجتاع کا عکس ہو آئے تعلیم د رضا کا اتا خوگر ہو جاتا ہے کہ قانون کی پابندیاں اور سزائیں غیر ضروری معلوم ہونے لگتی ہیں اور ہم و تعی طور پر اس عقید ہ کے نظمی کے حامی بن جاتے ہیں 'جس کے اکثر پیروؤں کو ہم جلا وطن کردیے بن تدكرديم بن يا سولى يرج ماديم بن-

# ۳- آزادی کی مشکلات

ہمیں مطمئن رہنا چاہیے کہ اس فلفہ آزادی میں بہت سے نقائص ہیں۔ یہ فلفہ فاقتوروں کے تشدد کو کسی حد تک نظرانداز کرتا ہے جو جری حکومت ریاست کی تفکیل کرتی ہے، وہی حکومت ریاست کی عدم موجودگی میں اعلانیہ اور تھلم کھلا اور زیادہ الم اور اہتری کے ساتھ لوگوں پر جبر کرے گی۔ تہذیب کسی حد تک ظالم کے ظلم پر پابٹریاں عائد کرکے ضبط و نظم پیدا کرتی ہے۔ اس بین الاقوامی تعلقات کی نزاکت 'طاقتوروں کے درمیان پر بیار کے ممکنات کو ظاہر کرتی ہے۔ اس نظام میں صرف چھوٹی ریاستیں نیک ہیں۔ ستراط نے ارشیس سے کہا کہ اگر انسانوں میں زندگی بسر کرتے ہوئے تم یہ سوچو کہ حاکم اور محکوم کے تعلقات ختم ہوجائیں تو تم یہ دیکھو گے کہ طاقتور کس طرح کمزوروں کو غلام بنا لیتے ہیں۔ ہر نئی ایجاد طاقتور کے ہاتھ کو مضبوط کرتی ہے اور سٹک دل خرے کرزوروں کو غلام بنا لیتے ہیں۔ ہر نئی ایجاد طاقتور کے ہاتھ کو مضبوط کرتی ہے اور سٹک دل زیرک بے وقوفوں نیک اور کرور لوگوں پر اس ایجاد کی مددے زیادہ تعرف حاصل کر لیتا ہے۔ زیرک بے وقوفوں نیک اور کرور لوگوں پر اس ایجاد کی مددے زیادہ تعرف حاصل کر لیتا ہے۔ زیرک بے وقوفوں نیک اور کرور لوگوں پر اس ایجاد کی مددے زیادہ تعرف حاصل کرتی ہے۔ یہ زیرک بے دفیقت ہے 'لین اجماع' اعلیٰ قدروں پر استوار نہیں ہوا بلکہ اس کی بنیادانسانی فطرت پر ردہ یوشی کی ایک کو شش ہیں۔

پھروہ اجتاعی محرکات 'جن پر فطری نظام کھڑا ہے۔ ان انفرادی جبلوں سے کمیں زیادہ کرور
ہیں۔ جو حصول دولت 'پیکار اور غلبہ سے متعلق ہیں جو ہارے اقتصادی نظام کی تہہ ہیں کار فرہا نظر
آتی ہیں۔ حتیٰ کہ آزادی کی پکار بھی اس دل سے اٹھتی ہے 'جو خفیہ طور پر طاقت کا بھوکا ہے۔ انسانی
صیاد کی اس بھوک کی وجہ سے آزادی پر پابنریاں عائد کی گئی ہیں۔ جولوگ کی حد شک کمزور ہیں 'وہ
اکٹریت کے خیالات کے زیر اثر فرد کی آزادی کو کم کرنا چاہتے ہیں کہ کمیں یہ ظالم و مظلوم کی باہمی
کشاکش انقلاب کی صورت اختیار نہ کر لے۔ آزادی کی پہلی شرط اس کی پابندی ہے۔ زندگی متضاد
قوتوں کے درمیان ایک توازن ہے۔ انسان اپنی صلاحیتوں کے اعتبار سے ایک دو سرے سے اس
قدر مختلف ہیں کہ پابندیوں کے بغیران کے قدر تی اختلافات استے زیادہ ہو جا کیں گئر کہ انسانیت
قدر مخترک تقیم کی نذر ہو جائے گی۔ اہل فرانس نیولین سے محبت کرتے تھے کیونکہ آمریت کا
پابند اور پیر ہونے کے باوجودوہ ہر صورت میں ذاتی صلاحیت اور نقافت کی قدر کرتا تھا اور اس نے
پابند اور پیر ہونے کے باوجودوہ ہر صورت میں ذاتی صلاحیت اور نقافت کی قدر کرتا تھا اور اس نے
بابند اور پیر ہونے کے باوجودوہ ہر صورت میں ذاتی صلاحیت اور نقافت کی قدر کرتا تھا اور اس نے
بابند اور پیر ہونے کے باوجودوہ ہر صورت میں ذاتی صلاحیت اور نقافت کی قدر کرتا تھا اور اس نے
بابند اور پیر ہونے کے باوجودوہ ہر صورت میں ذاتی صلاحیت اور نقافت کی قدر کرتا تھا اور اس نے
بابند اور پیر ہونے کے باوجودوہ ہر صورت میں ذاتی صلاحیت اور نقافت کی قدر کرتا تھا اور اس نے
بہم زیادہ پند کرتے ہیں۔

اس لیے آزادی کے عمد عبوری دور ہوتے ہیں اور پابندی رواج اور تنظیم کے دوروں

کے در میان محض و تفین جاتے ہیں۔ وہ اس وقت تک قائم رہتے ہیں' جب تک غلبہ کے لیے دو خلامیاں محض و تفین جاتے ہیں۔ وہ اس وقت تک نظام دو سرے پر غالب آجا تا ہے تو آزادی ختم موجاتی ہے۔ گوئی چیز بھی آزادی کے لیے اتنی مملک نہیں' جتنا کہ انقلاب۔ ایک عینی بشر کاعظیم حرین المید اس کے نصب العین کی شخیل ہے۔

کیا ہے وجہ ہے کہ آریخ میں جہاں کہیں بھی کوئی ایسانظام رونما ہوا'جو انسان کی فطری دولت واری پر استوار تھا'وہ تھوڑے عرصہ کے بعد ہی ریاست کے مصنوعی اور جری سانچہ میں ڈھل گیا؟ ہے ایک وسیع مسئلہ ہے اور اس کا ایک جواب نہیں ہو سکتا۔ لیکن یقیناً اس کی ایک وجہ ہے کہ خاندان کی جگہ فرد' ساج اور پر اوار کی اکائی بن گیا۔ بظا ہر خاندان' بچہ کی تکمداشت اور پرورش کے معالمہ میں بھی اپنے حقوق کھو رہا ہے۔ فرزندانہ اوب اور برادرانہ وفاکی جگہ جدید روح نے فقط وطن پر سی گوا ہا اعلی اغلاق بنا لیا ہے۔ اپنے وظا کف سے محروم ہو کر' خاندان گل سرارہا ہے۔ بقا فقط خود بہتا افراد کے جھے میں آئی ہے' جو ایک مشتر کہ غلامی میں خود مختار ہیں۔ جب آ قاغیر مرئی ہو تھا تی معلوم ہو تی ہے۔

اس کے ساتھ ساتھ شہروں میں لوگوں کا اجتماع 'ہسائیگی کے آواب کو ختم کر رہا ہے۔ خود
پندی کا ہر محرک اجتماع کی گمنای میں آزاد ہے۔ سادہ دیساتی زندگی کی طرح جہاں فطری نظام قائم
ہندی کا ہر محرک اجتماع کی گمنای میں آزاد ہے۔ سادہ دیساتی زندگی کی طرح جہاں فطری نظام تا کم سازی کی
ہندی کو گون شرورت محسوس نہیں ہوتی۔ جہاں فطری نظام کمزور ہے 'وہاں آ کین سازی کی
افراط ہے۔ ویاست 'فطری نظام کی جگہ لے رہی ہیں۔ زندگی کی برحتی ہوئی پیچیدگی نے ہمیں ایک پیچیدہ
افراط ہے۔ ویاست 'فطری نظام کی جگہ لے رہی ہیں۔ زندگی کی برحتی ہوئی پیچیدگی نے ہمیں ایک پیچیدہ
کی کا جمد بنا ویا ہے اور ہم ہے اجزاء کی وہ خود اختیاری چھین لی ہے 'جو ہمیں اس وقت میسر تھی'
کی کا جمد بنا ہے اور ہم ہے اجزاء کی وہ خود اختیاری چھین لی ہے 'جو ہمیں اس وقت میسر تھی'
ہی خاندان اقتصادی طور پر ایک خود مختار اکائی تھا۔ سیاسی اور صنعتی آزادی ختم ہو رہی ہے اور
اخلاقی ایتری پڑھ رہی ہے۔ خاندان اور نہ ہب اب ساجی نظام کی بنیاد نہیں رہے۔ اس لیے انسان
میں فطری شہط و نظم کی طرف سے جو انحراف روز افزوں ہے 'صرف قانونی تشدہ کی مددے کم ہو سکتا

آگر پیدادار کے آلات وہی رہتے جو ہماری بربری سادگی کے زمانہ میں تنے تو ریاست اس قدر سیب اور فرد شکن بھی نہ بنتی۔ اس وقت ہر مخص کے پاس اپنے آلات ہوتے اور وہ اپنے مالات پر قابد پاسکتا۔ اس کی آزادی کی اقتصادی پناہ قائم رہتی اور سیاسی آزادی سیاسی مساوات کی طرح آیک بے معنی لفظ بمن کرنہ رہ جاتی لیکن ایجادوں نے آلات کو زیادہ پیچیدہ اور زیادہ قیمتی بنا دیا۔
اس نے انسانوں کی قدر کو مشینوں کو استعال کرنے کی المیت سے جانچنا شروع کر دیا اور بالا خر آلات کی ملکیت چند لوگوں کے ہاتھ میں آگئی۔ خود کفاجی ختم ہوگئی اور آزادی 'محض سیاست دان کا ایک قویل بن کر رہ گئی۔ جس کے مزار پر ہم اکثر پھول چڑھاتے ہیں۔

ہر طرف ہے ہم نشود نما کی ان موجوں کی ذدھیں آگئے ہیں جو قدیم اور فطری آزادی کو بہا

کر لے گئیں۔ ہمارے صنعتی تعلقات استے اہم ہیں کہ انہیں انفرادی اختیار کے سرد نہیں کیا جا

سکتا۔ بعض وظا نف 'مثلاً نقل و حرکت الیات اور ذرائع اظمار استے قوی ہیں کہ آئی پابندیوں کے

بغیروہ کسی وحشی در ندہ کی طرح ساری صنعت کو جاہ کرسکتے ہیں۔ کج پوچھے تو یہ بات غنیمت ہے کہ یہ

وظا نف ریاست کے اختیار میں ہیں۔ اگرچہ ہمارے عمد میں ہرریاست کو نااہل جانب دار اور

بداخلاق ہوتا ہوتا ہوتا ہے۔ خالبا اقتصادی زندگی کا ہراہم شعبہ قوی اختیار میں ہونا چاہیے اور صافع اور

خریدار کے درمیان ہررشتہ غیرزمہ دار افراد کے تسلط سے آزاد ہونا چاہیے۔ پیداوار ہر صورت

آزاد رہنی چاہے۔

جب یہ تعلقات اور رشتے انسان پر منی ہوں گے تو صانع اور خریدار کے رشتے انسانی ہوس سے تعلق نظر آزاد ہوں گے۔ اقتصادی امراض اور ان دلالوں سے نجات حاصل کر کے جو مہاد کے رشتوں کو سخت بنا رہے ہیں اور ہمارے عمد دولت میں ہماری صنعت کو تباہ کرنے کی کوشش کر رہے ہیں۔ ہماری صنعت بھلے بھولے گی۔ انفرادی کوشش زیادہ آزادی ہوگ۔ امداد باہمی کے اوارے ہمارے بیٹ سرمایہ داروں کے حملوں سے محفوظ رہیں گے اور آزادی اس طرح تربیت حاصل کر کے پہلے سے زیادہ گری اور متحول ہو جائے گی۔

### ۵- جيفرين کاتصور رياست

جم نے ریاست کی جمایت اور حق میں جو کچھ کما ہے 'اس میں ایک طرح کا جرشامل ہے۔

اس لیے جیفرس کا وہ تصور حکومت 'جس میں حکومت کا عمل دخل کم سے کم ہو تا ہے۔ اپنی ساوہ

دلکشی کی بنا پر دل میں اپنی جگہ بنا لینا ہے اور ہرنیا قانون روح کی خود اختیاری کی توہین کے متراوف

ہے۔ لقم آزادی کا آیک وسیلہ ہے۔ خود نصب العین نہیں۔ آزادی کی قدر وقیمت ہے اندازہ ہے۔

کیو تکہ وہ نشود نما کا آیک ایم وسیلہ ہے۔ جیسا کہ کو سے نے کما تھا جب ہم زندگی میں مختلف چیزوں کی
قدر متعمین کرنے لگتے ہیں تو بالا خر مخصیت کی اہمیت سب سے مقدم ہوتی ہے۔ ریاست انسان کے
لیے بنی تھی۔ انسان ریاست کے لیے نہیں۔ وراثت کا مقدم اختلافات کا تحفظ تھا اور ہر رواج کی

نظیر کی شکست کا نتیجہ ہے۔ ارتقاء اختلاف اور انقلاب کے سمارے پھلتا پھولٹا ہے۔ اجتماعی ارتقاء ضبط و آئین کے ساتھ ساتھ اختراع اور تجربہ کا طالب ہے۔ تاریخ غیر ممخصی قوتوں اور وحثی گروہوں کے علاوہ عظیم ذہنوں اور اختراعوں کے ذریعہ آگے بڑھتی ہے۔

اگر ہم اپنی اقتصادی زندگی کی صدبندی کرنا چاہتے ہیں تو ہمیں ذہن کی آزادی کی اور زیادہ حفاظت کرنی چاہیے۔ ذہنی آزادی ایک حفاظت کرنی چاہیے۔ ختنی جسمانی آزادی ایک حفاظت کرنی چاہیے۔ ختنی جسمانی آزادی ایک حیوان کو ہوتی ہے۔ حیوان کو قید کر دیا جائے تو وہ بھی اپنی اسیری پر مطمئن نہیں رہتا اور برابر بھینی کے ساتھ آزادی کی راہیں تلاش کر تا رہتا ہے۔ ان قابل رخم اسیروں کو اور ان کی ان نگاہوں کو جن میں آزادی کی تمنا افردگی بن کر چھائی ہوئی ہے 'ہم بغیر رنج و غم کے کسی احساس کے دیکھتے اور خاموش رہتے ہیں۔ غالبا ای بے حسی کی سزا ہے کہ قدرت نے ہم سے وہ آزادی چھین لی ہو جو اور خاموش رہتے ہیں۔ غالبا ای بے حسی کی سزا ہے کہ قدرت نے ہم سے وہ آزادی چھین لی ہو جو کیا نہیں ہارتے تھے لین انہیں قید کر کے انہیں ہارتے تھے لین انہیں قید کر کے انہیں اور شکوہ نہیں کرتے تو ان مقید حیوانوں کی آرزدؤں کا اندازہ کس طرح کر جب ہم خود بھی اسیر ہیں اور شکوہ نہیں کرتے تو ان مقید حیوانوں کی آرزدؤں کا اندازہ کس طرح کر بیا۔

ایک چینی ضرب المثل ہے کہ جب کوئی قوم بہت سے قوانین بنانے شروع کر دے تو یہ سجھ لوکہ اس پر بردھاپا آ رہا ہے۔ قدیم تھورین ہرنے قانون کے ناکام مجوز کو سزا دیتے تھے۔ کیونکہ وہ آزادی پر غیر ضروری پابندیاں عائد کرنا چاہتا تھا۔ ہم نے سنا ہے کہ امریکہ کے آئین ساز سال میں کوئی سولہ ہزار قانون بناتے ہیں اگر یہ صحیح ہے تو ہم ایک چوروں کی قوم ہیں۔ جے قانون کی نمیں تعلیم کی ضرورت ہے۔ کا نگریں کے اجلاس امیروں اور غریبوں دونوں کے لیے خوف کا سرچشہ ہیں اور غالبًا اس خاموش احرام کی 'جو ہارے دلوں میں صدر کولج کے لیے تھا' وجہ یہ نہی کہ وہ بادشاہ اور غالبًا اس خاموش احرام کی 'جو ہارے دلوں میں صدر کولج کے لیے تھا' وجہ یہ نہی کہ وہ بادشاہ انگستان کی طرح فقط اپنا مشاہرہ وصول کر تا تھا۔ جب وہ کی قانون پر خط شمنے کھنچتا تو لوگ ممنون انگستان کی طرح فقط اپنا مشاہرہ وصول کر تا تھا۔ جب وہ کی قانون پر خط شمنے کھنچتا تو لوگ ممنون موت ہوتے۔ ممکن ہے کہ یہ قانون اچھ رہے ہوں لیکن ایک اچھا قانون بھی قانون ہے اور اس کی میت برکوئی باتم نہیں کر تا۔

اگراس سے یہ ظاہر ہوتا ہے کہ ہماری اخلاقی لا آئینی میں بھی اتن بڑی برائی نہیں 'جتنی کہ وہ لوگ سجھتے ہیں جو دو سروں کو نیکی کی تلقین کر کے اپنے ضمیر کو آسودہ کر لیتے ہیں تو یہ مفروضہ ہے کہ ہماری بہت سی بداخلاتی دیانت کی شکل اختیار کر لیتی ہے۔ ہم یو ڑھے بھی اپنی مفلس جوانی میں بدعنوانیاں کرتے تھے۔ ہم تخلیہ میں گناہ کرتے تھے اور بزم میں پارسا شکلیں لے کے جاتے تھے۔

آج كل كے جوان پردہ دارى كے اتنے ماہر نہيں اور اپنے گناہوں كو بڑھا چڑھا كربيان كرتے ہيں۔
ان كے گناہ سطحى ہيں اور وفت كے ساتھ ساتھ دھلتے جائيں گے۔ تجربہ انسانوں كو اتنا پختہ بنا دے گا
كہ وہ توازن اور حيا كو بحال كر عكيں۔ ہم لوگوں كو شراب نوشى كى عادت ہے اى طرح روك كتے
ہيں كہ انہيں اس سے باز رکھنے كى كوشش نہ كريں۔ اگر برہنگى آج منظر عام پر نظر آتی ہے اور جنسی
تحریک نے جنسی خوابوں كی جگہ لے لی ہے تو كيا ہوا؟ عادت آہتہ آہتہ 'مناسبت كو بے كيف كر
دے گی اور لباس كو آر زو كے التباسات بيدا كرنے كے ليے بحال كرنا بڑے گا۔

جوانوں کی اس عظیم الثان بغاوت کے برعکس بڑھے صرف قوانین کے متعلق سوچ رہے ہیں۔ ہر بردل اور حاسد آواز امریکہ کے آئین سازوں کو پکارتی ہے کہ اخلاق کی حفاظت کو۔ کیونکہ چند ہوسناکوں نے اسٹیج کو جلب منفعت کی خاطر تاپاک کر دیا ہے۔ تھے ہوئے لوگ یہ مطالبہ کرتے ہیں کہ ہرفلم اور ڈرامہ عام نمائش سے پہلے قانون کی نظروں کے سامنے پیش کیا جائے 'لیکن ہمارا خیال ہے کہ پہلے ہی پولیس کو یہ اختیار تھا کہ وہ تاپاک کو دور کرنے کی خدمت انجام دے۔ نئی پابندیاں عاکد کرنے کی ضرورت نہیں تھی۔ رائے عامہ افراط تفریط کو ختم کرنے کے لیے کافی ہوار کسی قانون سے زیادہ موثر ثابت ہو گئی ہے۔ میں اس وقت جب امریکہ نے حقیقی معنی میں اپنا ادب افن اور اپنا ڈرامہ پیدا کرنا شروع کیا ہے 'ہم نے پارسائی کا لبادہ اوڑھنے کی کوشش کی تو ادب 'اپنا فن اور اپنا ڈرامہ پیدا کرنا شروع کیا ہے 'ہم نے پارسائی کا لبادہ اوڑھنے کی کوشش کی تو ہمارے لیے طار لز دوم کرامومل سے بہتر ثابت ہوگا۔

خوش قسمتی سے زندگی جوانوں کا ساتھ دے رہی ہے اور جوانی زندگی کا۔ ممکن ہے ہاری اولاد خود کشی کو اپنا شعار بنا لے اور کھیلوں کو فلفہ علم پر ترجے دیے گئے اور شراب پینے سے پہلے دعا ما نگنا ضروری ند سمجھے لیکن دیکھنے کی بات بیہ ہے کہ ہمارے زمانہ کے نوجوان کس قدر صحت منداور خوش ذوق ہیں۔ جوانوں کو خوش رہنا چاہیے۔ بہت جلدی وہ بوڑھے ہو جا کیں گے اور جم کی علالت انہیں نیک بنا دے گی۔ اگر اظالق ہنگای طور پر ضعیف ہو جا کیں تو علم و حکمت کے اضافہ سے ان میں خود بخود تو انائی آ جائے گی۔ جیسا کہ ستراط نے کہا تھا ہمیں منع کرنے کی بجائے تعلیم دی جائے ہیں۔ مثال کی اصلاح منظور ہے تو پہلے اپنا کردار بہتر بنا کیں۔ مثال کی اواز اتن اونچی ہوتی ہے کہ اس سے آگے درس کی آواز منائی نہیں دیتی۔ اجتماع کے لیے ہم بہترین چزیہ کر سے جیس کہ اس سے آگے درس کی آواز بنی نہیں دیتی۔ اجتماع کے لیے ہم بہترین چزیہ کرسے جیس کہ اس قوانین سے پا یہ زنجیرنہ کریں۔ بلکہ اپنی زندگیوں کو برداشت 'مخل اور خودداری سے آراستہ کریں۔ ایک شریف انسان کا صرف اپنا بلکہ اپنی زندگیوں کو برداشت 'مخل اور خودداری سے آراستہ کریں۔ ایک شریف انسان کا صرف اپنا

اخلاق ہو تا ہے۔ وہ وفت ضرور آئے گا۔ جب لوگ یہ سمجھنے لگیں گے کہ حکومت کا اہم ترین فریفر آئین سازی نہیں بلکہ تعلیم دیتا ہے ' قانون نہیں مدرے بنانا ہے۔ ایک زیریک استاد کی طرح ایک عظیم سیاست دان' معلومات کے ذریعہ راہبری کرتا ہے اور ممنوعات اور فرامین کے ذریعہ تشدد طلب نہیں کر تا۔ اس کا اصول ہو گا۔ تعلیم پر کرو ژوں خرچ کرو 'جریر ایک دمڑی نہیں۔ ریاست جو امن پند کسانوں پر ظالم گذریوں کے حملوں اور ٹیکسوں سے پیدا ہوئی تھی'شاید پھرایک سربلند قوم ك عظيم قيادت كاذمه لے لے۔ جس طرح كه اس نے پچھ مدت كے ليے اينونائينيس كے عهد ميں کیا تھا۔ ہمیں اپنی نسل کی طرف سے مایوس نہیں ہونا چاہیے کہ ہماری حکومت ہمیشہ سیاست دانوں کے ہاتھوں میں رہے گا۔ ہرروز علم میں اضافہ ہو رہا ہے۔ ہرروز ثقافت کا سرمایہ بڑھ رہا ہے اور ساری انسانیت پر چھا رہا ہے۔ بہت جلدی انسان ان کم علم انسانوں کو برداشت نہیں کریں گے، جنیں ہم نے اتنے مبرو محل کے ساتھ اتن مدت تک برداشت کیا ہے۔ ہارے بچوں کے بچ ماری آغوش پرورش میں پروان چڑھ کرائے اپنے حکام کا نتخاب ہم سے زیادہ بمتر طریقہ پر کریں گے۔ وہ آئین سازوں کا نہیں'اچھے استادوں کا مطالبہ کریں گے۔ وہ تنظیم نہیں'علم مانگیں گے۔ وہ تشدد اور جرکے ذریعہ نہیں' بلکہ ذہانت کی عمومیت اور توسیع کے ذریعہ امن اور نظم و نتق حاصل 205



## باب ہشدہم کیاجمہوریت ناکام رہی ہے؟

#### ا۔ جمہوریت کے ماغذ

جہوریت جس کا بقول مو فشکو کے بنیادی اصول نیک ہے ' دولت اور بارود سے پیدا ہوئی۔
توپوں اور بندو قوں نے جاگیرداری نظام کو پارہ پارہ کر دیا۔ جاگیردار شمواروں کو پیادہ فوج کا شکار بنایا
اور جنگ میں آقا اور غلام کو مساوی درجہ عطاکیا اور نیٹاغورس کے بعد تعداد کو پہلی بار ایک بلند
مقام دیا۔ سکے اور قرض نے تجارت اور اجتماع دولت کی راہیں آسان کردیں۔ اس نے تجارت کے
مرکزوں کے قریب بھرے شہر آباد کے اور بندرگاہوں پر ایسی آبادیاں قائم کیں جو جاگیرداری کا
مقابلہ کر سکتی تھیں۔ اس نے ایک بے کار رئیست کے مقابلے میں ایک توانا اور قوی تجارتی طبقہ
پیدا کیا جو اپنی اقتصادی قوت کے مطابق سیاسی اقتدار حاصل کرنے کا خواہش مند تھا۔
والٹیراور روسواس انتلاب کے رہبر تھے اور انہوں نے آزادی اور مساوات کے نعروں کو

والنیراور روسواس انتلاب کے رہبر تھے اور انہوں نے آزادی اور مساوات کے لحمول کو تبول عام بخشا اور ان کی لے پر متوسط طبقہ سیاسی غلبہ کی طرف قدم اٹھانے لگا۔ ابتدا میں آزادی کا مفہوم جا گیرداری ظلم سے نجات حاصل کرنا تھا اور مساوات کا مفہوم رئیسوں اور پادر یوں کی لوث کھسوٹ میں تجارتی طبقہ کی شرکت تھی۔ گمان غالب ہے کہ شروع میں برادرانہ سلوک کا مفہوم بھی ہوگا کہ رئیسوں اور پادر یوں کے محلوں تک سربایہ داروں' تا جروں' قصابوں' نان بائیوں اور مشعل سازوں کی آسانی سے رسائی ہو جائے۔ ان لفظوں کے ساتھ ہر مفہوم دابستہ کرنے والوں کو شبہ بھی نہیں تھا کہ سب بالغوں گوا ہے احاطے میں لے لیس گے۔ عور تیں تو بالحضوص ان کے دائرہ مفہوم میں شامل نہیں تھیں۔ انہیں تھا کہ عور تیں اور مزدور ہرگزیہ نہیں سمجھیں گے کہ دائرہ مفہوم میں شامل نہیں تھیں۔ انہیں بھین تھا کہ عور تیں اور مزدور ہرگزیہ نہیں سمجھیں گے کہ دائرہ مفہوم میں شامل نہیں تھیں۔ انہیں بھین تھا کہ عور تیں اور مزدور ہرگزیہ نہیں سمجھیں گے کہ دائرہ مفہوم میں شامل نہیں تھیں۔ انہیں بھین تھا کہ عور تیں اور مزدور ہرگزیہ نہیں تعجھیں گے کہ دائرہ مفہوم میں شامل نہیں تھیں۔ انہیں بھین تھا کہ عور تیں اور مزدور ہرگزیہ نہیں سمجھیں گے کہ دائرہ مفہوم میں شامل نہیں تھیں۔ انہیں بھین تھا کہ عور تیں اور مؤدوں اور ان اصطلاحوں کا اطلاق ان پر بھی ہو تا ہے۔ جمہوری نظریہ کے خالق روسوکا خیال تھا کہ عور توں اور اور ان اصطلاحوں کا اطلاق ان پر بھی ہو تا ہے۔ جمہوری نظریہ کے خالق روسوکا خیال تھا کہ عور توں اور

جائیدادنه ریخے والے لوگوں کو سای قوت اور اقتدار حاصل نہ ہو۔ یہ دونوں طبقے روسو کے نزدیک عوام کے زمرہ میں شامل جمعیں تھے انتقاب فرانس کی اسمبلی کے قانون کی رو سے بالغ مردوں کے سمر س حصہ کو رائے دہندگی کی اجازت نہیں تھی۔ پہلے ہماری ریاستوں میں سے بعض میں رائے دہندہ کے لیے تھوڑی بہت جائنداد کا مالک ہونا لازی تھا لیکن اینڈریو جیکن کے عمد میں یہ حالات بدل گئے۔ابتداء میں اور اب بھی جمہوریت کا مفہوم متوسط طبقہ کی حکومت ہے۔ چند اور اسباب ہے بھی اقتصادی اسباب کی معاونت کی۔اصلاح زہب کی تحریک نے اس باغیانہ انفرادے کے لیے راستہ صاف کیا جو اخوت انسانی کے جمہوری تصور میں مضمر ہے۔ تعصب اور وہم پر تی کے خلاف سائنس دانوں اور مفکروں کے حملوں کی جتنی زیادہ اشاعت ہوئی' لوگوں نے جنت پر کورانہ عقیدہ رکھنے کی جگہ اس ارضی جنت پر بھروسہ کرنا شروع کر دیا'جس میں دانا اور احمق دونوں مسرت اور طاقت میں برابر کے شریک ہیں۔ صنعتی انقلاب نے لوگوں کو جانچنے کے لیے حب نسب نہیں بلکہ تخلیقی قوت کو معیار بنایا حکومت کے اخراجات نے بادشاہوں کو اس بات پر مجبور کیا کہ وہ تجارت چشہ لوگوں کی طرف رخ کرس اور اونی مجالس آئین ساز کو زیادہ سے زیادہ طاقت دیں۔ طاقتور گروہوں کی ایمی رقابت نے رائے دہندوں کی تعداد میں اضافہ کیا۔ تاکہ غالب گروہ کا غلبہ قائم رہے۔ جب آ قاؤل میں چوٹ بڑی تو عوام ابھرے۔ جب مردول میں چھوٹ بڑی توعورتوں کی قوت اور اٹر میں اضافہ ہوا۔ اب ہم سب اس دلدل میں الجھ کررہ گئے ہیں اور سوال سے ے کہ کون جمیں اس دلدل سے باہر تکالے جب کہ سب کے سب اس دلدل میں تھنے ہوئے ہیں۔ جب یہ اسباب بورپ میں ہر سر عمل تھے اور انہوں نے انگستان ' فرانس اور جرمنی میں ۱۷۸۸ء ٔ ۸۹ کاء اور ۱۹۱۸ء میں انتقاب بیدا کیے اور ۱۹۱۷ء میں انقلاب روس کا پہلا دور جاری کیا۔ امریکہ کی جمہوری نشودنمانے ان کی تحریک کو سمارا دیا۔ ہمارا ۷۷۷اء کا انقلاب جو اب دور کے و حواول کی طرح سانا معلوم ہو تا ہے ؟ انگستان کے خلاف محض نو آبادیوں کی جنگ نہیں تھی۔ یہ غالبًا باہرے آنے والی رئیست کے خلاف متوسط طبقہ کی جنگ تھی۔ یہ ان ساسی زلزلوں کے سلسلے ك ايك كرى تھى جنول فے مغلى دنياكى اجماعى سطح كو الث لميث كر ركھ ديا اور جاكيردارانه ریست کویارہ یارہ کرکے ہر جگہ عوامی حکومتوں کی داغ بیل ڈالی تھی۔

جس طرح کسانوں کی بعادتوں نے یورپ میں نوابوں پر سرمایہ داروں کی فنح کو آسان تر بنا دیا۔ اس طرح ہمارے ملک میں آزاد زمین کی فرادانی سے متوسط طبقہ کا عروج آسان ہوگیا تھا۔ جمہوریت' امریکہ کو راس آئی۔ کیونکہ امریکہ نے ابتداء ہی مساوات اور آزادی سے کی۔ اشتمالیت کی طرح جمہوریت تمذیب کے ابتدائی مراحل میں زیادہ واضح ہوتی ہے اور بعد کی پیچیدہ اور تغیش پند منازل میں نظر نہیں آئی۔ ڈی ٹوک ول ۱۸۳۰ء میں یمال کی اقتصادی مساوات کو دیکھ کر جران ہوا تھا۔ کا گرس سے مطالبہ کرو تو زشن مل جاتی تھی۔ جمہوریت اسی وقت حقیق تھی ، کیونکہ سیاسی مساوات کسی حد تک اقتصادی مساوات پر جنی تھی۔ جو لوگ اپنی زمین پر رہتے تھے ، اور اپنی زندگی کے حالات کو بدل سکتے تھے ، شخصیت اور اخلاق کے مالک تھے۔ یہ لوگ صحیح معنوں اور اپنی زندگی کے حالات کو بدل سکتے تھے ، شخصیت اور اخلاق کے مالک تھے۔ یہ لوگ صحیح معنوں میں جمہوریت محض رائے دہندگی کی آزادی تک محدود نمیں تھی۔ ان لوگوں نے جیفرسن کو صدر بنایا۔

وہ جیفرین' جو ٹام پین کی طرح کڑ تھا اور اس آدمی کی طرح قدامت پند' جو ہرانیسویں سال ایک انقلاب چاہتا ہے۔ یہ وہ لوگ تھے' جنہوں نے ایمرین کی خود اعتاد فردنیت اور و ٹمین کی ملاح عوام کی بنیاد رکھی تھی۔ یہ وہ لوگ تھے جنہوں نے یورپ میں امر کی کے متعلق یہ تصوم عام کیا ملک ہو تا ہے۔ یہ تصور آج کے سیاسی حالات میں تھا کہ وہ ایک زیرک' منفرد اور مختار شخصیت کا مالک ہو تا ہے۔ یہ تصور آج کے سیاسی حالات میں اس قدر ناممکن ہے' جتنا کہ کسی جیفرین کاصدارتی عمدہ کے لیے انتخاب۔

پھر ٹانوی اسباب اثر انداز ہوتے نظر آتے ہیں۔ تقابل کی آزادی نے ہماری ریاست کے ابتدائی ایام میں خود افقیاری اور شخصیت کے پھلنے پھولنے کے سامان پیدا کیے۔ اس وقت پیشہ ور مزدوروں کی تعداد آج کل سے زیادہ تھی۔ کیونکہ آج کل تو یورپ کے غیر پیشہ ور کسانوں نے ہمارے ملک میں آگر ہمارے شہوں گی ہے ہیں پرولتاریت کی بنیاور کھی ہے۔ اس زمانے میں لوگ فقط مزدور نہیں تھے۔ کی خاص شعبہ میں کسی پیشہ کی ممارت کی بدولت انہیں افزادی شخصیت ماصل ہوئی تھی اور افزادیت کو وہ خوشگوار آزادی نصیب ہوئی تھی 'جو آج کل ہم معیاری تعلیم اور افزادیت کو وہ خوشگوار آزادی نصیب ہوئی تھی 'جو آج کل ہم معیاری تعلیم اور افزادی کے ذریعہ حاصل کرتے ہیں۔ پھر کسی حد تک دیسات میں رہنے والوں کو اپنی تنمائی اور علیحہ کی ذریک میں افزادی آزادی بھی زیادہ میسر آتی تھی اور جمہوریت سے بہرہ ور ہونے کا بھی نیادہ موقع حاصل ہو تا تھا۔ بالکل اسی طرح جسے ہماری قوی تنمائی 'ان عظیم اور محافظ سمند روں کے ذرمیان نہمیں آزادی اور تحفظ بھم پنچاتی ہے۔ یہ اور صدیا دو سرے اسباب تھے جنہوں نے مل کر درمیان نہمیں آزادی اور تحفظ بھم پنچاتی ہے۔ یہ اور صدیا دو سرے اسباب تھے جنہوں نے مل کر امرکی جمہوریت کو حقیقی بنایا۔

#### ۲- جمهوريت كازوال

لین اب بیہ سارے حالات ناپید ہیں۔ قومی علیحدگ ، تجارت ، وسائل نقل و حمل کی کثرت اور تخزیبی مشینوں کی ایجادے شم ہوگئی ہے۔ صافع ، قاسم اور خریدار کی باہمی اور مشترکہ احتیاج نے مخصی علیحدگ کا خاتمہ کر دیا ہے۔ اب جب کہ کلیس ، کلوں کو چلاتی ہیں۔ فنی مسارت محن

استثناء کی حیثیت رکھتی ہے اور سائنڈیک تنظیم نے ہنر کو محض غیرانسانی نوائز کا درجہ دے دیا ہے۔ آزاد زمین فتم ہوگئی' فقط کرایہ داری باتی رہ گئی ہے۔

آزاد تقابل انوطاط پڑر ہے۔ کچھ عرصہ تک شاید یہ نئی تجارتوں مثلاً موڑوں کی تجارت کی مقال میں زندہ رہے لیکن تقابل ہر جگہ اجارہ داری میں تبدیل ہو جاتا ہے۔ وہ دکاندار 'جو بھی آزاد تھا' آج ہر جگہ تاسم کے قلنجہ میں گرفتار ہے۔ اب وہ دکانوں کے سلوں کے آگے ہے ہیں ہو تھا' آج ہر جگہ ہزاروں اخبار بمتر طریقہ حتیٰ کہ کوئی ایسا بدیر 'جو اخبار کا مالک بھی ہے 'اب تاپید ہے۔ کیونکہ ہر جگہ ہزاروں اخبار بمتر طریقہ پر ایک ہی جھوٹ کی اشاعت کرتے ہیں۔ کاروباری سرمایہ داری 'بکروں اور ڈائر کھڑوں کی تعداد کم ہو رہی ہے 'لیکن لوگوں پر ان کا اختیار بڑھ رہا ہے۔ باغی متوسط طبقہ میں سے ایک نئی رئیست پیدا ہو رہی ہے۔ مساوات' آزادی اور اخوت اب سرمایہ داروں کے نصب العین نہیں رہے۔ متوسط طبقہ میں بھی اقتصادی آزادی مال بہ سال محدود ہوتی جا رہی ہے۔ جب آزادی تقابل' مساوات اور اجتماعی اخوت ختم ہونے گئے 'سیاس آزادی ایک فریب نظر ہے' اور جمہوریت محض ایک خوا۔۔

یہ سب کچھ انسانوں کی بدعنوانیوں کی وجہ سے نہیں ہوا' بلکہ اقتصادی نشودنما کی غیر مختی قول کی بدولت معرض وجود میں آیا ہے۔ انسان اسی وقت آزاد ہو سکتے ہیں 'جب وہ صلاحیت اور طاقت میں برابر ہوں' لیکن اس صورت میں بھی ان کی مساوات' ان کی آزادی سے جاہ ہو جاتی ہے۔ طاقت اور صلاحیت میں لازی وراثی اختلافات' اجتاعی اور مصنوعی اختلافات پیدا کردیتے ہیں اور ہر نئی ایجاد اور انکشاف سے طاقت زیادہ مضبوط اور تا توانی زیادہ تا تواں ہوتی ہے۔ مساوات ایک ور مرے اندان رشتہ ہے' ترازو کے دو پلادوں کی طرح' جنہیں ایک مصنوعی توازن نے ایک دو مرے غیر متوازن رشتہ ہے' ترازو کے دو پلادوں کی طرح' جنہیں ایک مصنوعی توازن نے ایک دو مرے کے برابر بنا دیا ہے۔ جوں جوں جوں تنظیم اور پیچیدگی برحتی رہتی ہے' مساوات کم ہوتی جاتی ہے۔ میں مضمرہ' کیونکہ اس سے وظا کف میں اختصاص اور صلاحیتوں میں اختیا کی او تا ہے اور لوگوں کو اجتماع کے نقطۂ نظر سے غیر مساوی طور پر قدر و ابمیت عاصل ہوتی ہوتی ہے۔ " مساوات' دو نظاموں کے درمیان عبوری دور کی ایک منزل ہے' جس طرح آزادی دو میں اظراف کے درمیان ایک راستہ ہے'' غور کیجئ کہ امریکہ کی ابتدائی مساوات کی طرح آزادی دو میں انظری کے درمیان ایک راستہ ہے'' عبور کیجئ کہ امریکہ کی ابتدائی مساوات کی طرح آزادی دو میں اختیا کی دور میں نظر نہیں آئی۔ رائے دیندگ کی اس میں نظر نہیں آئی۔ رائے دیندگ کی اس میں نظر نہیں آئی۔ رائے دیندگ کی اس میاوات سے کیا فائدہ' جب کہ طاقت ہی غیر مساوی طور پر منقسم ہوتی ہو اور سیاسی فیلے' لوگوں کی انٹر ہیں۔ آئی وسیع ہے کہ روہا کی آئٹریت کی بنا پر کے جاتے ہیں۔

ا قضادی مساوات کا عدم وجود ہماری سیاس منافقت اور انحطاط کی بنیاد ہے۔ لیکن اس کے علاوہ اور اسہاب بھی ہیں۔ ہم اگر انہیں نظرانداز کر دیں تو مسئلہ کی نوعیت پوری طرح سجھے میں منیں آ سختے۔ اس لیے آئے ذرا اختصار کے ساتھ اس کا جائزہ لیس۔

ان اسباب میں ہے ایک سبب امریکہ کی استعاری توسیع ہے یا سای وجود کے حجم کی مخامت ' ریاست جتنی زیادہ وسیع ہوگی' اس میں شخصیت اور جمہوریت کو قائم رکھنا آتا ہی زیادہ مشکل ہوگا۔ وسیع آبادیوں پر حکومت کرنا زیادہ آسان ہے۔ کیونکہ ان میں تسامل زیادہ ہو آ ہے اور ان کے لیے اپنے مصائب کے متعلق متنق ہونا یا عمل میں متحد ہونا زیادہ مشکل ہو آ ہے۔ پیر کیس اور کلیون' آگرچہ وہ اور باتوں میں اختلاف رائے رکھتے تھے' کین اس بات پر متنق تھے کہ جمہوریت 'سلطنوں کے لیے مفد نہیں ہے۔

پر غور بیجے کہ حکومت پیچیدہ تر ہوتی جارہی ہے۔ بھی حکومت 'بادشاہ اس کے درباریوں اور اس کے حرم پر مشمل تھی اور آج وہ ہزاروں بر سرپیکار گروہوں کے ایک ساتھ ذعر گی ممکن بنانے کی کل ہے۔ اس کے کردار میں جو لوگ سب سے کم اہم حصہ لیتے ہیں 'انہیں بھی اپنا پورا وقت دینا پڑتا ہے۔ آج منصفوں کے عارضی اور عوامی انتخاب یا ایتجسنز کی طرح بے خبرلوگوں کے اجتاع کے فوری فیصلوں سے سے حکومت نہیں چل سکتی۔ قدرتی طور پر ہرجماعت 'ہرادارے اور ہر پارلیز نے میں "کلیس" پیدا ہوتی ہیں۔ جمہوریت ان جتھے بندیوں کی اساس بہم پہنچاتی ہے۔ رائے دہندہ نون 'قبل 'کٹری' کے معاملات میں الجھا ہوا ہے۔ وہ اپنے آپ کو ان ہزاروں ساکل سے کو نکر باخرر کھ سکتا ہے۔ جو اس کی جماعت 'الجمن یا ادارہ کو در پیش ہیں۔ وہ اپنی جماعت کے متعلق سوالات کا صبح جواب نہیں دے سکتا۔ کیونکہ وہ تو بے خبرہے۔ جمہوریت بے خبرلوگوں کی حکومت کا سوالات کا صبح جواب نہیں دے سکتا۔ کیونکہ وہ تو بے خبرہے۔ جمہوریت بے خبرلوگوں کی حکومت کا

ای لیے جنگ میں جمہوریت سب سے پہلے بحروح ہوتی ہے۔ ڈی ٹوکسول نے پیش کوئی کا مقی کہ امریکہ کو اس وقت جمہوریت سے کنارہ کشی کرنی پڑے گی جب وہ اپنے آپ کو بورپ کا سیاست اور جنگلوں میں الجھا دے گا۔ میگالے نے کہا تھا کہ "بہت می فوجوں نے برے کما تداروں کے ماتحت خوش حالی کی زندگی بسر کی ہے۔ لیکن کی انجی مجلس مباحث کے ماتحت نہیں گی "جرمزدور انجمنیں اسی لیے آمریت کی طرف ماکل ہوتی ہیں کہ ان کا کام وفاع اور جنگ ہوتا ہے۔ رجعت پہند یہ بات جانے ہیں اور صبط تولید کی جگہ بھی بھی جنگ شروع کر دیتے ہیں ٹاکہ قوی اتحاد میں انتظار نہ بدیا ہونے پائے۔ جمہوریت جنگ کا علاج نہیں۔ بلکہ جنگ مجموریت کا علاج ہے۔ عالباً جب مارے ساتی رہنما ایک اور بین الا قوامی جنگ شروع کریں تو یہ علاج پائیدار ثابت ہو۔

ہماری جمہوریت کی تاکامی کا آخری سبب 'دنیا میں تعلیم کی گئی ہے۔ ایمران نے کسی موقع پر کما تھا کہ جمہوریت کی تاکہ موقت کو بے باکی کی ترغیب دلاتی ہے "۔ ذہنی آزمائشوں کی بنا پر جو نتائج اخذ کیے گئے ہیں۔ ان سے ان لوگوں کے تصورات کی تاکیہ ہوتی ہے۔ جنہوں نے پچھلے ہیں برس کے انتظابات دیکھ کر بعض نتائج مرتب کیے ہیں۔ نظریہ جمہوریت نے یہ فرض کر لیا تھا کہ انسان ایک باشعور حیوان ہے۔ بظا ہریہ معلوم ہو تا ہے کہ کسی نے یہ بات منطق کی کسی کتاب میں پڑھ لی تھی 'لیکن انسان ایک جذباتی حیوان ہے 'جو بھی بھی باشعور بھی بن جا تا ہے اور اپنے جذبات کے قریعہ وہ ہزاروں فریب کھا سکتا ہے۔ ممکن ہے کہ لئکن کا یہ قول ضیح ہو کہ آپ لوگوں کو ہروقت بے وقوف نینا کرا گئی برے وقوف نینا کرا گئی برے وقوف نینا کرا گئی برے ملک پر حکومت کر سکتے ہیں۔ یہ اندازہ لگایا گیا ہے کہ اس کرہ ارض پر ہرمنٹ میں وہ سو شامتی بیدا ہوتے ہیں اور یہ جمہوریت کے لیے برا شکون ہے۔

ان سصاتوں سے یہ تیجہ لکا ہے کہ صرف جمہوریت ہی ناکام نہیں رہی بلکہ ہم خود بھی ناکام رہے ہیں۔ ہم نے طاقت حاصل کرنے کے بعد شعور اور آگی کو پختہ کرنے کی طرف سے غفلت برتی۔ ہم یہ سمجھ بیٹھے کہ کثرت مقدار اور طاقت کا را زے۔ حالا نکہ ہمیں زندگی کی ایک بیت سطح کے سوا کچھ حاصل نہیں ہوا۔ رائے رہندوں کی تعداد میں جتنا زیادہ اضافہ ہوگا'ای حد تک ان آدمیوں کا معیار جنہیں ہم اینا نمائندہ منتخب کرتے ہیں اور ان صفات کا معیار جن کی بنا ہر یہ انتخاب کیا جاتا ہے 'پت ہو تا جائے گا۔ ہم اپنے نے ہوئے حکام سے کی قتم کی عظمت اور دور اندیثی کا مطالبہ نہیں کرتے۔ ہم صرف یہ جاہتے ہیں کہ وہ اچھے خطیب ہوں اور ہمیں فاقول نہ مرنے دیں۔ بین نے کما تھا کہ قدیم مفکریہ کما کرتے تھے کہ جمہوریت کی حیثیت ایک سندر کی ی ہے اور مقرر کی ہوا کی ہے۔ درحقیقت ہمیں اس بات کی پروانہیں کہ ہم پر کون حکومت کرتا ہے۔ ہم اس بات كابت كم شعور ركھتے ہيں كہ ہم ير حكومت كى جارى ہے۔ جس طرح پہلے ہم يہ مجھتے تھے کہ چونکہ ہم جا گیرداروں کے ذریعہ مالیہ اوار کرتے ہیں اس لیے ہم کوئی فیکس نہیں دیتے۔ والشير ملوكيت كوجمهوريت يرترجح ديتا تھا۔ كيونك ملوكيت كے ليے ہميں ايك محف كو تعلیم دیا ہوتی ہے اور جمہوریت کے لیے کروڑوں کو اور اس سے پہلے کہ ہم دس فیصدی کو تعلیم وین موت ان سب کو آن لی ہے۔ ہم یہ نمیں مجھتے کہ شرح پیدائش مارے نظریوں اور مارے منصوبوں کو الث پلٹ دیتی ہے جو "کم لوگ" تعلیم حاصل کرتے ہیں 'ان کے کنے چھوٹے ہوتے ہیں اور جن "زیادہ لوگوں" کے پاس تعلیم کے لیے وقت نہیں'ان کے کنے برے ہوتے ہیں۔ ہر نسل کے تقریباً سب کموں میں علم کا حصول ان کی مالی المیت کے بس میں نہیں ہو آ۔ اس لیے

سای آزاد فکری ہیشہ کے لیے بے سود ثابت ہوتی ہے۔ ذہانت کی تبلیغ جلاکی شرح پیدائش کے ووش بدوش نہیں چل سکتی۔ میں یروٹسٹنٹ ندہب کی خای ہے۔ ندہب کو بھی قوموں کی طرح جنگوں سے محفوظ نہیں کیا جا سکتا۔ بقا اولا دیا آئندہ نسل کی نوعیت سے حاصل ہوتی ہے۔ ای لیے جمہوریتی و تدامت پند ہوتی ہیں۔ اناطول فرانس اس بات پر افسوس کرتا ہے كه كروه نئ چيزول سے درتے ہیں۔ سمارك جانا تھاكه عوام بادشاہى نقط نظرى حمايت كريں گے۔ اس بوڑھے کلبی نے ایک موقع پر کہا تھا کہ میرے نزدیک براہ رات انتخاب اور ہمہ گیر رائے وہندگی کا حق کی مصنوعی انتخابی قانون سے زیادہ قدامت پندانہ اقدام کی ضانت ہے۔ عورت نے آسانی سے حق رائے وہی حاصل کرلیا کونکہ مخلف جماعتوں کے قائد یہ سمجھتے تھے کہ عورتیں قدامت برسی کی حمایت کریں گی۔ سوٹزرلینڈ کے آزاد منش لوگوں نے کچھ اصلاحیں نافذ كيں 'جس ميں عوام كى رائے شارى بھى شامل تھى۔ قدامت پندوں نے بيہ اصلاحيں عوام كے استعواب رائے کے لیے ان تک پہنچائیں۔ لیکن انہوں نے سب اصلاحیں مع استعواب رائے کے اصول کے مسترد کر دیں۔ ۱۹۱۸ء میں انگلتان میں رائے دہی کے حق کی توسیع ہے وہاں ایک نمایت رجعت پند حکومت قائم ہوگئی۔ آسٹریلیا میں جری رائے دہی کے قانون کی وجہ سے ممکن رائے دہندگان کی تعداد جمال ۱۹۱۳ء میں ساٹھ فیصدی تھی۔ ۱۹۲۵ء میں نوے فیصدی ہوگئے۔ تیجہ یہ ہوا کہ قدامت پندوں نے بہت بڑی اکثریت کے ساتھ حکومت جیت لی۔ امریکہ میں حق رائے وہی کی توسیع کے متعلق سرہنری مین نے پیش گوئی کی تھی کہ "بیہ نمایت بے ہودہ خیال ہے کہ توسیع حق رائے دہی سے ترقی میں اضافہ ہوگا۔ نے افکار 'نے انکشافات 'نی ایجادس اور زندگی کے نے فنون تھلیں پھولیں گے۔ گمان غالب ہے کہ اس سے ایک مفرت رساں متم کی قدامت برتی تھلے گ"- ہمیں اس متعقب انگریز کے ساتھ انفاق کرتا پڑے گاکہ جمہوریت عظیم اذبان کی دشمن اور فن سے بے تعلق ہے۔ یہ ان چیزوں کی قدر کرتی ہے جو اوسط ذہن کی سمجھ میں آ جا کیں۔ وہ فلمی محلات تغیر کرتی ہے اور سمجھتی ہے کہ اس نے پار تعنیون بنالیا ہے۔ اگر ایتعنزی اسمبلی کی بات مانی جاتی تویار تعینون تھی نہ بنآ۔

اکثریت کا ذہنی تشد د ملوکیت کے سیاس ظلم وستم کی طرح نمایت میب ہو سکتا ہے۔ بعض امر کی ریاستوں میں 'تھوڑے علم سے کچھ زیادہ علم رکھنا خطرناک سمجھا جاتا ہے۔ انفرادیت کے یہ جمہوری شکوک 'نظریہ مساوات کا بتیجہ ہیں اور چونکہ سب انسان برابر ہیں 'رائے شاری سے کوئی حقیقت بھی ثابت کی جا سکتی ہے اور کوئی رسم مقدس بن سکتی ہے۔ جمہوریت 'محض مضینی عمد کا بتیجہ نہیں۔ نہ یہ محض مضینوں کی بدولت حکومت کرتی ہے 'بلکہ یہ اپنے اندر خود ایک خطرناک نتیجہ نہیں۔ نہ یہ محض مضینوں کی بدولت حکومت کرتی ہے 'بلکہ یہ اپنے اندر خود ایک خطرناک

مشین رکھتی ہے۔ جاہلانہ جرکاوہ بے پناہ بوجھ جو اختلاف کو ختم کرتا ہے۔ غیر معمولی ذہن کو دہا تا ہے اور فیر رواجی کمال کی ول جھنی کرتا ہے۔ امریکہ کی طرح اور کہیں بھی تعلیم کو اتنی مالی اراد میسر نہیں 'لیکن کسی اور ملک میں اس کا اتنا کم احرام اور اتنا کم استعمال نہیں ہوتا جتنا امریکہ میں۔ ہم نے فیاضی سے مدر سے 'کالج اور جا معے بنائے ہیں لیکن آج جب کہ وہ بن گئے ہیں اور بھرے بھرے نظر آتے ہیں 'ہم نے تعلیم کو انظامی عہدوں کے لیے نااہایت کا معیار سمجھ لیا ہے۔

## ٣- جمهوريت كے طريقہ الے عمل

اس ملک میں جہاں بھران اقلیت عوامی حمایت کالباس او ڑھتی ہے' ایک خاص طبقہ ایسا پیدا ہو جاتا ہے جس کا وظیفہ حکومت کرتا نہیں بلکہ اس منصوبہ کے لیے لوگوں کی منظوری حاصل کرنا ہوتا ہے جو حکمران اقلیت کو پہند ہو' ہم اس خاص طبقہ کو سیاست وان کہتے ہیں۔ ہم ان کا ذکر نہ کریں تو بہترہے۔

سیاست دان جماعتوں میں بٹ جاتے ہیں اور لوگوں کو ایسے گروہوں میں تقسیم کردیتے ہیں جو ایک دوسرے کے وسٹمن ہوتے ہیں۔ انسانیت کی فطری جماعت پندی ان جماعتوں کو کامیاب بنا دہتی ہے۔ یہ قبائلی وفاداری کے آثار ہیں۔ آسریلیا کے وحشی اپنے وسیع براعظم کے ایک کنارے سے دو سرے کنارے پر فقط اس لیے جاتے ہیں کہ جنگ میں ان لوگوں کاساتھ دیں جو اپنی کاساٹو ٹم (قبیلہ کا نشان) پہنتے ہیں۔ ٹوٹم آج بھی تنظیم میں مدودیتا ہے اور وہ جماعتیں جو ہاتھی یا گدھے کو اپنانشان بناتی تھیں 'ہماری جماعتوں سے زیادہ یک جستی سے کام کرتی تھیں۔

جماعتی تنظیم متلی ہوتی ہے اور اسے فرشتوں کی ضرورت ہوتی ہے ایعیٰ وہ حقیقت پند عینی ہو کلبوں سرو تفریح اور مهموں کے افراجات برداشت کرتے ہیں اس کے عوض وہ نمائندوں کا استخاب کرنے ، بعض عہدے اور معاہدے عاصل کرنے ، تکلیف وہ قوانین سے تحفظ عاصل کرنے ، تکلیف وہ قوانین سے تحفظ عاصل کرنے اور آئین سازی کے مشکل کام میں خاموشی سے وخل اندازی کرنے پر مطمئن ہیں۔ "بو لوگ نمائندے نامزد کرتے ہیں ، وہی حکومت کرتے ہیں "عوام کی کو نامزد نہیں کر سے کیونکہ وہ بوگ نمائندے نامزد کرتے ہیں ، وہی حکومت کرتے ہیں "عوام کی کو نامزد نہیں کر سے کیونکہ وہ بد تھی اور جمالت میں جملا ہیں۔ ان پر فقط اتنا بھروسہ کیا جا سکتا ہے کہ وہ اپنی نوازشوں کو عدل و انسان کے ساتھ تقسیم کریں گے۔ ایک مختصراور منظم اقلیت ایک طرف سارے ووٹ ڈال کر سامی استخاب میں فیصلہ کن طاقت حاصل کر سمتی ہے۔ مشین اس لیے فتح پاتی ہے کہ وہ ایک بئی ہوئی آگئے۔ کہ وہ ایک بئی ہوئی آگئے۔ سے خلاف ایک متحدہ اقلیت ہے۔ عالبًا کارلا کل کا بھی مطلب تھا' جب اس نے کما تھاکہ انتریت کے خلاف ایک متحدہ اقلیت ہے۔ عالبًا کارلا کل کا بھی مطلب تھا' جب اس نے کما تھاکہ "جہوریت اپنی نوعیت ہی میں مثاقض بالذات ہے۔ اس کا متجہ صفرے "۔ اس جوشلے جمہوریت اپنی نوعیت ہی میں مثاقض بالذات ہے۔ اس کا متجہ صفرے "۔ اس جوشلے جمہوریت اپنی نوعیت ہی میں مثاقض بالذات ہے۔ اس کا متجہ صفرے "۔ اس جوشلے جمہوریت اپنی نوعیت ہی میں مثاقض بالذات ہے۔ اس کا متجہ صفرے "۔ اس جوشلے جمہوریت

پند روسونے کما'صحیح جمہوریت نہ بھی وجود میں آئی ہے نہ آئے گی کیونکہ یہ بات فطری نظام کے خلاف ہے کہ اکثریت' اقلیت پر حکومت کرے۔ تمام سیاست منظم اقلیتوں کی باہمی رقابت پر مشتمل ہے۔ عوام محض تماش بین ہیں جو فاتح کی حوصلہ افزائی اور فئلست خوردہ کی تضحیک کرتے ہیں۔ اس پیکار کے فیصلے اور انجام میں ان کا کوئی ہاتھ نہیں ہوتا۔

ان حالات میں رائے وہی ہے معنی چیز ہے اور یہ فقط اس لیے جاری رہتی ہے کہ لوگوں کے وہن میں یہ بات بیٹی رہے کہ وہی قانون بناتے ہیں اور اس طرح اجتماعی نظام کی چولیں ڈھیلی نہ ہونے پائیں۔ مو فشکونے کہا ہے کہ جمہوری نظام میں' یہ ممکن ہے کہ فیکس دو سرے ملکوں سے زیادہ ہوں۔ لیکن لوگ ان کی مدافعت نہیں کرتے کیونکہ ہر شہری انہیں اپنی خدمت میں ایک نذر عقیدت سجھتا ہے۔ شہری ریاست ہے اور صدر'عوام کا غلام ہے۔ اس طرح لوگوں کی نخوت کی تشکین کرو' تو وہ سب کچھ مانے کے لیے تیار ہیں۔

ان حالات میں انتخاب سے فقط ایک ہی فائدہ ہے اور وہ یہ کہ لوگوں کی بیدار توجہ سے تعلیم مواقع پیدا ہوتے ہیں۔ لیکن بیااو قات اصلی مسائل کی چلاک پردہ پوشی سے یہ مواقع بیکار جاتے ہیں۔ اس سیاست دان کی کوئی حیثیت نہیں جو لوگوں کی توجہ اصل مسائل سے ہٹا دینے میں کامیاب نہیں ہوتا۔

پنچ گئے ہاکہ ہاری کانگرس کو زینت بخشیں۔ جب یہ لوگ وہاں پنچتے ہیں تو انہیں کئی ذہنی صدموں سے دوچار ہونا پڑتا ہے۔ یہ لوگ اکثر و بیشتراوسط قتم کے لوگ ہوتے ہیں۔ ان میں ندرت فکر کی صلاحیت سرے سے مفقود ہوتی ہے۔

لین اب ہمارے نمائندہ کو ان مسائل سے دوچار ہوتا پڑتا ہے 'جو اسے اب تک پیش نمیں آئے تھے۔ اسے الیشن میں کامیاب ہونے کے لیے اپنے طلقہ 'علاقہ اور ضلع کے ارباب اقتدار سے وفاداری پوشیدہ اٹر ات اور خفیہ معاہدے کر کئے کی صلاحیت کی ضرورت تھی۔ ات تقریب کرنے 'الزام لگانے اور دو سرول کے لگائے ہوئے الزامات کی تردید کرنے اور خود نمائی میں ماہر ہونے کی ضرورت تھی اور پھر اسے بے طلب چندہ مانگئے 'طاقتوروں پر مہرانیاں کرنے اور ہر ایک سے عمد و پیان کرنے میں ممارت کی ضرورت تھی' لیکن اب جو مسائل اسے واشکشن میں در پیش ہیں' وہ اقتصادی مسائل ہیں۔ یہ مسائل زمین کی ملکت 'خام مواد' کو کئے کی کانوں' تیل کے کنووں' آبی طاقت' پیداوار' نقابل نقل و حرکت' رسل و سائل' جمازرانی' ہوابازی' چچایت' کنووں' آبی طاقت' پیداوار' نقابل نقل و حرکت' رسل و سائل' جمازرانی' ہوابازی' چچایت' منڈیوں اور مالیات کے مسائل ہیں۔ ان مسائل کی تفاصیل صرف ماہرین ہی کو معلوم ہوتی ہیں اور اس محض کے لیے نمایت تکلیف وہ ہوتی ہیں جس نے فقط ریشہ دوانیوں میں ممارت عاصل کی ہو۔ ہمارا نمائندہ اخباروں کے چچھے پناہ لیتا ہے اور اس سے جس طرح ووٹ دینے کو کما جانا ہوں ووٹ دینے کو کما

جول جول جول حکومت زیادہ پیچیدہ ہوتی جاتی ہے' منتخب نمائندے کم ہے کم اہم اور ماہران زیادہ اہم ہوتے جاتے ہیں۔ منتظمین' آئین سازوں کے معالمات میں وخل اندازی کرتے ہیں کیونکہ منتظمین' ماہرین کی مجالس سے امداد حاصل کرتے ہیں۔ پریزیڈنٹ ہارڈنگ کے عمد حکومت میں کا گرس کے اراکین کو یہ دیکھ کر سخت صدمہ پہنچا کہ ایک پیریڈ میں انہیں چند ماہرین کے پیچے میں کا گرس کے اراکین کو یہ دیکھ کر سخت صدمہ پہنچا کہ ایک پیریڈ میں انہیں چند ماہرین کے پیچے میں اس کا جواب دیا' لیکن اس معالمہ پر ہا قاعدہ احتجاج کیا اور مسٹرہارڈنگ نے اپنے مخصوص انداز میں اس کا جواب دیا' لیکن اس واقعہ نے یہ ظاہر کر دیا کہ حالات کا رخ بدل رہا ہے۔ "نمائندہ حکومت" ختم ہو چکی تھی۔ جمہوریت نے اپنے عمدوں پر ذہین آومیوں کو متعین کرنے کی کوئی راہ منیں پائی تھی الور جب جمہوریت اخبار پڑھ رہی تھی یا تقریریں کر رہی تھی' ذہین لوگ طافت حاصل کر رہے تھے۔

کیا ہی وجہ تھی کہ ہم اتنے اصرار سے اپنے اعدا کو جمہوریت افتیار کرنے کی شہ دے رہے تھے؟ نیطشے اس رجمان کا ذکر کرتا ہے "جو ہمسایہ حکومت کی جمہوریت کی پشت پناہی کرتا ہے کیونکہ میہ طرز حکومت قوم کو ناتواں بنا دیتی ہے اور اس سے جنگ کرنے کی اہلیت چین لیتا ہے"۔ غالبًا چونکہ جمہوریت نااہل' بداخلاق' کند ذہن لوگوں کے ہاتھوں میں حکومت دے دہتی ہے' ای لیے اطالیہ' ہپانیہ' بوبان' روس' پولینڈ اور پر تگال میں جمہوریت آمریت میں تبدیل ہوگئ ہے اور شاید فرانس میں بھی بی حالات پیدا ہوجا ہیں۔ ہاری حالت دیکھیے' ساسی اصلاح کی تحرکییں فکست کھا گئی ہیں اور جمال کہیں انہیں فتح ہوئی ہے' وہ اس طرح کہ اصلاح' حکمان اقلیت کے ایما کے عین مطابق تھی۔ اوسط ذہن کامیاب ہوچکا ہے۔ ہر جگہ ذہانت'جمہوریت سے پناہ مانگ رہی ہے۔ احمق لوگ' انسانیت کے گھوڑے پر سواری کررہے ہیں۔

ہاں یہ ایک جانبدار نظریہ ہے' یہ ایک عمل تجزیہ نہیں ہے۔ جمہوریت کی خوبیاں اکثر ہار مدح وستائش کا خراج حاصل کر چکی ہیں۔ یہ صحیح ہے کہ اکثریت کا اقلیتوں پر ستم'ا قلیتوں کے اکثریت پر ظلم سے بہتر ہے۔ یہ بھی صحیح ہے کہ تعلیم یافتہ لوگوں کی جمہوری ہے بی ' قابلیت کی اس موت سے بہتر ہے جو دور ریسیت میں خاندانی اقتدار کے تشددسے ظہور میں آتی تھی۔ یہ بھی صحیح ہے کہ جمہوریت نے عام انسان کی خودداری میں اضافہ کیا ہے ،جس طرح کہ اس نے غیر معمولی ذہن کو کچل کے رکھ دیا ہے۔ آج رائے رہندہ کو وہ آزادی حاصل ہے کہ اس میں کی قدر جرات اور انفرادیت پیرا ہو گئی ہے۔ یہ بھی صحیح ہے کہ ہم میں سے کسی کو اب غلامی کا شعور نہیں ہے اور ہر مخص جانتا ہے کہ وہ اس ملک کا صدر بن سکتا ہے اور یہ بھی ممکن ہے کہ بعض اشکال حکومت' جمهوریت سے بدتر ہوں' لیکن ہم جتنا زیادہ تجزیہ کرتے ہیں' اس متجہ پر پہنچے ہیں کہ اس شکل حکومت میں کم سے کم المیت اور خلوص ہے۔ چونکہ ساس طاقت بے معنی ہے ، جب تک کہ ا قصادی اور فوجی طاقت اس کی پشت بناہی نہ کرے۔ ہمہ گیر حق رائے دہی محض ایک قیمتی نمائش ے۔ آمریت میں ایک خولی ہے اور وہ یہ کہ وہ زیادہ دیانتدار ہے۔ نیولین نے کما تھا کہ "طافت مطلق کو جھوٹ بولنے کی ضرورت ہی نہیں ہرتی۔ وہ عمل کرتی ہے اور زبان بند رکھتی ہے"۔ تعلیم کے بغیر جمہوریت حدود کے بغیر منافقت ہے۔ اس کا مطلب انظامی صلاحیت کا سیاست میں انحطاط ہے۔اس کا مطلب یہ ہے کہ حقیقی حاکم طبقہ کے علاوہ خاصے خرچ پر سیاست دانوں کے طبقہ کو قائم رکھاجائے 'جو حکام کی مدد کرتے ہیں اور محکوموں کو فریب دیے ہیں۔

آخری سبب غنڈوں کی حکومت ہے۔ ہمارے بڑے شہوں میں مجرم آزادی اور مسرت کے ساتھ زندگی بسر کرتے ہیں کیونکہ قانون ان کی حفاظت کرتا ہے۔ اگر وہ کسی طاقتور گروہ سے وابستہ ہیں تو انہیں یقین ہوتا ہے کہ اگر وہ کوئی جرم کریں گے تو انہیں گرفتار نہیں کیا جائے گا۔ اگر گرفتار ہوگئے تو انہیں عدالت سزا نہیں دے گی۔ اگر سزا مل گئی تو انہیں قیدخانہ میں نہیں بھیجا جائے گا۔ اگر بھیا بھی گیا تو انہیں وہاں سے فرار کی اجازت ہوگی۔ اگر اپنے پیشہ کے عمل میں وہ قتل جائے گا۔ اگر بھیجا بھی گیا تو انہیں وہاں سے فرار کی اجازت ہوگی۔ اگر اپنے پیشہ کے عمل میں وہ قتل

کردیئے جائیں تو انہیں تزک واختام ہے وفن کیا جائے گا۔ یہ ہے جمہوریت کا انجام! اگر ہم اس بدی کو برداشت کرتے رہیں گے تو ہم پرلے درجہ کے بزدل ہوں گے۔اگر ہم جمہوریت کی ترمیم نہیں کر سکتے اور اے اس کے معائب سے پاک نہیں کر سکتے تو ہمیں چاہیے کہ اپنا آئینی نظام کی چھوٹی قوم کے سپرد کر دیں اور کی بادشاہ کو در آمد کرلیں۔

## ٣- عطائي نسخه

آخى كاكرس؟

مصلح کو بھی یہ جانا پڑے گاکہ بہت کم اصلاح ہو سکتی ہے۔ اور اس میں بھی خاصی دیر لگ جائے گ۔ بہترین منصوبہ کا مطلب یہ ہوگا کہ تعلیم 'ایجاد اور سائنسی شخیق سے ذہن کی تربیت کی جائے 'پرولتاریت کو ختم کیا جائے اور انسانیت کو عمد نو 'کے لیے آزاد کیا جائے۔ در حقیقت تعلیم کے علاوہ ان مسائل کا اور کوئی حل نہیں ہوں گے ، شہروں میں برائی ختم نہیں ہوگ۔ لین اگر لوگوں نے یہ سب پچھ افلاطون کے لیے نہیں ہوں گے ، شہروں میں برائی ختم نہیں ہوگ۔ لیکن اگر لوگوں نے یہ سب پچھ افلاطون کے لیے نہیں کیا' تو ہمارے لیے کیوں کریں گے۔ اور ہم یہ دیکھ پچک ہیں کہ شرح پیدائش تعلیم کے ساتھ کیا کیا فریب کھیلتی ہے۔ دو سری صورت یہ ہے کہ ذبین اور بیل کا فریب کھیلتی ہے۔ دو سری صورت یہ ہے کہ ذبین اور تعلیم یا فتہ لوگوں کو بچا کیا جائے۔ یہ لوگ ہر شعبہ سے منتخب کیے جائیں تاکہ وہ ہمارے آئی نظام کو دوبارہ زندہ کریں۔ کا نگریں اور ریاستوں میں نئی ترمیمیں تجویز کریں اور ان ترمیوں کی اپ پیشہ دوبارہ زندہ کریں۔ کا نگریں اور ریاستوں میں نئی ترمیمیں تجویز کریں اور ان ترمیوں کی اپ پیشہ کے افتدار اور دولت مندوں کی دولت سے بشت بنائی کریں۔

تيرا بمترن منصوبه يه ب:

جدید جمہوریت کے معائب کی وجہ ہمارے سیاستدان ہیں۔ آئے ہم سیاست دانوں'ادر نامزدگی کے اصول کو ختم کردیں۔

ابتدا میں ہر مخص اپنا طبیب خود تھا اور ہر گھر میں اپی ضرورت کی دوائیں موجود ہوتی تھیں۔ لین جوں جوں طبی معلومات میں اضافہ ہو آگیا' ایک عام انسان کے لیے بیہ ناممکن ہوگیا کہ وہ تمام فہرست ادویہ کو حفظ کرلے۔ لوگوں کا ایک خاص گروہ اٹھا اور انہوں نے اپنا وقت طب کے مطالعہ پر صرف کیا اور ما ہر طبیب وجود میں آئے۔ لوگوں کو عطا ئیوں سے محفوظ کرنے کے لیے طب کے ماہرین کو اعلیٰ خطاب اور سندیں دی گئیں۔ اب حالات یہ ہیں کہ جب تک کی نے یہ سند حاصل نہ کی ہو' قانون اسے طبابت کرنے کی اجازت نہیں ویتا۔ ہم اب عطائیوں کو یہ اجازت نہیں ویتا۔ ہم اب عطائیوں کو یہ اجازت نہیں دیتا۔ ہم محالج سے یہ توقع

رکھتے ہیں کہ وہ اپنی زندگی کافتیتی حصہ طب کے مطالعہ پر قربان کرچکا ہوگا۔

لیکن جو لوگ 'ہارے اجہائی امراض کا علاج کرتے ہیں اور کرو ڈول جانوں کو جنگ اور
امن میں خطرہ میں ڈالتے ہیں اور جن کے اختیار میں ہاری جائیداد اور ہاری آزادی ہے 'انہیں
کسی مہارت یا مطالعہ کی ضرورت نہیں۔ یہ کافی ہے کہ وہ صدر کے دوست ہوں' جماعت کے
وفادار ہوں' خوبرو اور خوش اخلاق ہوں' گر مجوش سے ہاتھ ملاتے ہوں 'کندھوں پر ہاتھ مارتے ہوں'
بچوں کو چومتے ہوں اور خاموش سے احکام کی بجا آوری کرتے ہوں اور موسی بیانہ کی طرح خوش
آئند وعدوں سے معمور ہوں۔ اور چاہے وہ کچھ ہوں' قصاب یا تجام' دیماتی' وکیل یا اخبار نویس'
سور کے گوشت کو ڈبوں میں بند کرنے یا شراب بیجنے والے 'اس سے ہمیں غرض نہیں۔

آئے 'اب ہم ایک خوشگوار نقشہ تیار کریں۔ فرض کرلیں کہ ہمارے بڑے جا بھے 'سیای لظم و نسق کا ایک شعبہ کھول دیے ہیں۔ ایک شعبہ 'جو نظریات تک محدود نہیں 'بلکہ سیای عمل اور عملی تفاصیل ہے متعلق ہے۔ وہ شعبہ نہیں جو باریخ سیاست 'یا فلسفہ ریاست یا ملوگیت 'رئیسیت' جمہوریت' اشتراکیت یا ذاتیت پر بحث و تحمیص یا ان کا موازنہ کر آ ہو' بلکہ وہ شعبہ 'جو اپنے طلبا کے ساتھ شہری نظام کو عمل میں دیکھنے جائے۔ وہ شعبہ 'جو شہری مسائل کو ایک سیاسی مقرر' یا ایک ماتھ شہری نظام کو عمل میں دیکھنے جائے۔ وہ شعبہ 'جو شہری مسائل کو ایک سیاسی مقرر' یا ایک جس کی تربیت اور المبیت اے فن تنظیم ہے آگاہ رکھتی ہے۔ اگر اس قسم کا نصاب اس با قاعد گی اور جس کی تربیت اور المبیت اے فن تنظیم ہے آگاہ رکھتی ہے۔ اگر اس قسم کا نصاب اس با قاعد گی اور گیگیل سے بنایا جائے' جس طرح کہ طبی اواروں کے نصاب ممل ہوتے ہیں تو یقینا شجیدہ مزاج کو اور تقریوں کے ذرایعہ طاقت حاصل کرتے ہیں۔ ابتدا میں اس نصاب کے لیے فتظ چند لوگ ہوں اور تقریوں کے ذرایعہ طاقت حاصل کرتے ہیں۔ ابتدا میں اس نصاب کے لیے فتظ چند لوگ ہوں گیاں شہری ختظمین کے بعد کوئی سیاسی عہدہ حاصل کرنے کا لیقین نہیں ہوگا' لیکن شہری ختظمین کے بعد کوئی سیاسی عہدہ حاصل کرنے کا لیقین نہیں ہوگا' لیکن شہری ختظمین کو میہ وعوت دی جائے گی کہ وہ معلمین کی قیادت میں بردھیں گے اور کامیاب شہری ختظمین کو میہ وعوت دی جائے گی کہ وہ معلمین کی قیادت مستملیس سنسالیس۔

سے سب کچھ ممکن ہے۔ اب بھی ہمارے بوے جا معوں میں اس قتم کے نصاب موجود ہیں جو ان انظامی مدرسوں کی سک بنیاد بن سے ہیں۔ لیکن جمہوریت کی ترمیم میں دو سراقدم زیادہ تخیل قوت کا طالب ہے۔ فرض سیجے کہ جمال سے مدرے انسانوں کو حکومت کے لیے آراستہ کر رہے ہیں ' بعض ود سرے اوارے تحریر و تقریر سے لوگوں کو اس بات پر آمادہ کریں کہ وہ اپ آقاؤں سے علم و فضل طلب کریں اور انہیں ان کی صلاحیت کے مطابق مشاہرہ دیں۔ یہ ممکن ہے کہ پچھے لوگ اس

خیال پر متغق ہو جائیں کہ کوئی ساسی جماعت کسی ایسے مخص کو نامزدنہ کرے 'جوانظامی تربیت سے معرا ہو۔ یہ ممکن نہیں معلوم ہو تاکہ نامزدگی کا اصول بالکل ختم ہو جائے اور تربیت یافتہ ختظمین اپنے آپ کوانتخاب کے لیے پیش کریں۔ لوگوں کا انتخاب صرف انہیں لوگوں تک محدود ہواور اس طبقہ کے اندر غیر محدود۔ یہ انتخاب آج کل کے مقابلے میں کہیں زیادہ وسیع ہو گا اور فتخب لوگ یقینا اپنے عمدہ کے اہل ہوں گے۔ یہ صبح معنوں میں جہوریت ہوگی اور اس فتم کی جمہوریت اس حقیقت پند دنیا میں زندہ رہ سکتی ہے۔

کیا اس قتم کی ترمیم ہے جمہوریت کی روح مٹ جائے گی؟ نہیں جمہوریت کے لیے یہ بات لازی ہے کہ ہربالغ اپنے بڑے افسروں کے انتخاب میں شریک ہو۔ یہ ضروری نہیں کہ ہربالغ سات لازی ہے کہ ہربالغ اپنی عدوں کا متنی اور اہل ہو۔ پیدائش 'عراور رہائش کی پابندیاں اب بھی ہیں۔ ان کے ساتھ خاص تعلیم کی پابندی' حکومت کی پیچیدگی کے نقطۂ نظرے لازی ہے۔ یہ تجویز نمائندوں کی تعداد میں اضافہ کر کے جمہوریت کی توسیع کرے گی اور ان پر چند خصوصیات کی شرط لگا کر جمہوریت کو محدود بنا دے گی۔ ہمارا موجودہ نظام غیر جمہوری ہے کیونکہ وہ دو امیدواروں میں ہے انتخاب پر مبنی محدود بنا دے گی۔ ہمارا موجودہ نظام غیر جمہوری ہے کیونکہ وہ دو امیدواروں میں انتخاب پر مبنی ساوات کو نظرانداز کرتی ہے۔ اگر ہر تعلیم یا فتہ شخص کو'جو ایک خاص معیار کمال حاصل کر چکا ہو' مداوات کو نظرانداز کرتی ہے۔ اگر ہر تعلیم یا فتہ شخص کو'جو ایک خاص معیار کمال حاصل کر چکا ہو' مدر ہے' کالجے اور یو بغور سٹ کی طرف سے وظیفہ ملا کرے' تو ہر شخص کے لیے اعلیٰ عمدوں کی راہ کھلی ہو۔ مواقع کی مساوات' جمہوریت کی جان ہے۔ ہم نے جمہوریت کے ڈھانچہ کو عمدوں کی راہ کھلی ہو۔ مواقع کی مساوات' جمہوریت کی جان ہے۔ ہم نے جمہوریت کے ڈھانچہ کو این اس کی روح سے محروم ہیں۔ ہمیں ہر جگہ قابلیت کے لیے تمام راہیں کھول دینی چاہئیں اور اشکال حکومت کی زیادہ فکر نہیں کرنی چاہئیں اور اشکال حکومت کی زیادہ فکر نہیں کرنی چاہئیں اور اشکال حکومت کی زیادہ فکر نہیں کرنی چاہئیں اور اشکال حکومت کی زیادہ فکر نہیں کرنی چاہئیں اور اشکال حکومت کی زیادہ فکر نہیں کرنی چاہئیں اور اشکال حکومت کی زیادہ فکر نہیں کرنی چاہئیں۔

یقیناس نخه میں خامیاں ہیں 'جنہیں ہمیں نصب العین کے نہیں بلکہ موجودہ حالات کے مقابلہ میں رکھنا ہے۔ ہو نلوں اور شراب خانوں کی جگہ یونیورسٹیوں کو ذریعہ نامزدگی بناکر ہم نے یہ فراموش نئیں کیا کہ یونیورسٹیوں میں بھی ریشہ دوانیاں ہو سکتی ہیں اور گر بجویٹوں کو بھی خریدا جا سکتا ہے۔ لیکن یہ مسئلہ درجات کا ہے۔ غالبا ایک فخص جے سائنسی تربیت حاصل ہویا وہ فخص جو ایک ایسانصاب چتا ہے جس کے لیے اسے طویل مدت تک محنت شاقہ کرنی پڑتی ہے' اپی خودداری اور دیانت کا زیادہ پاس رکھے گا۔ سیاست دانوں کے مقابلے میں سائنس دانوں کا اخلاق زیادہ اچھا ہو تا ہے اور اگرچہ شعبہ طب میں بھی چور اور عطائی ہوتے ہیں' یہ ان چند شعبوں میں سے ایک ہے' جن میں "ویانت" آمدنی پر اثر انداز ہو سکتی ہے۔

جمال تک یونیورسٹیوں کا تعلق ہے ' سوال یہ نہیں کہ وہ جدت پندی یا قدامت پر تی ک

تعلیم دیں گی یا نہیں؟ علم انھرام کو ان بلند بانگ تقسیموں سے کوئی دلچپی نہیں۔ یقیناً طاقت اس وقت بھی ای زور کے ساتھ حکومت کرے گی لیکن اس کا انداز حکومت بھتر ہوگا 'جس میں حماقت ' برمعافی اور بے حرمتی کا کوئی دخل نہیں ہوگا۔ ہم یہاں اجماعی مسئلہ کا کوئی حل پیش نہیں کر رہ جس کی بدولت کمزور ' طاقتوروں پر حکومت کرنے لگیں گے۔ غالبا ایک ہوشیار اقلیت ' ایک کم ہوشیار اکثریت پر حکومت کرتی رہے گی۔ ہمارے پاس کوئی ایبا نسخہ نہیں جس کے ذریعہ جمہوریت ' محرمت کی خارت کی طاف ورزی کرنے گئے۔ ہمارا مقصد جنت کی تخلیق نہیں ' ہم تو صرف اس کے خواہش مند ہیں کہ جو حکومت بھی ہوا سے انسانی شخصیت کی عدود کے مطابق بھتر اور تائل تربتایا جائے۔ یہ سیاست کا مسئلہ ہے اور یہاں ہم اس سے دوجار ہیں۔

آج کل ہم ہے سمجھتے ہیں کہ بداخلاتی اور جہالت منتخب لوگوں کے فطری حقوق ہیں۔ ہم اس روایت کو بدلنے کی ہر تجویز کو مضحکہ خیز سمجھتے ہیں لیکن حکومت ہیشہ نااہل نہیں رہی۔ انگریز اب بھی اپنے سیاست دانوں کو تربیت دینے اور منصفوں میں انصاف پندی پیدا کرنے کے لیے مشہور ہیں اور جرمن حکام شہراپنے شہروں کو دنیا کے بهترین مقام بنا دیتے ہیں۔ کوئی چیز ناممکن نہیں 'ہم صرف یہ سوچنے کے عادی ہوگئے ہیں کہ یہ ناممکن ہے۔

ہم نے جو پھے تجویز کیا ہے 'یہ ایک پرانا خیال ہے۔ یہ سقراط 'افلاطون 'بکن 'کارلا کل '
والٹیر اور رینان کا خواب تھا۔ غالباس کی خواب سے زیادہ کوئی حقیقت نہیں 'یا غالباجب ہم سب
خواب و خیال ہو جا میں تو ہی حقیقت بن جائے۔ ایک طویل مدت تک اس کی حقیقت فقط خواب
ہی کی رہے گی۔ تعلیم و تربیت کے کئی عمدوں کے بعد لوگوں کے انداز فکر میں تبدیلی پیدا ہوگ۔
لیکن اگر ہم نے قابل لوگوں کو سیاسی عمدوں پر مامور کرنے کی پوری کو شش نہ کی اور جمہوزیت کی علم و شمنی کو ختم کرنے کی طرف توجہ نہ کی اور ان صلاحیتوں کو 'جو آج جلب منفعت میں مصووف علم و شمنی کو ختم کرنے کی طرف توجہ نہ کی اور ان صلاحیتوں کو 'جو آج جلب منفعت میں مصووف ہیں 'اجتماعی بہود پر مامور نہ کیا اور اپ دفتروں 'سیاسی عمدوں 'آئین ساز مجلموں میں ان لوگوں کو بین 'اجتماعی بہود پر مامور نہ کیا اور اپ دفتروں 'سیاسی عمدوں 'آئین ساز مجلموں میں ان لوگوں کو پیشوں کے لیے مصوب نہ بنائے 'جو کم سے کم اتن انظامی تربیت حاصل کر چکے ہوں 'جتنی کہ ہم غیرا ہم پیشوں کے لیے مصوب نہ بنائے 'جو کم سے کم اتن انظامی تربیت حاصل کر چکے ہوں 'جتنی کہ ہم غیرا ہم پیشوں کے لیے ماصل کرتے ہیں تو جمہوریت یقینا ناکام ہے۔ اور بید دنیا کے لیے بمتر ہو آاگر امریکہ نے لوگوں کی امدوں کو ابھارا نہ ہو آ۔



Shahbaz Kiani

باب توزدتهم ر أيست

## ۱- ریست کااحا

۲۷ کاء اور ۸۹ کاء من پورپ من جو واقعات پیش آئے 'انہیں رکیسیت کے موضوع پر عوام كا آخرى فيصله سمحمنا چاہئے۔ جارج سوم كے ہوش وحواس اور لوئى ششم كے سركے ساتھ دنیا ے ریسے کا خاتمہ ہو گیا اور آج لوگوں کے دلوں میں اس کا کوئی احرّام باقی نہیں۔ ریسے کے سارے ظاہری شان و شکوہ اور جلال کے باوجود دنیا اب جمہوریت کی طرف ماکل ہے۔ اس کیے ر لیست کے موضوع پر از سرنو غور کرنے کانہ کوئی محل ہے اور نہ مجاز۔ یقیناً اس نتم کی ہر تجویز روح عصر کے خلاف سمجی جائے گی۔ پھر بھی ہم اس موضوع پر جو پچھے کمیں گے 'وہ اس خیال ہے' مس کہ اس سے حالات میں کوئی تبدیلی پیدا ہونے کی توقع ہے۔ ہمارے لیے تو یمی کافی ہے کہ ذہن کی جن الا قوای قلم رو میں ہم ان دیکھے دوستوں سے تبادلہ خیال کریں اور پھرا مریکہ میں جو دنیا کے اور ملکوں ہے کہیں زیادہ 'جمہوریت ہے واقف ہے 'غالبًا جمہوریت کی اس فطری آماجگاہ میں ہم چند اليے مفروضوں كوانا كتے ہں 'جو صحت فكر كى راہيں كھول ديں۔ ان مفروضوں کو اس طرح تحلیل کیا جا سکتا ہے کہ کم سے کم امریکہ میں 'جمہوریت ختم مو گئی ہے۔ لیننی اس نے ہمیں نہ عوای حکومت دی ہے نہ برگزیدہ لوگوں کی حکومت۔ اگر کسی سادہ مل الخركاية خيال ہے كه امريكه كے لوگ اپن ملك ير حكران بيں اور جنگ يا امن 'اقتصادى پاليسى یا لیس یا عمدول کی نامزدگی میں ان کا کوئی ہاتھ ہے تو اس کے لیے یہ بمتر ہو گاکہ وہ ان صفحات کا (۱) ARISTOCRACY کے اردو میں اثرافیت کالفظ استعال کیا جاتا ہے لین میں نے ریسیت کے لفظ کو اس کے ح ی ہے کہ مغموم کے اعتبارے یہ لفظ مجھے ARISTOCRACY نے دہ قریب مطوم ہو آ ہے۔

مطالعہ نہ کرے اور اگر کچھ نا ظریہ سمجھتے ہیں کہ جمہورت نے ہمیں بہترین یا عقلند ترین لوگوں کی حکومت عطاکی ہے تووہ بھی ان صفحات کو نہ پڑھیں۔

لیکن جب ہم یہ کتے ہیں کہ جمہوریت ناکام رہی ہے تواس کا مطلب یہ ہرگز نہیں کہ ہم اے قطعی حقارت کی نظرے دکھے کر مسترد کررہے ہیں۔اس لیے کہ بلاشہ اس ہیں بہت می خوبیال اور بہت می اعلی صلاحیتیں مضمر ہیں۔ یقینا عوای حکومت نے لوگوں کو حکومت کرنے کے ان طریقوں کے مقابلے ہیں کہیں کم نقصان پنچایا ہے 'جس کی جگہ اس نے لی ہے۔ اوسط قشم کے لوگوں کے ماتحت زندگی بسر کرنا' بادشاہوں کا ہدف ستم بننے ہے کہیں بہتر ہے۔ غالباً جمہوریت کی ناگزیر ناکامی اس کی اساس میں اس حد تک مضمر نہیں تھی' جتنی اس کی ہیئت اور ساخت میں۔ عہموریت نے اگر قدیم رئیسی نظام کے کچھ پہلوا پنا لیے ہوتے تو شرید یہ ایک ایسا سیاسی نظام تھیر جمہوریت نے اگر قدیم رئیسی نظام سے بہت بہتر ہوتا'جس میں ہم اب زندگی بسر کرتے اور حقوں کو برداشت کرتے ہیں۔ احقوں کو برداشت کرتے ہیں۔

یہ ایک ایساامکان ہے 'جس کی کھوج کرنے میں شاید کوئی حرج نہ ہو۔ آخر وہ رئیست کیا تھی 'جواعلیٰ ارباب سیاست کی تربیت کرتی تھی 'فن کو جلا دیتی تھی اور ان لوگوں کی تخلیق کرتی تھی 'جنہیں عزت زندگی کے مقابلے میں زیادہ عزیز تھی۔ کیا اس میں الی صفات ہیں 'حکمت جن کی تبیاری کرنا پند کرے گی۔ کیا اس کے محان کو جمہوریت کی خوبیوں میں ملا کر دونوں کے محائب دور کیے جا تھتے ہیں؟ اور کیا اس سے کسی اچھے بینچے کی توقع ہو سکتی ہے؟ کیا رائے عامہ کے ذریعہ حکومت کے جا تھے ہیں؟ اور کیا اس سے کسی اچھے بینچے کی توقع ہو سکتی ہے؟ کیا رائے عامہ کے ذریعہ حکومت کے اعلیٰ افسروں کا تقرر کرنے کے بجائے کوئی ایسا طریقہ اختیار کیا جا سکتا ہے کہ اعلیٰ صلاحیتوں اور بھرین اخلاق کے لوگ خود بخود ان کی طرف متوجہ ہوں۔

## ۲- طرزبائے حکومت

یہ بات مانی پڑے گی کہ رئیست اپنی فکست کے ایام میں بھی فلفیوں میں مقبول رہی ہے۔ ستراط افلاطون ارسطو سرو مو فشکو والٹیئر ڈی ٹوکول میں ربتان اناطول فرانس کو ہے نیفٹے ہرک میکا لے کارلا کل ایمرین ستیانا اس بات سے واقف تھے کہ ایتھنز روما پیرس یا وافٹکٹن میں جمہوریت کا کیا رنگ رہا تھا۔ اس کے باوجود ان سب نے اتفاق رائے (صرف پیرس یا وافٹکٹن میں جمہوریت کا کیا رنگ رہا تھا۔ اس کے باوجود ان سب نے اتفاق رائے (صرف پیرس یا وافٹکٹن میں جمہوریت کا کیا رنگ رہا تھا۔ اس کے باوجود ان سب نے اتفاق رائے (صرف پیرس یا وافٹکٹن میں جمہوریت کا کیا رنگ رہا تھا۔ اس کے باوجود ان سب نے اتفاق رائے (صرف پینوز اایک اسٹناء تھا) خدائے قدوس سے بیا دعا مانگی کہ جمیں بھترین لوگوں کی حکومت عطا کر! آخر رئیسیت میں وہ کیا بات تھی جو ان لوگوں کو پہند آئی ؟

میست میں وہ کیا بات تھی جو ان لوگوں کو پہند آئی ؟

فلفیوں میں سب سے زیادہ حقیقت پہند فلفی بوٹایا رث نے ایک جگہ کہا ہے کہ "قوموں فلسفی بوٹایا رث نے ایک جگہ کہا ہے کہ "قوموں

اور انقلاب کے زمانوں میں ریست بھٹ موجود رہتی ہے۔ اگر جاگیرداردں اور نوابوں کو ختم کے اے مثانا چاہو 'تو یہ متوسط طبقہ کے امراء میں منقل ہو جاتی ہے اور اگر اسے دہاں سے بھی مٹادد تو یہ مزدوروں اور عوام کے قائدین کے ہاتھوں میں چلی جاتی ہے "۔ فتر جمز مشفن نے کما ہے! تم قانون خواہ کی طرح بناؤ'تم عوام کی رائے دہندگی کو موزوں سمجھتے ہو تو اسے بھی اختیار کر لو۔ لیکن ہرصورت میں تم مساوات سے دور رہو گے۔ اس لیے کہ سیاسی طاقت فقط شکل بدلتی ہے' اپنی فطرت نمیں بدلتی۔ حکومت کو مجھوٹے ذروں میں کا شخے کے معنی یہ ہیں کہ جو صحف ذیادہ فطرت نمیں بدلتی۔ حکومت کو مجھوٹے ذروں میں کا شخے کے معنی یہ ہیں کہ جو صحف ذیادہ سے زیادہ ذروں کو اپنے دامن میں سمیٹ سے' وہی حکومت کرے۔ حکومت ہمیشہ طاقتور کے ہاتھ میں رہے گی۔ اگر حکومت کی نوعیت نوجی ہے تو وہ صفات جو بادشاہ اپنے مشیروں' سپر سالاروں اور منتظموں میں پند کرتے ہیں' طاقت حاصل کرنے کا ذریعہ بنیں گی۔ خالص جمہوریت میں وہ لوگ حاکم ہوں گے جو ریشہ دوانیاں کرتے ہیں' طاقت حیا ہیں۔ یہ نمیں تفسیلات کو نظر انداز کیا گیا ہے لیکن ایک اساسی بیان کی حیثیت سے کانی ہے۔

در حقیقت حکومت کی صرف دو شکلیں ہوتی ہیں۔ ایک انسان کی حکومت اور چند انسانوں کی حکومت۔ اکثریت کی حکومت ایک عبوری دور میں آتی ہے اور اکثر و بیشتر ایک مفید فریب کی حثیت رکھتی ہے۔ اقلیتیں تنظیم کر علتی ہیں۔ اکثریتیں نہیں کر سکتیں۔ حکومت رئیست یا ملوکیت ہی ہو سکتی ہے'اس کے علاوہ اور کچھ نہیں۔

نظریاتی طور پر ، طوکیت کی جمایت میں بہت کچھ کھا جا سکتا ہے ، کیونکہ نپولین کی اعلیٰ منتظمانہ المیت کے ماتحت ہر چیز (سوائے آزادی کے) مرکوز رہتی ہے اور کامیاب رہتی ہے۔ لیکن جدید تاریخ میں طوکیت نادر ہے۔ ایوان ، پیٹر ، فریڈرک ، لوئی چہارہ ہم اور بو ناپارٹ صحیح معنوں میں بادشاہ تھے لیکن اکثر و بیشتر بادشاہ کی خاص طبقہ کی حکومت میں محض ایک قیمتی نمائش کی حیثیت رکھتے ہیں۔ مثلاً آخری زار اور قیمر ، محض امیر طبقہ کے نمائندے تھے۔ کیا (امر کی انتخابات کو چھوڑ کی دنیا میں انگلتان کے بادشاہ کے محل کے سامنے سپاہیوں کی آمہ و رفت سے زیادہ مصحکہ خیز چیز کرئی اور بھی ہے ؟

ہم یہاں اس عام عذریا آویل ہے متاثر نہیں ہوں گے کہ برطانوی ملوکی سلطنت کو بیجا رکھتی ہے۔ یہ صحیح ہے کہ لوگ اپ بادشاہ ہے محبت کرتے ہیں 'لیکن جو چیزنو آبادیوں کو بیجا کرتی ہے 'وہ لوگوں کے جذبات نہیں' بلکہ تحفظ اور تجارت کی ضروریات ہیں۔ یہ محض روایت ہے جوان بادشاہوں کو اپنے تختوں پر متمکن رکھتی ہے۔ فرانس ٹا مہن نے کہا ہے "یورپ کے تمام ممالک من سوائے دو کے ملوکیت محض ایک بے سود علامت ہے "۔

ہم یہ اصول تعلیم کے لیتے ہیں کہ ہر حکومت کے پس پردہ ایک طاقور طبقہ کار فرہا ہو آپ اور سای تجزیہ کا پہلا اصول ہے "طاقور کو تلاش کرد"۔ یہ طبقہ عسری' تجارتی یا رکھی کی نوعیت کا ہو سکتا ہے' یعنی حاکم اقلیت ساہیوں کی ہو سکتی ہے جو سپہ سالاروں کو تخت پر بھاتی ہے' یا امیر تجارتی طبقہ جو صدروں اور بادشاہوں کے ذریعہ حکومت کرتا ہے یا قدیم خاندانوں کے اراکین جو زمینوں کے مالک ہونے ہیں۔ اس لیے رہیس اس طرح استدلال کرتا ہے کہ رئیست کا بدل زردار یا تشدد کی حکومت ہے۔ روی رئیست کے انتشار کے بعد وہاں اس طرح استدلال کرتا ہے کہ رئیست کا بدل زردار یا تشدد کی حکومت ہے۔ روی رئیست کے انتشار کے بعد وہاں نویٹ ڈالر اور فریک کی حکومت قائم ہوگئی۔ جمہوریت ایک عسری حکومت کی مدافعت کر سکتی ہوئی کی سابقانی نظام دولت کو طاقت حاصل کرنے ہے نہیں روک سکتی۔ فوجی حکومت کا ایک ہی طاح ہے اور وہ سے کہ حکومت ان خاندانوں تک محدود کر دی جائے' جن میں حکومت کا آپ ورٹ صفات اور روایات موجود ہیں۔ فقط ایک رئیست ہی نے دولت مند طبقہ کے اقدار کا توڑ ہے۔ علی حقوت ایک ورٹ مند طبقہ کے اقدار کا توڑ ہے۔ صفات اور روایات موجود ہیں۔ فقط ایک رئیست ہی نے دولت مند طبقہ کے اقدار کا توڑ ہے۔ صفات اور روایات موجود ہیں۔ فقط ایک رئیست ہی نے دولت مند طبقہ کے اقدار کا تو ٹو ہے معاوروں اور آدرشوں کا حکوم بنے ہے محفوظ رکھ سکتا ہے۔ صوف میں طبقہ ہے 'جو ایک قوم کے اضافی اور ثقافی اقدار کو سٹر بازی' منڈی اور کارخانوں کے معاوروں اور آدرشوں کا حکوم بنے سے محفوظ رکھ سکتا ہے۔

## ۳- سياست داني

یہ سب باتیں تاپندیدہ نہ سمی لیکن مشتبہ ضرور ہیں۔ رئیست کی حمایت میں پہلے ہی ہے کہنا کہ یہ وراثتی حکومت ہے' اس کے خلاف جاتا ہے۔ لیکن آئے ہم رئیست کے علمبردار کی باتیں سمی روک ٹوک کے بغیر سنتے جائیں۔ اس کی جانبداری کو نظرانداز کردیں' اس سے اختلاف کرتے ہوئے بھی اس سے کچھ سیکھیں۔

ر کسیت کاعلمبردار اہلیت کی دراشت کو ایک اچھی حکومت کے لیے لازی سمجھتا ہے۔ کوئی فخص پوری طرح سیاست کا اہل نہیں ہوتا 'جب تک دہ اس فضا میں رچی ہوئی نہ ہو'جس میں دہ پرورش پاتا ہے۔ بقول نیفٹے "اسے فقط ذہن کی نہیں' بلکہ خون کی ضرورت ہے" اور یہی چزنپولین میں نہیں تھی۔ دہ ایک صوبائی جرنیل کا بیٹا تھا اور باوجود کو شش کے دہ ایک اصلی رئیس کا ساتوازن اور تدبر حاصل نہ کرسکا۔

پر نیفشے کے خیال کی رو سے قیادت کے لیے "عظیم رکیس خاندانوں کی ضرورت ہے ا جن میں حکومت اور نظم و نسق کی روایات رس بس گئی ہوں۔ پرانے خاندان کئی نسلوں تک صحح عزم اور صحیح رجحانات کے ضامن ہوتے ہیں "- اس لیے رکیس "پیدائش کے الفاق" کے فلون احتجاج کرتا ہے- پیدائش کوئی الفاق یا حادثہ نہیں ' بلکہ ایک اصول ٹانیہ ہے- یہ صدیوں کی ترقی کا نتیجہ اور مستقبل کی استعداد اور قابلیت کی ضانت ہے۔ ہم حیوانوں کی نسل کے معاطی برقی احتیاط برتے ہیں- ہم فقط ان کے ماں باپ کا نہیں ' بلکہ کئی گئی نسلوں کا پالگاتے ہیں۔ مر نسیت کا علمبردار اسی طرح انسانوں کی نسل کے متعلق معلومات حاصل کرتا ہے- وہ اسی طرح وراثت کو اہم سمجھتا ہے 'جس طرح جمہوریت پند مواقع کو' یا اشتراکی ماحول کو اہم جانے ہیں-اس لیے وہ اپنے رتبہ سے کم لوگوں میں شادی کرنے پر راضی نہیں ہوتا۔ وہ دو مربی نسل سے ایک ود سری جنس کی طرح متنفر ہوتا ہے- وہ قدرتی طور پر یا جماعتی روایات کے اثر سے یہ جانتا ہے کہ ملول کے اختلاط سے شخصیت کمزور ہو جاتی ہے' جائے بعد میں وہ بتدرتے ایک نئی اور بہتر نسل کا باعث بن جائے۔

لیکن اعلیٰ مناصب کے لیے اہلیت کی وراثت اچھے حکام کی تخلیق کے لیے لازی ہے۔ چند لوگوں کو پیدائش ہی سے الگ کر دیا جائے تاکہ انہیں ذہن اور شخصیت کی نشوہ نما کے پورے مواقع حاصل ہوں۔ زندگی 'دولت اور تہذیب' دونوں کے حصول کے لیے بہت مختصر ہے۔ زندگی میں ان میں سے صرف ایک ہی چند لوگوں کو انفرادی میں سے کہ چند لوگوں کو انفرادی میں سے کہ چند لوگوں کو انفرادی اقتصادی کشکش سے محفوظ رکھا جائے۔ "مزدوری کے بغیر زندگی بسر کرنے کا امکان ذہنی ترتی کے لیے برترین مدرسہ ہے۔ لیے لازی ہے " رئیسیت ای لیے سیاستدانوں کی تربیت کے لیے برترین مدرسہ ہے۔

جمہوریت پرست یہ نہیں سمجھتا کہ اہل سیاست کی تربیت کے لیے ایک معمولی ہنرمند کی تعلیم سے زیادہ وقت کی ضرورت ہے۔ حالیہ تبدیلیوں سے پہلے انگلتان کے قائد 'پہلے گھروں ہیں' پھرا ۔ شن اور ہیرو ہیں اور پھر آکسفورڈ اور کیمبرج میں اور پھر معمولی عمد وں کے محنت طلب فرائفن میں اعلیٰ عمدوں کی تربیت حاصل کرتے تھے۔ انگریزی تہذیب کا' اس کے جذبہ حریت کے بعد ' میں اعلیٰ عمدوں کی تربیت حاصل کرتے تھے۔ انگریزی تہذیب کا' اس کے جذبہ حریت کے بعد ' بھترین پہلوبیہ ہے کہ اس کی یونیور سٹیاں تجارت اور سرمایہ سے بے تعلق اور بے نیاز ہو کر سلطنت کے حکام پیدا کرنے میں معروف ہیں۔ وہ ظالم حاکم تھے 'لیکن لوگ یہ نہیں سبھتے کہ ان کی ستم گری ان کی حکومت کے لیے کس قدر لازی تھی اور یہ وہی لوگ تھے ' جنہوں نے نتھے انگلتان کو ساری ونیا سے زیادہ بلند کردیا۔

جمہوریت میں لوگوں کو سیاست کے لیے تیار کرنا ہے سود ہے۔ اس بات کی کوئی ضانت شمیں کہ وہ رواج اور انتخابات کے امتحان میں کامیاب ہو جائیں گے۔ اس کے بر عکس اچھی تربیت انہیں شریف مفکر بنا دے گی۔ یعنی وہ ایسے لوگ بن جائیں گے 'جو انتخاب کی ہاہمی اور شورد غونا ے ابتناب کرتے ہیں۔ سینٹ بیود نے اندازہ لگا لیا تھا کہ جمہورت قابلیت کو گوشہ گیری انقیار کرنے پر جمبور کر دے گی۔ رینان نے پیش گوئی کی تھی کہ جمہوریت بدمعاشوں اور عطائیوں کو علومت سرد کردے گی۔ ۱۸۳۰ء میں ڈی ٹوک ول نے امریکہ کے دو سرے سفر کے بعد لکھا تھا" آج امریکہ میں قابل ترین لوگوں کو اعلی عمدے نہیں دیے جاتے اور یہ مانا پڑے گا کہ جمہوریت کی ترقی امریکہ میں قابل ترین لوگوں کو اعلی عمدے نہیں دیے جاتے اور یہ مانا پڑے گا کہ جمہوریت کی ترقی سے سے نتیجہ بر آمد ہوا ہے۔ امریکی سیاستدانوں کی نسل پچھلے بچاس برس میں نمایاں طور پر کمزور ہوگئی ہے"۔ خدا کا شکرہے کہ ڈی ٹوک ول مرچکا ہے اور آج ہمیں نہیں دیکھ رہا۔

#### ۳- قدامت پندی

رئیس کے لیے لظم و ضبط حکمت کی ابتدا ہے اور تبدیلی گناہ کا چکر۔ آزادی ایک قیمتی چیز ہے لیکن منبط و لھم کے بغیر آزادی کیونکر ممکن ہے؟ اور اگرچہ رئیست' سای آزادی پر پابندیاں عائد کرتی ہے۔ یہ کون کمہ سکتا ہے کہ یہ اس انفرادیت کثی سے بدتر ہے جو بے کیف اکثریت کے مجنونانہ دباؤے ظہور میں آتی ہے۔ ضبط و لظم کے ساتھ ایک قوم کے لیے یہ ممکن ہوجا آہے کہ وہ ایک با قاعدہ پالیسی پر قائم رہے۔ ریسیت کے ذریعہ سیاست انتخاب کے جوئے سے آزاد ہو جاتی ہے اور ان کاموں کی طرف متوجہ ہو سکتی ہے ؟ جن کی چکیل کے لیے کئی تعلیں درکار ہیں۔ روی سنیٹ یا الرہ تھ کے عمد کی یارلمنٹ کی طرح ایک رئیسی ادارہ ایک اجتاعی تسلسل یا بقا کا حامل ہوتا ہے۔ اس کے مقاصد 'افراد کی موت یا ساس مهموں کی منافقت سے فنا نہیں ہو جاتے۔ ڈی ٹوک ول كتاب "تقريباً وه تمام قومي جنهول تخ دنياكي تقدير كوعظيم منصوبول كي تخليق اور تفكيل سے ما رکیا ہے 'سبر میسی اداروں کے اتحت زندگی بر کرتی رہی ہیں "-یہ سمج ہے کہ اس فتم کی حکومت ' تجربہ یا تبدیلی کے راستہ میں رکاوٹ ہے 'لیکن یہ ب بحت صحت مند 'ایک آزاد خیال سیاست دان بھی 'اگروہ ماضی سے آگاہ ہے 'یہ جانا ہے کہ دی نے خالوں میں سے نو ضرور غلط ہوں گے۔ تاریخ کا تلخ ترین نداق یہ ہے کہ اکثروہ عقائد 'جن کے لیے لوگوں نے جانیں دی ہیں 'بعد میں مضکہ خیز ثابت ہوئے ہیں۔ تغیر کورد کنابرا الین لازی ہے۔ ہم یماں سائنس اور ادب کی مثال سے فریب کھا جاتے ہیں۔ چو نکہ تجربہ ان کی جان ہے ، ہم اس نتیجہ پر جا پہنچتے ہیں کہ بهترین حکومت وہ ہے جو تغیری راہیں کھلی رکھتی ہے۔ لیکن ساج کوئی معمل نہیں اور انسان (موائے میدان جنگ کے) اپنے آپ کو چر پھاڑ کے لیے پیش نہیں کرتے۔ حی کہ سائنس میں بھی مارا تجربہ بے بس حوانوں یا بے جان چیزوں تک محدود رہتا ہے۔ لیکن جب سائنس کے اعماقات کے انسانوں پر اطلاق کا سوال پیدا ہوتا ہے تو ہم قدامت پندوں کی طرح

محاط ہو جاتے ہیں۔ ہم ساسات میں نہیں بلکہ غذا اور ادویہ کے معاملہ میں تغیر کی مرافعت کرتے ہیں۔ خیالات سے کھیانا اور زندگیوں پر تجربہ کرنا برابر نہیں۔ لیکن جہاں کرو ژوں زندگیوں کا سوال ہو' تغیر کی مدافعت ضروری ہے۔ بڑے اجمام آہرتہ آہے حرکت کرتے ہیں۔ان میں بے نظمی بھیلانا 'صحت اور تنظیم بحال کرنے سے آسان ہے۔ آہے حرکت کرتے ہیں۔ان میں بے نظمی بھیلانا 'صحت اور تنظیم بحال کرنے سے آسان ہے۔ طب کی طرح سیاست میں ایک مرض کا علاج ایک اور غیرمتوقع مرض پیدا کردیتا ہے۔ ساج کا آنا بانا ہارے اجسام اور اذہان سے زیادہ پیچیدہ ہے۔ کیونکہ سے کروڑوں رشتوں اور رابطوں ر مشمل ہے۔ اگر انہیں الگ جھوڑ دیا جائے تو یہ باہمی رشتے کوئی سازگار صورت اختیار کر لتے ہیں۔ لیکن جب منتخب حکمت یا مجتمع عامیت ان اہم رابطوں کو قانون کی مصنوعی با قاعد گی میں تحلیل کرنے کی کوشش کرتی ہے تو تتیجہ وہی ہو تا ہے'جو چلتے وقت ٹا تگوں کا تجزیہ کرنے سے ہو تا ہے۔ اگر ساج ریاضی علم الاشکال یا کسی اور علم کی طرح جو زندگی سے کوئی تعلق نہیں رکھا' كوئي منطقي نظام ہو يا تو صورت بالكل مختلف ہوتى۔ ليكن ساج ہماري فخصيت كى طرح ايك سلله نشودنما ہے کوئی اصول یا قیاس نہیں۔ ٹین نے کہا تھا کہ ساج کو کسی آئینی مفکرنے کی گرے اصول کے مطابق منظم نہیں کیا بلکہ اسے کئی نسلوں نے ضروریات زمانہ کے مطابق ڈھالا ہے۔ یہ منطق کی نہیں' تاریخ کی تخلیق ہے اور نیا مفکر جب اس کی طرف دیکھتا ہے تو اس کی بے ربط اساں' الجھی ہوئی عمارت اور مرمت کے واضح نشان دیکھ کر حیران ہو جاتا ہے۔ ہر بچہ کو اس تردید کاعلم جوبرک نے روسو کے خیال کی کی تھی کہ "ساج ہم عصروں کے در میان معاہدہ سے نہیں بتا بلکہ ب ایک غیر شعوری اور تدریجی عمل ہے اور اس میں اگر کوئی میثاق ہے تو وہ فقط ماضی عال اور مستقبل کا باہمی میثاق ہے"۔ ماضی سے قطع تعلق کرنے سے وہ عدم تسلسل پدا ہو تا ہے 'جو جنون پیدا کرتا ہے اور وہ اجتماعی نسیان جو صدموں اور حادثوں سے پیدا ہو تا ہے 'فرد کی ذہنی صحت اس کے حافظہ کی بقا پر مبنی ہے اور ساج کی ذہنی صحت اس کی روایات کی بقایر دونوں حالتوں میں تللل کی فكت سے نوراتی عمل پيدا ہو آ ہے 'جو زندگی کے ليے خطرناک ثابت ہو آ ہے۔ پیرنے جب روس کوایک ہی نسل میں مغرب زدہ بنانا جاہا تو یمی نتیجہ نکلا اور جب لینن نے اے ایک ہی نسل مِن اشراك بنانا جابا 'تب بھي بيي نتيجه بر آمد ہوا۔

## ۵- حکومت اور تهذیب

اخلاق اور تمذیب کے مسائل پر غور کیجئے۔ جمہوریت نے لوگوں کے دلوں میں ایک خون پیدا کر دیا ہے 'جے ضمیر کا نام دیا جا تا ہے۔ لیکن کیا اس نے وہ آر زوئے احس بھی پیدا ک ہے'جو ر کیم میں جذبہ خودداری کی تخلیق کرتی ہے؟ کیاا یک رکیم 'خواہ وہ کی ذہب سے تعلق رکھتا ہو'
کہمی لوگوں کو بیہ حکم دے گا کہ انہیں شراب نہیں چنی چاہیے؟ کیا رئیست میں آج کل کی می
بازاری موسیقی یا رقص پیدا ہو سکتا ہے؟ کیا کوئی رکیم منافق بھی ہو سکتا ہے جو عوام کی خوشامہ کر
کے انہیں اپنا گرویکرہ بتائے؟ کیا جمہوری گروہوں میں ایک سوقیانہ انداز فکر و عمل نہیں ہوتا جو
رئیست کے سایہ عاطفت میں بھی بروان نہیں چرھ سکتا؟

پروفیسرروس کہتا ہے "امریکیوں میں تجارتی اقدار' رئیست کے زیر اڑ نہیں رہیں۔
پرانی دنیا میں حکمران طبقہ آجرکے نقطۂ نظرے نفرت کرنا نظر آنا ہے اور اس بات پر فخر کرنا معلوم
ہوتا ہے کہ وہ چیزوں کو حظ اٹھانے کے نقطہ نظرے دیکھتا ہے۔ چونکہ یہ رئیسی نقطہ نظر عوام تک
پہنچ جاتا ہے اس لیے یورپ میں کاروبار صرف کاروباری طبقہ تک محدود ہے"۔ عالبایہ موازنہ اب
صرف امریکہ کے خلاف نہیں جاتا۔ یورپ بھی جمہوریت کے فکنجہ میں ہے اور وہ بھی اپنا اخلاق
ادفیٰ طبقوں سے حاصل کرتا ہے لیکن امریکہ میں تجارت کے قائدین نے ایسی روایات پیدا کرلی
ہیں 'جور ئیسیت کاشیرس شموہ ہوتی ہیں۔

جہوریت پرست کے دل میں بھی رئیست کی مخصوص پندیدہ صفات مثلاً چال ڈھال کی اقابائی اور سمولت' ذوق کی نفاست' نداق اور بیان کی اختیاط' فطری خودداری اور فیاضی کے لیے ایک رشک آمیز ستائش کے جذبات موجود ہوتے ہیں اور وہ ایک نجیب انسان کی خوش خلتی ہمتا رہو تا ہے۔ ای لیے "مرا گریز نوابوں ہے مجب کرتا ہے" اور بقول اناطول فرانس "جہوریت میں اجتاعی کامیابی کی ایک ہی راہ ہے پند' نجابت سے زیادہ کی چیز کا احزام نہیں کرتا"۔ جہوریت میں اجتاعی کامیابی کی ایک ہی راہ ہوں وہ ہو کے انداز اختیار کرتا۔ امریکہ میں ایک کامیاب مقرر بننے کے لیے فقط ایک ہی شرط ہے اور وہ ہے اگریزوں کا طرز گفتار اختیار کرتا۔

عمواً رئیست فنون اور علوم کی جمایت کرتی ہے اور فیاضی ہے فیر معمولی افراد کی سربری کرتی ہے۔ ٹارڈ کہتا ہے کہ رئیست نے خیالات کو اپنانے میں پہل کرتی ہے اور وہ خواہ کیں جم لیں 'چند تعلیم یافتہ لوگوں میں سب پہلے پناہ حاصل کرتے ہیں 'جن کے ذرایعہ وہ اوئی طبقہ تک پہنچ ہیں۔ ستیانا کہتا ہے کہ "ابھی تک تمذیب ان خصاص کرتے ہیں 'جنوع عومیت کا نام تھا 'جو خاص خاص مرکزوں ہے وابستہ رہ ہیں "۔ ریتان کہتا ہے کہ ستمام تمذیب 'رئیست کا کرشہ ہے "۔ خاص مرکزوں ہے وابستہ رہ ہیں "۔ ریتان کہتا ہے کہ ستمام تمذیب 'رئیست کا کرشہ ہے "۔ سے اندیشہ تھا کہ "جمہوریت میں سائنس دوبہ انحطاط ہو جائے گی 'جو نبی عوام اس کے مفہوم ہے واقف ہوگئے "۔ سمز کہتا ہے "جماعتیں اختلاف پیدا کرتی ہیں۔ عوام دوایات کو قائم رکھنے ہیں "۔ لے بال کہتا ہے " تاریخ نیے ظاہر کرتی ہے کہ جم اپنی قرتی کے لیے چھ مختص افراد کے رہان منت ہیں 'ذہین مخترع تمذیب کی رفار کو تیز کرتا ہے۔ دیوائے اور پاگل می تاریخ کی تخلیق کرتے منت ہیں 'ذہین مخترع تمذیب کی رفار کو تیز کرتا ہے۔ دیوائے اور پاگل می تاریخ کی تخلیق کرتے ۔ یہ حقیقت ہے۔

#### ۲- جمهوریت اور انتشار

عوام خود بھی رئیست کو پند کرتے ہیں۔ دوسیاسیات اور انگار میں قدامت پرست ہوئے ہیں اور دو اس حکومت کو اچھا سجھتے ہیں جو آستہ آستہ اپ استعاری متاصد کی تعمیل کی کوشش کرتی ہے۔ وہ دباؤ کے زیر اثر انقلاب بیا کرتے ہیں جین دو غیر ختب توت کے دائی پرستار ہوئے hahbaz Kiani

ہیں۔ اطالیہ کے لوگ اپنے آمر کا نام فخرو مباہات سے لیتے تھے۔ بالخصوص جب وہ اس کے ماتحت مئیں رہتے تھے۔ یہ واقعہ کہ اس نے جمہوریت کے تمام علائم کو ختم کر دیا 'انہیں بالکل تا کوار معلوم شیں ہو تا تھا۔ انگلتان میں وہ اخبار 'جنہیں عوام پڑھتے ہیں 'رئیسوں کے متعلق خروں سے بھرے ہوتے ہیں اور دومیں سے ایک و کان شاہی نشان کی نمائش کرتی ہے یا اس بات کو فخرہے بیان کرتی ہے کہ اس کی اشیاء بادشاہ سلامت خریدتے ہیں۔ سوائے ایک اشٹناء کے ۱۹۲۷ء میں امریکی اخباروں کامقبول ترین فردایک انگریز شاہزادہ تھا اور مقبول ترین عورت بلقان کی ایک ملکہ تھی۔ یہ ممکن ہے کہ آج لوگ پہلے سے زیادہ خوش ہوں۔ ایجادات نے ان کی آسائٹوں اور ان کی طاقتوں میں اضافہ کر دیا ہے اور دولت نے انہیں سفراور دلچیبی کے نئے سامان بہم پہنچائے ہیں لیکن زندگی کے اس تنوع اور ہاہمی کے ساتھ روح کا اضطراب بڑھ رہا ہے۔ ہر مخص یہ جانتا ہے کہ وجود ایک ظالمانہ مقابلہ اور عزائم کی پیار ہے۔ وہ لباس ' موٹر اور مکان کے لیے ایک لامتاہی تناؤ ہے۔ "نیا ساج" اناطول فرانس نے کہا" ہرفتم کی امید کو برما تا ہے اور انسان کی تمام قوتوں کو تحریک ویتا ہے۔ زندگی کی مشکش پہلے سے زیادہ تندو تیز ہے۔ فتح زیادہ غالب اور فکست زیادہ ظالم ہے۔ ر کیسیت کے ضبط و نظم کے ساتھ ولوں سے امن اور سکون ختم ہو گیا ہے۔ انقلاب فرانس سے پہلے ساج 'مختلف چھتوں کی ایک عمارت ہو تا تھا'جن کے درمیان کوئی زیخے نہیں تھے۔کسان تھیتی باڑی کرتے تھے لیکن اوپر چڑھنے کی آرزو نہیں کرتے تھے اور ریسیت ان کے حملوں کے بغیر مچل مچول رئی تھی۔ ٹلیرینڈ نے کہا ہے"جولوگ ۸۹کاءے پہلے زندہ تھ 'انہوں نے زندگی کی لذتیں نہیں محسوس کیں"۔ لیکن آج ہر فخص ایک شدید بخار میں مبتلا ہے۔ اس بخارے ماری دولت اور ہارے امراض پیدا ہوتے ہیں۔ ہارے نزدیک آزادی کامفہوم یہ ہے کہ ہر فخص صدر بن سکتا ہے اور اس کا نتیجہ وہ بے تاب اور مستقل آویزش ہے 'جو اس سے پہلے تاریخ میں بھی نظر نہیں آئی۔ امن غیرماوی لوگوں کے درمیان قائم ہوتا ہے۔ ماوات کا دعویٰ جنگ کا باعث بنآ ے۔ جمہوریت' ساسات' اقتصادیات اور روح میں تھکش پیدا کرتی ہے۔ ہر چرہ یر فکر اور اضطراب نقش اور کندہ ہے اور ہر گھر میں اس وجہ سے غم واندوہ کی فراوانی ہے۔جب ساج انسانوں ے عزم و ذہانت کے فطری اختلافات کو تتلیم کرلے گااور مساوات پر بنی منافقانہ اواروں کو مسار كردے گانت لوگ امن حاصل كريں گے۔ اس وقت ساج مقابلہ سے خوش خلقي كيت سے كفيت وتخيل سے زبانت اور دولت سے فن كى طرف رقى كرے گا۔

## 2- رئیست کی خامیاں

یہ ہے ریاست کے حق میں استدلال۔اس استدلال میں جمہوری عناصر کو قطعی نظرانداز کیا گیا ہے۔ آئے ہم پہلے ان تفسیلات پر نظرڈالیں 'جو ہمیں قائل نہیں کر سکیں اور اس کے بعد باقی تفسیلات کواپے فلیفہ میں سمونے کی کوشش کریں۔

رسیس نے اپنے حق میں سب دلائل بدی جانب داری کے ساتھ نہیں کیے ہیں اور بہت
سے کھتوں کی صراحت نہیں گ۔ آئے ہم فرض کرلیں کہ رینیست ڈیرک ترسیاست دان اور زیادہ
دور اندلیش انسان پیدا کرتی ہے لیکن اس بات کی کیا طانت ہے کہ ان کی ہنر مندی عوامی ہجود پر
صرف ہوگ۔ رینیست شاذ و نادر بن عوام کے ساتھ وہ ربط پیدا کرتی ہے ہو ذہان کا جسم کے ساتھ
ہوتا ہے۔ وہ اینا اکثر وقت رقیبوں کو روسیاہ کرنے اور اینا اقتدار قائم رکھنے میں خریج کرتی ہے اور

لوگول كى طرف تلعى توجه تهيس كرتى-

اب ذرا ریست کی جگہوئی پر خور سیجئے۔ جگ شکار کی طرح ان کے لیے کھیل تھی۔
وشمن شکار تھااور جگ کرنے والے لوگ محض ان کے شکاری گئے۔ یہ صحیح ہے کہ وہ اپنے آپ کو
جڑی فیاضی ہے جگ میں قربان کر دیتے تھے۔ ان کی جمت اور جرات مسلم ہے۔ پھر یہ بھی سیجے ہے
کہ وہ بھی بھی محتوسط طبقہ ہے کم ظالم اور کینہ پرور بھی ہوتے ہیں۔ لائیڈ جارج کا خیال تھا کہ قیمر کو
دوشنی کے تھمیے ہے باندھ کر بچائی دے وی جائے لیکن لینڈاؤن نے اسے احتیاط کی تلقین کی۔
ورشنی کے تھمیے ہے باندھ کر بچائی دے وی جائے لیکن لینڈاؤن نے اسے احتیاط کی تلقین کی۔
فرانس کے جمہوریت پہنداس بات پر اصرار کرتے تھے کہ اپنا آخری بچہ بھی قومی مفاد پر قربان کرویا
جائے۔ لیکن شہنشاہ چاراس نے مظمر الزاجی ہے امن کی درخواست کی لیکن جمیں "کاب کی
جائے۔ لیکن شہنشاہ چاراس نے مظمر الزاجی ہے امن کی درخواست کی لیکن جمیں "کاب کی
جنگ "بھی یاد ہے۔ لوئی چاروج کم کے جارحانہ جملے بھی یاد ہیں۔ فریڈرگ کی ہوستاگ پولتان کی
خشیم اور وہ وہ قات بھی یاد ہیں 'جنہوں نے ہیں برس تک پوریون خاندان کو فرانس کے تخت پر مشکن
کرنے کے لیے جنگیں اوس۔

طاقت اپنی غیر ذمہ داری اور احساس کی شدت کے مطابق اوگوں کو خراب کرتی ہے۔
ریا کے اسپارٹا کے لوگ اپنے فلاموں سے ظلم روار کھتے تھے۔ روا کے نواب اپنے قرض دامدل پر جبر کرتے تھے۔ انگریز نواب اپنے آئرستانی کسانوں پر تشدد کرتے تھے۔ انگر ان نواب اپنے آئرستانی کسانوں پر تشدد کرتے تھے۔ انکی رشیعی فقافت میں کیا شان ہے ،جو اس بربریت پر انز آئے جو روی سپار مکس کے پیردؤں سے یا گلا تھے اور مشیکہ ہندوستان کے لوگوں سے روار کھتے تھے۔ یہ بات شاید اب سیحے نہ ہو لیکن یہ اصول کلا تھے اور مشیکہ ہندوستان کے لوگوں سے روار کھتے تھے۔ یہ بات شاید اب سیحے نہ ہو لیکن یہ اصول قابل عمل ہے کہ دوکوی میں کہ دو سرے کی رضا کے بغیراس پر حکومت کرے "۔ قابل عمل ہے کہ دوکوی سب العین کی ہے لیکن اس میں بہت محمد جمہوری نصب العین میں آگر چہ جریات کی حیثیت فقط نصب العین کی ہے لیکن اس میں بہت محمد حکمنات پنمال جیں۔ یہ نصب العین ہر محفص کو یہ جرات دلا آ ہے کہ دوا پنی ذمہ داری اپنے کدھوں

پر لے۔ یہ ریڑھ کی ہٹری کو مضبوط بنا آباور نگاہ کو بلند کر آئے۔ منتشرا فراد کا ملک 'جو ضبط و لظم کی راہ پر گامزن ہے 'غلاموں کی اس قوم ہے بہترے 'جس کی بناہ گاہ فقط انقلاب ہے۔

ہاں ثقافت ا قلیت کا تعیش ہے اور شاید خاصی برت تک رہے لیکن جو مخص حقیقت ہے اگاہ ہے ' بھی ریسیت کو فن اور علم کے ساتھ وابستہ نہیں کرے گا۔ ترتی چند مخصوص لوگوں کی وجہ سے ہوتی ہے لیکن ان چند لوگوں کو ترتی دینے کی بیہ صلاحیت لازماً وراثت کی بنا پر نہیں حاصل ہوتی۔ جدید سائنس کی نشود فما' یقیناً صنعت اور رسل و رسائل کے ساتھ وابستہ ہے اور بیہ وہ معاملات ہیں' جن میں رئیس کبھی دل جسی نہیں لیتا۔ بھی بھی کاؤنٹ ر مفورڈ کی طرح بعض معاملات ہیں' جن میں رئیس کبھی دل جسی نہیں لیتا۔ بھی بھی کاؤنٹ ر مفورڈ کی طرح بعض رئیس بھی سائنس سے کھیلتے ہیں لیکن اگر ہم اس فرست سے ان لوگوں کے نام خارج کر دیں' جنہوں نے اپنے کارناموں کی بدولت نواب کا خطاب حاصل کیا تو ہم بیہ دیکھیں گے کہ سائنس

سراسر متوسط طبقه کی تخلیق ہے۔

اور می حال فن کا ہے۔ ریست فن کی تخلیق نیس کرتی، محض اس کی سررستی کرتی ہے۔ تاریخ فن کے زرس عبد 'ریست کے عبد شیں 'وہ پورپ یا مصرکے جا کیرداری عبد شیں۔ یہ عهد وہ ہں 'جو ایک نے متوسط طبقہ کے عروج سے وابستہ ہں اور ان کی شان و شوکت محلوں میں نہیں بلکہ آزاد شہروں اور تجارت کے مرکزوں میں ہے۔ بونانی ڈراماعونانی تاجروں نے پیدا کیا تھا۔ ہر مخص جانا ہے کہ السیکلس ' سوفو کلیس اور بورویڈ کیس کے ڈرامے دولت مندوں نے اس لیے سینج کے تھے کہ وہ اس طرح اپنی ریاست کا اعزاز پڑھانا جائے تھے۔ گو تھک کلیسا کی نواب نے نہیں بلکہ تاجروں کی اعجمنوں نے تھم کے تھے۔ وہ نزاکت ماب نواب نہیں بلکہ ونیادار تاجر تھے جنہوں نے بوکر میش 'ہورلیں اور ورجل کی امداد کی تھی۔ یہ صحیح ہے کہ انگریز رئیسوں نے شکستہ کی مالی امداد کی تھی لیکن احیائے علوم کے اخراجات مڈلی کے مہاجی خاندان نے پرداشت کے تھے۔ رئیسوں نے جانس برنزیا چیٹرٹن کو مدددے سے انکار کردیا اور اسے بائن اور شلے کو ملک بدر کر دیا۔ لیکن کاروبار اور صنعت کی بڑھتی ہوئی دولت نے انیسوس صدی کے انگستان اور قرانس كے يرزور ادب كى برورش كى- صرف جرمنى من فريدرك اعظم وائمركے ذبوك كارل آكت اور بوریا کے بادشاہ لڈوگ کی مثالوں سے ریسیت اپنی حمایت میں کوئی معقول بات کہ سکتی ہے۔ در حقیقت رئیس فنکارول کو مزدوول کا درجه دیج بن- جیسا که معری رئیست انہیں مجھتی تھی۔ رکیس زندگی کے فن کو فن کی زندگی پر ترجیح دیتا ہے اور وہ مجھی اس فنکارانہ جانفشانی كے ليے تيار نہيں ہو تا جو عظمت زين كا طغرائے امآیاز ب-وه ادب تخليق نہيں كر تا- كونكه وه ایے ادب کوجس کا مقصد اشاعت ہو' خود نمائی مجھتا ہے۔ کوئی رکیس اپنی تحریروں میں ریلین کی طرح آزادی ہے بیاک مزاح چش نمیں کر سکتایا میکاول کی طرح سای اسرار نمیں بیان کر سکتایا

روسو کی طرح استے جوش و خروش ہے تبلیغ نہیں کر سکتا یا اناطول فرانس کی طرح شاندار مضامین یا افسانے نہیں لکھ سکتا۔ کیونکہ اناطول فرانس (جو کہ ایک کتب فروش کا بیٹا تھا) کی خوبی اس کی دل آویز چوٹیلی مایوسی ہے۔ رئیس کی تربیت اس طرح ہوئی ہے کہ وہ آخرت کا مصحکہ اڑائے۔ کیونکہ وہ اس دنیا کو اپنے قبضہ قدرت میں لاچکا ہے۔

نتیجہ یہ ہے کہ جدید رئیست پر ایک بے نیاز اور سطی لذت پندی حاوی ہے۔ ایک کمل انتشار جس میں اعلیٰ درجے کے حقوق پوری طرح حاصل ہوتے ہیں لیکن ذمہ دار یوں کو نظرانداز کر دیا جاتا ہے۔ وراثت کے ننگ نظریہ اور شادی کے چند مرضع خاندانوں تک حد بندی کی دجہ انحطاط شروع ہو جاتا ہے۔ نسل جسمانی طور پر کمزور اور اخلاتی طور پر ناتواں ہو جاتی ہے اور ایک صدی میں ذہنی عظمت سے اوسط ذہنی صلاحیت تک پنچ جاتی ہے۔ پیٹراعظم اور محولاً اول ویم اور بیرگ اور بیرگ اور بیرگ مادر جارج سوم کے درمیان صرف چند نسلوں کا فاصلہ تھا۔ سٹوارٹ بوریون میرگ ہو ہیں۔ ہو ہیرگ مادر دومنوف خاندان انحطاط یذیر ہوگئے۔ یہ نظریہ کی شادت کا بخاج نہیں۔

نتیجہ یہ ہے کہ وراثت میں ولیم بھی ہوتے ہیں۔ فرڈ رک بھی۔ اس کے فوائد کم ہیں اور نقصان زیادہ۔ ذہنی عظمت کی طبقہ کے لوگوں میں بھی پیدا ہو سکتی ہے۔ اگر چہ اسکے بھلنے بچولنے کے امکانات وہاں زیادہ ہیں 'جمال اسے بافراغت روزی میسر ہو لیکن وہی عظمت اپنائساک کی عقبوں سے ختہ وشکتہ ہو کر بالا خر خشک اور بے برگ وبار رہ جاتی ہے۔ وراثتی ر فیست عوام کے صبروشکر' قناعت اور کم ہمتی کی وجہ سے خاصی دیر تک قائم رہی ہے۔ لیکن ہیسرگ خاندان کی معیاد' بیائیت کے مقابلہ میں کیا ہے؟ یورپ کے اہم حاکم بیائے روم تھے اور عظیم ترین ادارہ کومت کلیسا تھا۔ لیکن کلیسا میں وراثت کی کوئی اہمیت نہیں تھی اور کوئی کسان بھی بیائے روم بن مکر سکتا تھا۔ تاریخ کی معیم ترین حکومت کلیسا تھا۔ تاریخ کی معیم ترین حکومت ایک رئیسی جمہوریت تھی۔ عالبا کسی دن ہم بھی اس حم کی مکیانہ حکومت قائم کرلیں گے۔

## ٨- ايك اور عطائي نسخه

انسانی حکومت کے پیچیدہ مسئلہ میں اگر ہم پر کوئی بات پوری طرح واضح ہے تو صرف ہے کہ سیای وراثت کا اصول دراصل انتظار کا اصول ہے۔ کیونکہ یہ حماقت کی حفاظت اور تبلیج کر آ ہے۔ موروثی نا قابلیت کے ذریعہ نظم و نسق کی راہیں مسدود کر آ ہے اور ایک معظم ریاست کے بنیادی اصول کی خلاف ورزی کر آ ہے۔ اس لیے کہ ہر صلاحیت کی جو فرد کے اندر موجود ہو' خواہ وہ کی طبقہ سے تعلق رکھتا ہو' آبیاری ہونی جا ہے آکہ وہ ملک و قوم کی خدمت کر سکے۔ جمہوریت کے طبقہ سے تعلق رکھتا ہو' آبیاری ہونی جا ہے تاکہ وہ ملک و قوم کی خدمت کر سکے۔ جمہوریت کے الفاظ و اقوال کے پس پردہ ہی اہم حقیقت پوشیدہ ہے کہ اگرچہ افراد کیساں نہیں ہو کے لیکن مواقع

ماوی ہو کتے ہیں اور پیر کہ فرد کے حقوق'عمدہ اور طاقت کے حقوق نہیں بلکہ وہ انسانی حقوق ہیں جو اس کی قابلیت کی آزمائش کا ہر راستہ اس پر کھلا رکھیں اور اس میں عہدہ اور طاقت حاصل کرنے کی اہلیت کی برورش کریں۔

ر کسیت بهترین لوگوں کی حکومت ہے۔ یہ ضروری نہیں کہ یہ حکومت خاندانی ہو'لیکن ہم اس فتم كى رئيست كے محض خواب ديكھتے رہے ہیں۔اس كے نہ ہونے سے ہم اس قدر زبوں حال ہیں لیکن اس کے بیہ معنی ہر گز نہیں کہ ہم نوابوں کی حکومت چاہتے ہیں۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ ہم بہترین انسانوں کی حکومت جاہتے ہیں۔ زندگی کے ہر شعبہ میں ہاری ملاقات ان مردول اور عورتوں سے ہوتی رہتی ہے 'جو کارہائے نمایاں کرنے کی اہلیت رکھتے ہیں۔ لیکن سیاست کی راہیں ان پر بند ہیں۔ جمہورت کو پیر راہیں کھول دی جائیں۔

اس مئلہ کا حل بہت مشکل ہے۔ کیونکہ ہارے انحطاط نے زندگی میں کلیت پدا کر دی ہے اور ہر تجویز کے بارے میں ہارا ردعمل ایک مایوس تنبسم ہوتا ہے۔ ہم یہ سجھنے لگے ہیں کہ دنیا اعشہ ای طرح رہی ہے اور ایمشہ ای طرح رہے گا۔ ہم اب جدب کہ بہت زیرک ہوگئے ہیں ا حیوانوں کی حکمرانوں پر راضی ہیں۔ شاید والٹیئر صحیح کہتا تھا کہ عقلند انسان دنیا کو بعینہ اس طرح چھوڑنے پر قانع ہے 'جس طرح کہ اس نے اسے پیدائش کے وقت پایا تھا۔ لیکن جنت الارض کا تصور ہارے لہو میں بس گیا ہے اور ہمیں مطمئن ہو کر بیٹھنے نہیں دیتا۔ رئیست میں بھی چند خوبیاں ہیں۔ ہمیں انہیں تلاش کرتا ہے اور انہیں اس جمہوری نمائش کی حقیقت کے ساتھ مربوط کرتا

١٩٥٩ء ميں امريكه ميں مير كے انتخاب كا تصور يجيئے۔ يه انتخاب اب تك ايك جمهوري انتخاب ہے۔ ہر مرد اور عورت عهدول کے لیے صرف ان لوگوں کو منتخب کرتا ہے ،جن سے وہ بمترین کام کی توقع رکھتا ہے۔ یہ انتخاب سب انتخابات سے زیادہ جمہوری نوعیت کا ہے۔ کیونکہ آج كل الكش مين حارا انتخاب عموماً دويا تين اشخاص تك محدود موتا ع، جو چند خاص طبقول ك نمائندے ہوتے ہیں 'جن پر ہارا اعتاد نہیں ہے۔ لیکن اس خیالی انتخاب میں ایک سوکے قریب

نمائندے ہیں۔ یہ انتخاب آزاد ہے۔ یہ سو نمائندے کیونکر نامزد ہوئے؟ کیا انہیں سو جماعتوں نے نامزد کیا ہے؟ کیا وہ ریشہ دوانیوں یا کی جماعت سے وفاداری کی وجہ سے نامزد ہوئے ہیں؟ نہیں۔ وہ کی راستہ سے نہیں آئے۔ انہوں نے محض اینے نمائندہ ہونے کا اعلان کردیا ہے اور اپنے مقاصد واضح کردیے ہیں اور

انتخاب' نامزدگی کے بغیر؟ جماعتوں کا نامزدگی پر اختیار ختم ہوا۔ کیا ہر شخص اپنے آپ کو

ميرً "گور زيا صدر بننے كے ليے پيش كر سكتا ہے؟ نہيں۔ كوئي فخص اس معاملہ ميں آزاد نہيں۔ نقط اس کی قابلیت اور تجربہ اور تربیت اے پیش کرتے ہیں۔ انتخاب کا میدان چاہے کتنا ہی وسیع ہو' اس طرح کوئی نااہل فمخص نہیں جنا جا سکتا۔

ان میں سے ہر مخض نے اپنی زندگی اپنے آپ کو اس عہدے کا اہل بنانے پر صرف کردی ے۔ اس نے کالج سے اعلیٰ تعلیم حاصل کی ہے اور پھرسیای انفرام کے جامعہ میں چار برس کے ليے شديد محنت سے عملي تربيت حاصل كى ہے۔ حكومت اس كے ليے طب 'انجينرنگ يا قانون كى طرح ایک فن یا علم ہے۔ وہ محض ایک عہدہ نہیں ہے جو اسے ہر ممکن طریقہ سے حاصل کرناہ۔ وہ آخر کار علم کے ذریعہ صراحت اور صحت فکر اور مشقت کے ذریعہ یا کیزگی سے آراستہ ہو کر آگے بڑھتا ہے۔ کم کوش میدان میں رہ گئے ہیں اور اب وہ آزاد ہیں کہ اپنے آپ کو امریکہ کے کی چھوٹے شہر کامیئر بننے کے لیے پیش کریں۔ اگر اس نے کسی چھوٹے شہر کی دو مرتبہ قیادت کی ہے تو وہ کی دو سرے درجہ کے شہر کامیئر بن سکتا ہے۔ اگر وہ دو مرتبہ اس فتم کے شہر کامیئر رہ چکا ہے تووہ کی بڑے سے بڑے شہر کا میئر بننے کا مستحق ہو سکتا ہے۔ اگر وہ دو مرتبہ کسی بڑے شہر کا میئر رہ چکا ے تو وہ گور نری کے انتخاب کے لیے کھڑا ہو سکتا ہے۔اگر وہ ایک ہی ریاست کا دو مرتبہ گور نر رہ چکا ہے تو وہ صدارت کا متمنی ہو سکتا ہے۔ تربیت اس کو نامزد کرتی ہے اور ہماری یو نیورسٹیاں'جو کہ ا مرکی زندگی کے بہترین تمریس 'مارے منتظمین کی تربیت گاہیں بن جائیں گی۔ نظم و نسق کا آنابانا قائم رہے گا۔ کی ایک طبقہ کا تبلط قائم رہے گا۔ لیکن اس تانے بانے کی بنیاد تربیت اور ذمہ داری پر ہوگی اور جمہوریت باقی رہے گی۔ انتخاب میں رئیست اس میں اس طرح شامل ہوگی کہ حکومت اب بهترین لوگوں کے ہاتھوں میں ہوگی۔ لیکن پہ جمہوریت' نااہلیت اور بد عنوانیوں کے بغیر ہوگی ادر یہ ریکست وراثت اور موروثی استحقاق کے بغیر ہوگ۔

یہ تجویز نا قابل عمل اور مینی ہے اور بظا ہر مجذوب کی برد معلوم ہوتی ہے لیکن کون می تجویز ایی نہیں تھی؟ کیا الزبھ کے عہد میں کوئی کارک وافتکنن اور میرابو کے متعلق پیش گوئی کر سکتا تھا؟ یا وافتکشن کے عمد میں عورتوں کے حق رائے دہی کے متعلق کوئی پیش کوئی کی جا سمتی تھی؟ یا گران کے زمانہ میں کوئی ممانعت شراب کا تصور کر سکتا تھا؟ ہر چیزجب تک ہونہ جائے 'نامکن ہے۔ آکسفورڈ اور کیمرج نے ساست دانوں کو تعلیم دی۔ کیا ماری یونیورسٹیاں ایا نہیں کر سکتیں۔ چین نے کئی صدیوں تک عمدے ان لوگوں تک محدود کر دیے، جنہیں تعلیم و تربیت نے ہم قدم پر آزمایا تھا لیکن جب ۱۹۱۱ء میں جمہوری خیالات نے چین پر یلغار کی تو یہ نظام ختم کر دیا گیا۔ اگرچہ اس میں ہر مخص کو مساوی مواقع حاصل تھے۔ ایک صدی تک جرمنی کے شہروں میں اس قدر شنظیم اور صفائی تھی کہ ان کا ٹانی ملنا محال تھا۔ اس لیے کہ ان کا انتظام انہیں لوگوں کے ہاتھو<sup>ں</sup> iani

میں تھا'جنہیں انظامی تربیت حاصل تھی۔

کیان ہمیں مایوس نہیں ہوتا جائے۔ ہمارے بڑے جا معوں میں حکومت کے مدرسے ہیں یا ایسے نصاب ہیں 'جو ان مدرسول کے مرکز ہیں۔ ما ہرین کے خلاف عناد ختم ہو رہا ہے اور سنسائی کی طرح کے شہر خاص طور پر تربیت یافتہ لوگوں کو اپنے نظم و نسق کے لیے متعین کرتے ہیں۔ امریکہ میں تقریباً ہر تعلیم یافتہ مختص جانتا ہے کہ ہمارے انتخابات نمایت مضحکہ خیز ہیں اور اس مضحکہ خیز ہیں کہ ورٹروں کی نصف تعداد ووٹ نہیں دیتی۔ وقت آگیا ہے کہ ہم اس بدنظمی کی حقیقت کو دیکھیں اور بے باکانہ یہ کہیں کہ ہم اس وقت تک ووٹ نہیں دیں گے 'جب تک کہ ہم صحیح منتظمین کا انتخاب کرنے کے قابل نہیں ہوتے۔ یہ ہماری اپنی بزدلی اور کم ہم سے کہ رائے عامہ حالات سے بے خبر رہتی ہے جو آدھی قوم کو اس یقین کے باوجود خاموش محتی ہے کہ رائے عامہ حالات سے بے خبر رہتی ہے جو آدھی قوم کو اس یقین کے باوجود خاموش رکھتی ہے کہ جموریت ختم ہوگئی ہے۔ آئے ہم اپنی زبانوں کو قوت گویائی بخشیں۔

ایک قلم کاربس یہ تجویز پیش کر سکتا ہے۔ لیکن سوچے کہ اثر ورسوخ والے کیا کچھ کر سکتے
ہیں۔ ایک سو مجلوں کو صحیح معلومات حاصل ہوں۔ ایک سومقرر رائے رہندگی کے لیے تعلیم و تربیت
کو اہم قرار دیتے ہوں۔ پھر دیکھئے کہ صاحب فہم و فراست کی رائے کس طرح عوام تک پہنچی ہے۔
آئکھیں کھل جاتی ہیں اور تعصبات مھنڈے پڑجاتے ہیں اور آخر کار کمیں نہ کمیں لوگ اس بات پر
آئادہ ہو جاتے ہیں کہ سامی عہدہ کو تربیت یافتہ اصحاب کے لیے مخصوص کر دیں۔ پھرا کی شہر
دو سرے کی نقل کرے گا۔ حتی کہ سب پاک صاف ہوجا کمیں گے اور چور اور ناپاک روحیں سرکاری
عہدوں اور بازاروں سے غائب ہوجا کیں گی۔

ہم برے بوڑھے اب امید کے سارے نہیں جی سکتے۔ ہارے دل اس طرح مجردح ہوئے ہیں کہ ہم برحوث و خروش اور جذبہ اصلاح کا نداق اڑاتے ہیں لیکن ہارے کالجول میں ایک نگ نسل تربیت پا رہی ہے۔ مزاج میں جو ہم سے کم رومانوی اور زیادہ جری بمادر اور واقف کار ہے۔ جب ان میں سے چند لاکھ جوان متحد ہو کر باہر نکلیں گے تو یقیناً ہاری اجتماعی زندگی کے مصائب کا خاتمہ کردیں گے۔

# باب بیستم ہم نے جنت الارض کیو نکر بنائی

## ا- جنت الارض کے فوائد

آسکرواکلڈنے کہاہے "ونیا کاکوئی نقشہ جس میں "جنت الارض"کا وجود نہیں "اس قابل نہیں کہ اس کی طرف دیکھا بھی جائے کیونکہ یہ اس سرزمین کو نظرانداز کر دیتا ہے جہال انسانیت پھشہ لنگرانداز ہوتی رہتی ہے۔ جب انسانیت وہال پہنچتی ہے تو پھر نظروں کو دور تک پھیلاتی ہے اور کوئی بہتر سرزمین دیکھ کر جہاز کا رخ اس کی طرف کرتی ہے۔ ترقی جنت الارض کے حصول کا دو سرا نام ہے"۔

کیا یہ بات کچ ہے؟ کیا جنات الارض بھی حاصل ہوئی ہیں؟ آج کل انسان کی ترقی کا تصور مروجہ انداز فکر کے خلاف جاتا ہے۔ مشکک کہتا ہے " تاریخ مدور انداز میں حرکت کرتی ہے۔ جَوٰچِز بالحضوص تہذیب 'عروج حاصل کرتی ہے 'اسے زوال بھی ہو تا ہے۔ ہماری ترقی محض سطے سمندر کا ہنگا می مدوجز رہے۔ سمندر کی تہہ ہمیشہ ساکن اور غیر محرک رہتی ہے۔ جنت الارض محض ہمارے شخیل کی فضائی پرواز ہے جو حیات و موت کی کھکش کے اندوہ کو کم کردیتی ہے لیکن ایک توانا محض ان جراحتوں کو مصنوعی مرہموں کی مدد کے بغیر برداشت کرتا ہے اور اگر اسے نسیان کی ضرورت ہے تو وہ اپنے آپ کو آج کے معاملات اور تفاصیل میں کھو دیتا ہے اور اگر اسے نسیان کی ضرورت ہے تو وہ اپنے آپ کو آج کے معاملات اور تفاصیل میں کھو دیتا ہے اور کل کی فکر نہیں کرتا۔ جو پچھ ہوتا رہا ہے وہی ہوگا 'صرف انداز بیان بدلتے رہتے ہیں "۔

ہم ناشکر گزار وحثی ہیں اور اب جبکہ ایجادات نے ہم پر آسائٹوں کی بوچھاڑ کر دی ہے۔ ہم مال و دولت کے انبار میں ایک رومان پند دوشیزہ کی طرح رہتے ہیں اور کسی دور دراز سرزمین کے خزانوں کے متمنی ہیں'جو محض اس لیے دل فریب ہیں کہ وہ دور ہیں۔ ہمارے مفکروں نے عالمگیر مدرسول کے خواب دیکھے تھے۔ ہمارے یمال سے مدرسے ہیں اور ہم عالمیر پو نیورسٹیوں کے خواب وکھتے ہیں۔ بھی انسان برہنہ تھے 'اب وہ لباس پہنتے ہیں 'لیکن انہیں اس بات کا دکھ ہے کہ دو سرے لوگ زیادہ قیمتی کپڑے بہنتے ہیں۔ بھی انسان بھوکے تھے اب محض خوش خوری کی وجہ سے لاکھوں موت کا شکار بنج ہیں۔ لیکن ہم بھولے سے بھی ان آسائٹوں کا شکر اوا نہیں کرتے جن کی فراوائی ہمارے لیے موت کا باعث بنتی ہے۔ شکیپئر کے زمانہ ہیں بھی بوے شہر راتوں کو تاریکی ہیں لیٹ ہمارے لیے موت کا باعث بنتی ہے۔ شکیپئر کے زمانہ ہیں بھی بوے شہر راتوں کو تاریکی ہیں لیٹ ہوتے تھے اور بازار غیر محفوظ ہوتے تھے۔ آج (جبکہ بازار ابھی تک غیر محفوظ ہیں) رات کے خطرات کم ہوگئے ہیں اور بکل کی برکت کی بدولت ہر جگہ نور کی بارش ہوتی ہے۔ تاہم لوگ بے کل خطرات کم ہوگئے ہیں اور بکل کی برکت کی بدولت ہر جگہ نور کی بارش ہوتی ہے۔ تاہم لوگ بے کل چودہ گھٹے روز کام کرتی تھیں اور اپنی مشینوں کے پاس رات بسر کرتی تھیں۔ آج بچوں کی مائیں چودہ گھٹے روز کام کرتی تھیں اور اپنی مشینوں کے پاس رات بسر کرتی تھیں۔ آج بچوں کی مائی بر کرتی تھیں۔ آب بکوری ہو تھیں اگر انہیں ایک چیز میں جو بات کی بری ہو تھیں اگر انہیں ایک چیز اور نسیب ہو جاتی۔ یورپ کا سفریا سمندر کے کنارے ایک مکان! مزدوروں کو تنظیم لور جرات کی اور نسیب ہو جاتی۔ یورپ کا سفریا سمندر کے کنارے ایک مکان! مزدوروں کو تنظیم لور جرات کی دفیب ہو جاتی۔ یورپ کا سفریا سمندر کے کنارے ایک مکان! مزدوروں کو تنظیم لور جرات کی مقابلہ ہی زیادہ مخفوظ ہیں۔

لین افسوس! انہیں ابھی آمریت حاصل نہیں ہوئی۔ کی زمانہ میں ہمارے سہ سالار عالمہ بنگ ہوئی۔ کا انظار کیا کرتے تھے 'کین اب انہوں نے جنگوں کو آزمالیا ہے۔ وہ اب سیاروں کی طرف و کھتے ہیں ہاکہ مضری کے باشندوں کو اسلحہ مہیا کر عیس۔ آج ادیب اسنے زیادہ ہیں کہ پہلے طرف و کھتے ہیں ہاکہ مضری کے باشندوں کو اسلحہ مہیا کر عیس۔ آج ادیب اسنے زیادہ ہیں کہ پہلے کہ میں تھے۔ ایجاد 'رسل و رسائل اور اشتماروں نے کتابوں کی فروخت اس قدر عام کردی ہے کو رشکی نے بائران اور میکا لے بھی دیکھیں تو جران رہ جا کیں۔ اناطول فرانس 'بہترین نظر کھنے کی وجہ سے کو رق تی بن جاتا ہے 'کین ان کامیاب انسانوں کے دلوں میں کس قدر ورد و اندوہ موجود ہے۔ اناطول فرانس کہتا ہے! ''ہاگر تم میرے دل کے اندر دیکھ سکو تو تم ششدر رہ جاؤگے۔ ونیا میں کوئی ذی فرانس کہتا ہے! ''ہاگر تم میرے دل کے اندر دیکھ سکو تو تم ششدر رہ جاؤگے۔ ونیا میں کوئی ذی حیات بچھ سے زیادہ مخزوں نہیں "۔ اے حیین زبان کے آقا! تو نے بینکرادں عمدوں اور مرزمینوں کے فنون اپنے گرد جمع کے۔ تو نے ارباب حل و عقد اور انقلاب پرستوں کے دلوں کو مصور کیا۔ تو اپنے زمانہ میں ر ببلز مونشین 'والٹیئر اور فرانس کے دو سرے شاہان اوب کا بھائی تنام کیا گیا۔ اگر تھے بھی خوشی حاصل نہیں تھی تو وہ پھر کھاں مل سکتی ہے اور ہم کم مایہ لوگ اے کس طرح حاصل تھے جی خوشی حاصل نہیں تھی تو وہ پھر کھاں مل سکتی ہے اور ہم کم مایہ لوگ اے کس طرح حاصل تھے جی خوشی حاصل نہیں تھی تو وہ پھر کھاں مل سکتی ہے اور ہم کم مایہ لوگ اے کس طرح حاصل

رعة بن؟

کیا دجہ ہے کہ ہماری دولت یاسیت کو جنم دیتی ہے اور ہماری تسخیر فطرت نے ہمیں ملا ہو کی طرح فتح کے بعد بھی ناخوش رکھا ہے۔

جنت الارض کی تعمیل ہو چکی ہے لیکن صرف خارجی دنیا ہیں۔ اگر 'جیہا کہ بعض فلنی سبجھتے ہیں 'خارجی دنیا کی کوئی حقیقت نہیں تو کوئی ہماری بے چارگی کا اندازہ کرے۔ ہم بدلے ہی لیکن کتنی ست رفقار سے۔ ہمارے لیے روئے زہن کو بدلنا براعظموں کو 'بری ' کری اور فضائی راستوں سے ملانا اور کو نظے اور فولاد کو ہزاروں آسائٹوں میں تبدیل کرنا آسان تھا 'لیکن اپی روئ میں سے ہولناگی 'جگہوئی اور ظلم کے جذبات کو خارج کرنا ہمارے لیے آسان نہیں 'کیونکہ یہ جذبات کی نسلوں کی تحکیم اور افلاس کے جملوں کی وجہ سے ہماری فطرت میں بس گئے ہیں۔ ہم وہی چکی ہیں جو چکی ہیں جو راول نے بنایا ہے 'لیکن ہم اب بھی وہی چکی ہیں 'طلانکہ اب دنیا کو اس تسم کے موروں نے بنایا ہے 'لیکن ہم اب بھی وہی چکی ہیں 'طلانکہ اب دنیا کو اس تسم کے کردار کی ضرورت نہیں۔

اس لیے ہماری ہے کلی اور ہے قراری جائزے 'لیکن یہ بات کی طرح بھی جائز نہیں کہ ہم اس سائنس کے ممنون نہ ہول 'جس کی بدولت دنیا ہمارے لیے نصف 'جنت الارض "بن گئ ہو اس سائنس کے ممنون نہ ہول 'جس کی بدولت دنیا ہمارے لیے نصف 'جنت الارض "بن گئ ہم اس سائنس کے بہی انعامات ' روحانی اطمینان کی اساس ہیں۔ ہمیں ایول محسوس ہو تا ہے کہ باغ عدن میں ہماری حیثیت حیوانوں کی ہے اور آئم اس جن کے مستحق نہیں جو ہماری آ کھوں کے سامنے ہے اور ہم اس بات پر آمادہ نظر آ رہے ہیں اس حسن کو محرود صنعقول سے ہمباد کر دیں۔ ہم جمال کمیں بھی اپنا گھربناتے ہیں 'وہاں ذندہ رہنا کہ اس تعال کرتے ہیں 'ای طرح ہم علم کو غلط استعال درخوار ہو جاتا ہے۔ جس طرح ہم حسن کا بے جا استعال کرتے ہیں 'ای طرح ہم علم کو غلط استعال میں جس ہم ان استعال کرتے ہیں 'ای طرح ہم علم کو غلط استعال میں اب تک وہی اپنی قوتوں اور ارادوں طور پر توانا اور قد آور ہوتے ہوئے بھی روحانی حیثیت سے بونے ہیں۔ جنت الارض 'سواے انسانی طور پر توانا اور قد آور ہوتے ہوئے بھی روحانی حیثیت سے بونے ہیں۔ جنت الارض 'سواے انسانی طور پر توانا اور قد آور ہوتے ہوئے بھی روحانی حیثیت سے بونے ہیں۔ جنت الارض 'سواے انسانی طور پر توانا اور قد آور ہوتے ہوئے بھی روحانی حیثیت سے بونے ہیں۔ جنت الارض 'سواے انسانی موروز سے بھی موجود ہے۔

اس لیے بیہ جنت الارض جو ہم اب تعمیر کریں گے 'اس کا تعلق انسانی قوموں کی توسیع ہے ۔ نہیں بلکہ انسانی روح کی کشادگی ہے ہے۔ ہمارے اذبان اور ہمارے عزائم کی ترمیم اور اصلاح کل طرح ہوسکتی ہے کہ وہ ایک الی بھتر دنیا میں زندگی بسر کرنے کے قابل بن سکیں جو ہمارے علم کا طرح واضح اور ہماری قوت کی طرح معظم ہوگی۔ چو تکہ انسانی جمالت نے ہر جنت الارض کے تصور کو بمیاد کیا ہے 'اس لیے اگر ہم سب سے پہلے اپنے داوں اور اپنے ذہنوں کو آلا تشوں سے صاف کر آئے ہم اس سامیہ دار درخت کے نیچے بیٹھ جائیں۔ بچے باغ میں کھلتے رہیں اور ہم اپ آپ کواپنے تخیل کے سپرد کردیں۔

### ۲- میزجاگتاب

میر وقت ہے پہلے جاگ اٹھا کو نکہ سورج کی روشن اس کی ٹاک پر پڑ رہی تھی۔ آہت وہ ہوش میں آیا۔ وائٹ ہاؤس مرہم ہوگیا اور پھیلتی ہوئی روشن نے اسے پوری طرح بیدار کر دیا۔ اس نے پھرسونے کی کوشش کی لیکن وہ سونہ سکا۔ وہ سوچنے لگا ''اوہ فدا! میں میر ہوں۔ میں میر کو تکر بنا؟ میں کتنا فوش نصیب ہوں! اور اس فوش نصیب کی راہ میں گئے حوادث آئے؟ اگر میں ٹائی برک کو نہ جانتا۔۔۔۔۔۔ اس کی سے بڑی نوازش تھی کہ اس نے ججھے نامزد کیا۔ لیکن دس سال پہلے ججھے یہ بات کیوں نہیں معلوم تھی کہ میں میر بن جاؤں گا۔ اگر جھے علم ہو آتو میں اس کی تیاری کرآ۔ کتنا مشکل کام ہے ہیں؟ یہ کام ریلوے اسٹیشن کے انتظام یا کنبہ پالنے کے کام ہے مشکل تر ہے۔ میں نے اس قسم کی تربیت حاصل نہیں کی۔ میں نے شاید زندگی میں ایک کتاب بھی نہیں پڑھی' لیکن اب میں لاکھوں انسانوں کی زندگی کا ذمہ دار ہوں۔ میں جو پچھ کر آبوں' وہ لوگوں کو برباد یا آباد کر سکتا ہے۔ میرا عمل ان لوگوں پر بھی اثر انداز ہوگا' جن کے آباؤ اجداد بھی ابھی پیدا نہیں ہوئے۔ ان کے مسائل نے ججھے بو کھلا دیا ہے۔ رسل و رسائل مکاری' مالیات مکاری' منایاں مکاری' عمارے سازی مکاری' صفائی مکاری' صحت عامہ مکاری' تعلیم مکاری۔۔۔ اوہ' یہ کام میرے لیے بہت مشکل ہے۔ یہ تو سیکٹروں آدمیوں کاکام ہے' میں تنا اس فرض سے عمدہ بر آنہیں میرے لیے بہت مشکل ہے۔ یہ تو سیکٹروں آدمیوں کاکام ہے' میں تنا اس فرض سے عمدہ بر آنہیں میرے لیے بہت مشکل ہے۔ یہ تو سیکٹروں آدمیوں کاکام ہے' میں تنا اس فرض سے عمدہ بر آنہیں میں۔''

دن زیادہ روشن ہوگیا۔ میئرنے انگزائی کی اور بستر میں اٹھ کر بیٹھ گیا اور اپنے پاؤں کو سلانے لگا۔ پکایک اس کا چرہ روشن ہوگیا۔

"آبا ، مجھے ہیں کچھ کرنا جاہیے۔ یہ اقدام سیاستدانوں کو متحیر کردے گا۔
یہ کام پہلے بھی نہیں ہوا۔ میں 'یو نیورسٹیوں سے بھڑین سائنس دانوں' بنکوں سے بھڑین مہاجنوں' مدرسوں سے بھڑین مدرسوں' کلبوں سے بھڑین عورتوں' معملوں سے بھڑین موجدوں' بھڑین منتظموں اور مزدوروں کے بھڑین قائدوں کو بلاؤں گا اور ان سے یہ التجا کروں گا کہ وہ میری

ادادكريں""اد خدا على سياست دانوں سے تك آگيا ہوں۔ وہ كوئى كام نيس كرنا چاہے مرف
"اد خدا على سياست دانوں سے تك آگيا ہوں۔ وہ كوئى كام نيس كرنا چاہے مرف
چزيں حاصل كرنا چاہتے ہيں۔ وہ صرف مشاہرہ چاہتے ہيں۔ ہرعمدہ كے ليے ان ميں سے دى

امیدوار موجود ہوتے ہیں اور ان میں ہے کوئی بھی اس کام کے متعلق کچھ نہیں جانتا۔ میں ان سے تنگ آگیا ہوں''۔

میر بسترے باہر نکل ایا اور کھڑی کے سامنے کھڑے ہوکر تازہ ہوا ہیں سائس لینے لگا۔

"ہمارے شہر میں کئی بوے آدمی ہیں۔ میں نے سامنے پہاڑی پر پچھ سائنس دان

رہتے ہیں جو بین الاقوامی شہرت کے مالک ہیں۔ ونیا کے بعض بوے تجارتی اداروں کے ڈائر یکٹر بھی

یماں رہتے ہیں۔ یماں ایک محف لظم و نسق کے فن سے بھی واقف ہے۔ ہم اس کی قابلیت سے
کیوں فاکدہ حاصل نہ کریں؟ میں انہیں اعلیٰ عمدوں کے لالچ بھی نہیں دلا سکتا اور شخواہیں اتن کم
ہیں کہ میں انہیں ان عمدوں پر مامور بھی نہیں کر سکتا۔ لیکن اگر میں ان سے کموں! حضرات! جھے
ہیں کہ میں انہیں ان عمدوں پر مامور بھی نہیں کر سکتا۔ لیکن اگر میں ان سے کموں! حضرات! جھے
آپ کی مدد جا ہے گیا آپ سب مل کر میری رہنمائی کے لیے ایک مجلس مشاورت نہیں بتا ہے؟
میرا خیال ہے وہ ضرور اپنا کچھ وقت مجھے دیں گے۔ بچھے یہ اختیار حاصل ہے کہ میں شہری لقمیر کی ایک کمیٹی قائم کرلوں....."

ميرَ نے زمين پر گھنے ئيك كر خدا سے دعا ما تكى: "اے خدا' مجھے ہمت عطاكر!"

# ۳- وه عظیم مجلس مشاورت

اس عظیم مجلس مشاورت کی تفکیل کی خبر شریس آنا" فانا" کھیل گئے۔ افسرائے مستقبل کے متعلق خوفزدہ ہوگئے 'لین دو سرے سب لوگ خوش ہوئے۔ سیاسی طقے نے بھی بظا ہرخوشی کا اظلمار کیا 'لیکن انہوں نے خفیہ طور پر یہ بات میئر کے گوش گزار کر دی کہ اگر یہ منصوبہ کسی طرح بھی جماعت کے معاملات میں دخل اندازی نہ کرے تو ہمیں اس پر کوئی اعتراض نہیں۔ مجلس کا اجلاس 'یو نیورشی کے ہال میں منعقد ہوا۔ اخباری نمائیندوں نے بھی کافی تعداد میں اس میں شرکت کی لیکن عوام سے یہ التجاکی گئی کہ وہ اس میں شریک نہ ہوں۔ مجلس بچاس ارکان پر مشمل تھی 'جو مختلف بچاس ارکان پر مشمل تھی 'جو مختلف بچوں سے تعلق رکھتے تھے لیکن ان میں سے ہر مخص اپنے شعبہ میں ممتاز اور مسریر آوردہ تھا۔ اس مجلس میں صرف تا جر 'جائیداد فروش' سیاستدان' ادیب اور فلفی شامل نہیں مربر آوردہ تھا۔ اس مجلس میں صرف تا جر' جائیداد فروش' سیاستدان' ادیب اور فلفی شامل نہیں

میئرنے انتہائی اکسار کے ساتھ ان سے یوں خطاب کیا! "خواتین و حضرات! آپ کو یہاں جمع ہونے کی زحت دی گئی ہے کیونکہ ہارا شمراب انتا بڑا ہو گیا ہے کہ اس کا نظم و نسق ایک آدمی کے بس کی بات نہیں رہی۔ وہ انتا بڑا ہو گیا ہے کہ گئ سیاست دان مل کر بھی اس کا انظام نہیں کر سکتے۔ اب ہمیں اقصادیات اور نظم و نسق کے ماہری کی ضرورت ہے۔ وقت آگیا ہے کہ ہمارے بڑے ہمرانی عظیم شخصیتوں سے مستغیض ہوں۔
"ہمیں آپ کی رہنمائی کی ضرورت ہے۔ ہمارے مسائل کا بغور مطالعہ سجیج اور اپنی تجاویز پر کڑی تنقید کیجے۔ انہیں انسانی فطرت اور ہمارے شمر کی مالیات کی حدود کے انھر رکھے۔ ہیں وعدہ کرتا ہوں کہ آپ کی ہم اس تجویز کی پوری جمایت کول گان جے آپ کی یا عوام کی ہوئی اکثریت کی حمایت حاصل ہوگی۔ میرا خیال ہے کہ آپ کو کسی شدید مخالفت کا سامنا نہیں کرتا پڑے گئے۔ شمری اصلاح کا معالمہ کوئی سیاس مسئلہ نہیں اور اس سے کسی جماعت کے حقوق پر اٹر نہیں پڑتا۔ ہم سب اسلاح کا معالمہ کوئی سیاس مسئلہ نہیں اور اس سے کسی جماعت کے حقوق پر اٹر نہیں پڑتا۔ ہم سب اسلاح کا معالمہ کوئی سیاس مسئلہ نہیں اور اس میں ربط پیدا کرتا ہے۔ یہ شمر آپ کا ہے' آپ میں اس کی اصلاح کیجے''۔

اس موقع پر اخباروں نے اس مجلس کی جمایت کی۔ اس جم کی تضحیک بہت آسان تھی۔
ان بزدل اور بے پروا سائنس دانوں کا زاق اڑا تا اور یہ پیشگوئی کرنا کہ اس مجلس کی تشکیل ہے
کوئی فاکدہ نہیں ہوگا اور یہ بتانا کہ یہ (بزعم خود) نیک لوگ اپنا اخلاق تن آسانوں پر عاکد کرنا چاہج
ہیں 'بہت سمل تھا۔ لیکن میئر نے شہر کے ہراہم اخبار کے مالک یا مدیر کو بھی مجلس میں شامل کرلیا
تھا۔ یہ نمایت معقول اقدام تھا۔ اس عزت افزائی کی وجہ ہے اخباروں نے اپنا فرض اوا کیا۔ اس
موقع پر اخباروں نے وہ کام کیا جس کی عوام ہمیشہ ان سے توقع رکھتے تھے بیجنی یہ کہ وہ عوام کی تربیت
کریں گے۔ انہوں نے اپنے بہترین نامہ نگاروں کو اس مجلس کی روئیداو مرتب کرنے پر مامور کیا اور

پھ لوگوں نے اس مجلس کا نہاق اڑایا۔ عوام نے اس کی طرف ہے بیازی کا اظہار کیا گئیں مجلس کے ایک ہفتے کے اجلاس کے بعد جو تجاویز چش کی گئیں الوگ ان پر سخت برہم ہوئے مجلس کے ماہرین حیاتیات نے یہ کہا کہ تولید پر پابندیاں لگانی چاہئیں۔ صرف وی لوگ بچے پیدا کرنے کے حقد ار ہیں جو ذہنی اور جسمانی طور پر صحت مند ہیں۔ سارے شرش اس تجویز کے خلاف پر زور احتجاج ہوا۔ یہ کون ہے ماہرین ہیں جو ہمیں یہ بتانے آئے ہیں کہ ولدیت ہر شخص کا حق نہیں ہے۔ اگر اخبار اس تجویز کی جمایت نہ کرتے تو براہنگامہ برپا ہو آ۔ تجویز کے الفاظ یہ تھے: من نہیں ہے۔ اگر اخبار اس تجویز کی جمایت نہ کرتے تو براہنگامہ برپا ہو آ۔ تجویز کے الفاظ یہ تھے: "مجلس اس نتیجہ پر پہنی ہے کہ تعیر نو کا آغاز 'نسل کی جسمانی صلاحیتوں کی اصلاحے ہو آ ہے۔ ہم جب تک صحت مند لوگوں کو تولید ہے پر بیز کرنے کی اور غیر صحت مند لوگوں کو تولید ہے پر بیز کرنے کی ترغیب نہیں دیں گے ہم کوئی ترتی نہیں کر سے۔

مرنے کی ترغیب نہیں دیں گے 'ہم کوئی ترتی نہیں کر سے۔

«لیکن اس معالمہ میں کی اخباعی آئین سازی کی ضرورت نہیں۔ ہم محض ہرذ ہین مرداور سادی کی ضرورت نہیں۔ ہم محض ہرذ ہین مرداور

عورت کے سامنے میہ تجویز پیش کررہے ہیں۔ ہم قانون کی پابندیاں عائد کرنے کی بجائے مخض ان کی نیک نیتی پر اعماد رکھتے ہیں۔ ہم صرف اپنے آپ پر جرکریں گے۔

" اپ اور (ان کی رضامندی سے) اپ اور (ان کی رضامندی سے) اپ بہتوں کی طرف سے بھی یہ عمد کرتے ہیں اور (ان کی رضامندی سے) اپ بچوں کی طرف سے بھی یہ عمد کرتے ہیں کہ ہم امر کی میڈیکل ایسوسی ایشن کی اجازت کے بغیر بچ پیدا نہیں کریں گے۔ ہم افراد اور جماعتوں کو یہ دعوت دیتے ہیں کہ وہ بھی اس اصول کو علی الاعلان تسلیم کرلیں۔ ہمیں یقین ہے کہ ذہین لوگ سب سے پہلے اسے قبول کریں گے اور ہم یہ جانتے ہیں کہ ان کی قائم کی ہوئی مثال سے دو سرے لوگ متاثر ہوں گے۔

''ہم یہ تجویز کرتے ہیں کہ غیرصحت مندلوگوں کو شادی کی اجازت نہیں ہونی چاہیے'لیکن انہیں طبی مشورہ سے ضبط تولید ہر عمل کرنا چاہیے۔

" "ہم یہ بھی تجویز کرتے ہیں کہ اس اصول سے مطابقت زیادہ عام ہو جائے گا۔ اگر اس بر عمل کرنے والوں کا' حادثات' بیاری' بے کاری' بڑھاپے اور موت کے خلاف بیمہ کروا دیا جائے اور سب ہاؤں کو پرورش کے اخراجات بہم پہنچائے جائیں۔ ہم نیکی کی ہمت افزائی کرنا چاہتے ہیں' برائی کی ممانعت نہیں۔

"آخر میں ہم اخباروں 'مدرسوں اور یونیورسٹیوں سے یہ التجاکرتے ہیں کہ وہ اس موضوع کے بارے میں معلومات کو عام کریں اور ہر فخص پر یہ اضح کر دیں کہ ہر نسل کی ذہنی اور جسانی صحت ہی پر ہماری ترقی کا دارومدار ہے۔ ہمیں جا ہیے کہ ہر فخص کے جذبہ وطن پرستی کو جوش میں لائمیں کہ یہ ضبط نفس ہمارے شمر کی تعمیر کی راہ میں پہلا قدم ہے"۔

اس تجویز کے آخر میں مجلس کے سب ارکان کے دستخط تھ' سوائے ایک کے۔
اس اعلان سے زیادہ مشکک مزاج کے نکتہ پینوں کی رگ پھڑی۔ پچھ نکتہ پینوں نے
لوگوں کی سادہ ول رجائیت کا نداق اڑایا 'کہ توسیع لظم سے شہر کی تعمیر نو کی جاسکے گی۔ ایک نقاد نے
فریڈرک اعظم کی وہ بات دہرائی جو اس نے اپ اس وزیر تعلیم سے کمی تھی جو عالمگیر تعلیم سے
انسانیت کی اصلاح کرنا چاہتا تھا۔ "میرے عزیز زولنز' تم اس ذلیل نسل کو اتن اچھی طرح نہیں
جانے جتنی اچھی طرح میں جانتا ہوں"۔ لیکن بہت سے لوگ اس نے تصور حکومت سے خوش
ہوئے کہ جری حکومت کی جگہ تعلیم لے لے گی اور بدی کی ممانعت کی بجائے اب زور صحت مند
اقدام یہ ہوگا۔

اور پھر منظوری کے عمد و پیان آنے شروع ہوئے۔ شمر کے طبیوں نے ایک خاص اجلاس بلایا اور متفقہ طور پر اس تجویز کو منظور کرلیا۔ اس کے بعد یونیورٹی کے پر دفیسروں نے اور اسکول کے مدرسوں نے اسے منظور کیا۔ اخباروں کے کارندوں' صنعتی کیمیا کے ماہروں اور ماہرین موسیقی نے بھی اس کی منظوری دی۔ اس کے بعد اسکولوں اور کالجوں سے فارغ التحصیل طلبانے اساد لیتے وقت اسے برضا و رغبت قبول کیا۔ آہتہ آہتہ رائے عامہ کی اکثریت نے اسے شہریت کے اعلان میں شامل کرلیا۔ پہلی مہم کامیاب رہی۔

# س- تعلیم کے ذریعہ حکومت

ایک ہفتہ کے بعد دوسری تجویز مجلس کے تعلیمی شعبے نے پیش کی'جو اخباروں میں شائع ہوئی۔ تجویز یہ تھی:

"ہم یہ تجویز کرتے ہیں کہ حکومت کے بنیادی فرائف 'عوام کی صحت کی نگہداشت کرنا اور بچوں اور بالغوں کو پوری تعلیم دیتا ہیں۔ ہم یہ تجویز کرتے ہیں کہ شرکے خرچ سے مہتال قائم کیے جائمیں 'جمال ہر مرض کا علاج مفت اور مکمل طریقے پر ہو۔ ہمارا خیال ہے کہ ہمارے مدرسوں میں جسمانی تربیت کو جاصل ہے۔ ہمارا خیال یہ بھی ہے کہ صحت اقوام ' دولت اقوام سے زیادہ اہم ہے اور یہ کہ خوشی کا راز صحت میں مضم ہے۔ ہم ہر صحت مند کھیل کی تربیت اور صفائی کے فن کی ہمت افزائی کی توقع رکھتے ہیں۔ ہم یہ تجویز کرتے ہیں کہ کھیلوں کے تماشائی مینے کے رجمان کی ہمت افزائی نہ کی جائے اور کھیل میں ہر شخص کو شریک کے میں سہولتیں بہم پہنچائی جائمیں۔

ہم یہ تجویز کرتے ہیں کہ تعلیم پر مسرفانہ اخراجات کرنا ہارے شرکا اتمیاز بن جائے۔ ہم یہ چاہتے ہیں کہ سب مدرسوں کے مشاہرے بردھا دیئے جائیں تاکہ معلم اعلیٰ مرتبہ کے لوگوں کے ہم پلہ بن جائیں ۔ ہم یہ تجویز بھی کرتے ہیں کہ تمام نادار طلباکو دظفے دینے چاہئیں تاکہ شمرائے جوانوں کی ممکن صلاحیتوں سے مستفید ہوسکے۔ ہمارا خیال یہ بھی ہے کہ سائنسی تحقیقات کو مالی امداد ملن چاہیے تاکہ ایجادات کی فراوانی سے میکائی طاقت میں اضافہ ہو اور انسان کی غلامی کا جلد از جلد خاتمہ ہوسکے۔

"ہم یہ تجویز کرتے ہیں کہ مدرسوں کے نصاب میں سے جنگ کے متعلق تمام تعریفی کلمات ختم کر دیئے جائیں۔ ہمارے لوگوں کو اس بات کا پورا موقع لمنا چاہیے کہ وہ اپنے فطری رجمانات امن کی نشود نما کریں اور دفاع کے تمام لازی اقدامات کی جمایت اور سربرستی کریں۔ "ہم یہ تجویز کرتے ہیں کہ ہم نجی مدرسوں کی ہمت افزائی کریں اور تجربات تعلیم میں دلچپی لیں۔ ہم سجھتے ہیں کہ قوم کا کروار' قول' اخبار' اجتماع اور عبادت کی آزادی سے بنتا ہے۔ شرکے لیں۔ ہم سجھتے ہیں کہ قوم کا کروار' قول' اخبار' اجتماع اور عبادت کی آزادی سے بنتا ہے۔ شرک ا چھے لظم و نسق کے ساتھ ہمیں ذہن کی پوری آزادی حاصل ہونی چاہیے۔ ''ہم یہ تجویز کرتے ہیں کہ مدرسہ کو اجتماع کا ذہنی مرکز بنا دینا چاہیے 'جو صبح و شام کھلا رہے ٹاکہ لوگ اس سے جسمانی اور ذہنی استفادہ کر سکیں۔

دوسری مجھتے ہیں کہ مدرسوں کو اخلاق کی تغیر کی ذمہ داری اپنے اوپر لینی چاہیے باکہ دوسری اخلاقی قوتوں کے انحطاط سے جو خلا پیدا ہو گیا ہے' مدرسہ اسے پورا کرسکے اور سے کہ کوئی تعلیم عمل نہیں سمجھی جا سکتی جب تک کہ وہ فرد کی شخصی آر زوؤں اور اجتماعی ذمہ دار یوں میں مطابقت نہ پیدا کرے اور اس میں یہ میلان نہ پیدا کردے کہ وہ اپنے کردار کو اجتماعی بہبود کے مطابق بنائے۔

"ہم اپنے اخباروں کے مالکوں اور مدیروں کے سامنے یہ تجویز پیش کرتے ہیں کہ اخباروں کو تعلیم کاایک موٹر وسلہ بنائمیں۔ ہم امیر طبقہ کے فیاض لوگوں سے یہ توقع رکھتے ہیں کہ وہ مالی الداد دے کر اخباروں کے ذریعہ سائنس' تاریخ'ادب اور فن کی تعلیم کوعام کردیں گے۔

" آخر میں ہم یہ تجویز کرتے ہیں کہ ہر شعبہ میں تعلیم بالغال کو عام کیا جائے اور یہ کہ مر سعبہ میں تعلیم بالغال کو عام کیا جائے اور یہ کہ مرسوں اور کالجوں کے فارغ التحصیل لوگوں کو یہ سمجھنا چاہیے کہ ان کی اسناد'ان کی شخصیت کے نشوونما میں محض ایک سنگ میل کی حیثیت رکھتی ہیں اور یہ کہ تعلیم محض ایک فریضہ اور تیار کا نشوونما میں بلکہ انسانیت کی ثقافتی میراث کے ساتھ خوشگوار بے تکلفی پیدا کرنے کا دو سرانام ہے"۔

ان تجاویزیر سوائے دو کے سب ار کان نے دستخط کیے۔

نیس اداکرنے والوں کے علاوہ ہر فخص نے ان تجاویز کا خیرمقدم کیا۔ طبیب اس بات پر خوش ہوئے کہ مجلس نے صحت کی اہمیت پر زور دیا۔ اور لوگوں نے اس خبر کا خیرمقدم کیا کہ اب ہپتال غربیوں کی چرپھاڑ کا معمل نہیں رہیں گے۔ مدرس اعلی تنخواہیں حاصل کرنے کے خیال سے خوش ہوئے اور ہر معلم کے کنبہ نے اپنی آمرنی کے اضافہ سے اخراجات ہیں اضافہ کردیا۔ ان گت ہونمار جوانوں نے 'جو افلاس کو اپنی عظمت کی راہ ہیں رکاوٹ سمجھتے تھے 'سرکاری وظیفوں کی تجویز کا خیرمقدم کیا۔ اخباروں نے اپنے اعلیٰ منصب کو پند کیا اور لاکے اور لوکیاں جنت الارض کی کھل خیرمقدم کیا۔ اخباروں نے اپنے اعلیٰ منصب کو پند کیا اور لاکے اور لوکیاں جنت الارض کی کھل تفریح گاہوں کے تصور سے مسرور ہونے گیس۔

لین اہل جائداد کی ایسوی ایش کے صدر 'ٹیوڈر بلیک' نے ایک احتجاج شائع کیا' جے ہر اہل جائدادنے پیند کیا۔ اس نے لکھا:

بہ بی بیر رہے پر در ہے۔ "در یہ واضح ہے کہ میر کی اصلاحی مجلس نے اس غیر ضروری اعلان کے بعد کہ وہ ساری نسل انسانی کی اصلاح کرتا چاہتے ہیں' اب سادہ لوح عینت پندوں کا شکار بنتا منظور کیا ہے۔ ہم نے سے توقع کی تھی کہ یہ مجلس اپنی تجاویز کو عقل و دانش کی حدود کے اندر رکھے گی' لیکن ہمیں اب اندازہ ہوا کہ سب اقد امات محض ایک نئی جنت الارض تعمیر کرنے کا پیش خیمہ تھے۔
"نیه منصوبہ کہ ہم سب مزدوروں کو پی ایچ ڈی بنا دیں 'کسی فلسفہ معلم کا منصوبہ معلوم ہو تا
ہے۔ ہر بالغ ذہن یہ جانتا ہے کہ ہماری اقتصادی دنیا میں صرف چند عمدے ایسے ہوتے ہیں جہاں
اعلیٰ تعلیم کی ضرورت ہوتی ہے۔ ہمارے کالج ہمارے مناصب کی تعداد سے ذیا وہ گر بجوایٹ پیدا کر

رے ہیں۔ ملک میں گر بجوایوں کی بھرمار کا نتیجہ یہ ہوگا کہ گر بجوایث صنعت کے ساتھ زندگی کو

سازگار نہ پاکراپنی ذاتی ہے کلی کو انقلابی ہجان میں تبدیل کر دیں گے۔ کوئی ہوش مندانسان ان کی

تعداد میں اصافہ کرنے کی تجویز نہیں کرے گا اور ہر تجربہ کار مدرس اس تعداد میں کی کرنے کے ویلے سوچے گا۔

ہماری مجلس کی تجاویز' جدید عمد کی اس پالیسی کے عین مطابق ہیں کہ نوجوانوں کو خوش رکھو۔ ہر مخص آج کل کے جوانوں کے گناہوں کی تعریف کرتا ہے اور ان کی خودپندی انقلاب پرستی' اسراف اور بداخلاقی کو نظرانداز کرتا ہے۔ والدین اپنے بیٹوں اور بیٹیوں کے لیے جائیداو جھوڑتے ہیں اور بچ ساری جائیداو تعیش میں ضائع کردیتے ہیں۔ یہ کالج' جہاں ہم اپنی اولاد کو بھیجے ہیں محض ورزش کے اکھاڑے اور بے بقینی کے مدرسے ہیں۔ ہمارے جوان وہریوں کو مفت اعلی تعلیم دینا اور ان کے لیے تالاب اور کتب خاتے تعمیر کرنا ایک مفتحکہ خیز تجویز ہے۔

کیا کوئی ہمیں یہ بتائے گا کہ اس منصوبہ کے اخراجات کون برداشت کرے گا؟ پہلے ہی مدرسوں اور کالجوں کے اخراجات یوں ہی اہل جائیداد پر گراں ہیں۔ اگر یہ تجاویز کامیاب ہو گئیں تو خیکس کیا ہو گا؟ ہمراہل جائیداد کو یہ دیکھنا چاہیے کہ جب قومی حکومت نے اس کی آمدنی کا بیشتر حصہ یوں لے لیا اور شہرنے باغیوں کی فصل کھڑی کرنے کے لیے اس پر ٹیکس عائد کے تواس کے پاس باتی کیارہ جائے گا۔

ہم میزے یہ التجاکتے ہیں کہ وہ اس مضحکہ خیز ہنگامہ کو ختم کرے اور مجلس نے یہ کے کہ وہ اپنی تجاویز کے لیے مالی امداد خود مہیا کرے۔

آپ کا مخلص ٹیوڈربلیک

۵- لکھ پتیوں کی اشتراکیت

اس خط سے شمر کے لوگوں میں اختلاف رائے پیدا ہو گیااور یہ اختلاف روز بروز بڑھتا گیا۔ جب مجلس نے نکتہ چینوں کی نکتہ چینی کو نظرانداز کر کے اپنی تیسری رپورٹ تیار کی تو اختلاف بہت بڑھ گیا۔ یہ افواہ پھیل گئی کہ رپورٹ نے مجلس کے اندر انتشار اور نفاق پیدا کردیا ہے اور لوگوں نے
یہ دیکھا کہ بچاس میں سے سات ار کان نے دستخط کرنے سے انکار کردیا ہے۔ رپورٹ یہ تھی:

دمہم یہ تجویز کرتے ہیں کہ شہر کے منتظمین شہر کی حدود میں داخل ہوتی ہوئی خوراک کی
عمد اشت کریں گے اور اخباروں کے تعاون سے وہ ہم ہفتہ معینہ قیمتوں کی فہرست شائع کریں گے۔
اور وہ لوا زمات زندگی کی غیر ضرور می تضیع کی مخالفت کریں گے۔

"ہم یہ تجویز کرتے ہیں کہ شہر رفاہ عامہ کو اپنے ہاتھوں میں لے لے اور اپنے ہائیڈرد الیکٹرک کے کارخانے خود بتائے اور ریاستی کارخانوں کی تقمیر میں مدد کرے۔اس طرح بجلی منافع کے بغیر فروخت ہوسکے گی اور شہردھو کمیں سے پاک ہو جائے گا اور ساری صنعت صحت منداور پاکیزہ ہو جائے گی۔

"ہم یہ تجویز کرتے ہیں کہ شمر کے رسل و رسائل شمر کی ملکت بن جائیں۔ کرایہ میں اضافہ یا تخفیف محض خرچ کے مطابق ہونا چاہیے اور ان آسائشوں کی نشود نمااس خیال ہے ہوئی چاہیے کہ انسان اڑد جام ہے بچے اور آبادی دیمات میں پھیل جائے۔

"ہم اجارہ دار کمپنیوں کی ہمت افزائی کرنا چاہتے ہیں' لیکن ان کے اسالیب کار کی گلداشت ہونی چاہیے اور ان کے منافع پر پابندیاں عائد کرنی چاہئیں ٹاکہ شہرکے لوگوں کے لیے معمولی کرایہ پر مکان بنیں اور اس طرح گھریلو زندگی شاداب ہو اور وہ ایک بار پھراخلاق اور اجتائی نظام کا سرچشمہ بن جائے۔

"ہم ان فیاض امراء کے ممنون ہیں جن کی بدولت ہمارے بڑے عبائب خانے اور اسباب موسیقی ممکن ہوئے۔ ہم یہ امید کرتے ہیں کہ وہ یہ انعام ہر طبقہ کے لوگوں تک پہنچا کیں گے۔ ہم موجودہ کام کی ترقی چاہتے ہیں ٹاکہ فنون کا ادراک اور شعور پیدا ہو ٹاکہ اعلیٰ ذوق' زہنی عظمت کا محرک ہے اور احساس حسن ہمارے شہر کو سربلندی عطاکرے"۔

تیسری تجویز کے سلسلے میں لوگوں نے زیادہ دلچپی کا اظہار نہیں کیا۔ بعض لوگوں نے اے
وصی تعریف یا ملکے استہزا سے محکرا دیا۔ چو نکہ اس کی تجاویز سارے معاشرے کے لیے مفید تھیں '
ان سے کسی ایک محدود جماعت کو زیادہ فا کدہ پہنچنے کی امید نہیں تھی۔ اس لیے کسی خاص گردہ نے
ان کی جمایت نہیں کی اور وہ توجہ جو پہلی غیر معمولی تجاویز کو نصیب ہوئی تھی 'کسی اور تجویز کونہ ل
سکی۔ لوگ رسل و رسائل اور گیس کے بارے میں کسی جذبہ یا جوش و خروش کا اظہار نہ کر سکے اور
جس طرح کسی گھر کا جلنا کسی گھر کی تقمیرسے زیادہ جاذب توجہ ہو تا ہے 'اسی طرح جب مجلس نے اپنی
جس طرح کسی گھر کا جلنا کسی گھر کی تقمیرسے زیادہ جاذب توجہ ہو تا ہے 'اسی طرح جب مجلس نے اپنی
حجاویز کی تفصیلات کی وضاحت کی تو لوگوں کی دلچپی ختم ہوگئی اور جماں شہر کی خامیوں اور خرابیوں
تجاویز کی تفصیلات کی وضاحت کی تو لوگوں کی دلچپی ختم ہوگئی اور جماں شہر کی خامیوں اور خرابیوں

کے بارے میں لوگوں میں اتفاق تھا' وہاں انہیں دور کرنے کے لیے لوگوں کے پاس ہزاروں منصوب تھے اور کوئی ایک تجویز ایک معمولی اقلیت کے علاوہ کی اور کو پند ہی نہیں آتی تھی۔

وہ تھوک فروش جو شمر کے تاجروں کے ہاتھ وہ اشیا فروخت کرتے تھے' جنہیں انہوں نے سمندر میں نہیں ڈبویا تھا' دونوں جماعتوں کے قائدین پر یہ دباؤ ڈالنے لگے کہ وہ مجلس کو چھوڑ دیں۔
گیس اور بجلی کی کمپنیوں نے اس شورش میں کم حصہ لیا کیونکہ ان کا اعمال نامہ شرمناک حرکات کے کم میاہ تھا۔ انہوں نے صرف یہ کما کہ اگر انہیں قیمیں مقرر کرنے کی اجازت ہوگی تو وہ خوشی کے گیس اور بجلی شہر کی میونسپلٹی کے ہاتھ فروخت کر دیا کریں گے۔ بعض نقل وحمل کی کمپنیوں نے کے گیس اور بجلی شہر کی میونسپلٹی کے ہاتھ فروخت کر دیا کریں گے۔ بعض نقل وحمل کی کمپنیوں نے کمیٹی کی تجاویز کے میاق و سباق کو نظرانداز کرتے ہوئے اس کی تاویل ہے کہہ کری کہ وہ ''کرایوں میں اضافہ'' چاہتے ہیں اور بہت سے لوگ یہ بات پڑھ کر مجلس کے سخت خلاف ہوگئے۔ سرمایہ واروں نے اس تجویز کے خلاف شدید احتجاج کیا کہ تمیٹی منافع پر پابندیاں عاکد کرے۔ غیرشادی شدہ لوگوں نے تبلیغ تولید کا خداق اڑایا۔ اس تمام بحث و تحصی کالب لباب یہ تھا کہ ''ان خواہوں کو بایہ جکیل تک پہنچا نے کے لیے سرمایہ کماں سے آئے گا؟''

### ٧- "جنت الارض"كے ليے سرمايہ

تفکیل کے کوئی ایک ممینہ کے بعد مجلس نے اپنی چوتھی اور آخری رپورٹ شاکع کی اور جلس نے اپنی چوتھی اور آخری رپورٹ شاکع کی اور جلس نامعلوم مدت کے لیے ملتوی کر دیا۔ شہر کے لوگ متحیر تھے کہ اس رپورٹ پر بھی پہلی رپورٹ کی طرح' سوائے ایک کے سب ارکان کے دستخط ثبت تھے۔ رپورٹ پر تھی:

" بہم یہ تجویز کرتے ہیں کہ جمہوریت کو زیادہ آزاداور پابند کر دینا چاہیے باکہ ہم شخص کو یہ موقع حاصل ہو کہ وہ اپنی آپ کو اعلیٰ عہدہ کے قابل بنائے اور اعلیٰ عہدے صرف انہیں لوگوں کے لیے مخصوص کر دیئے جا تمیں جو ان کے اہل بن چکے ہیں۔ بہم چاہتے ہیں کہ سیای لظم و نسق کے مدرے قائم کیے جا تمیں اور ان میں ہر شخص 'خواہ وہ گر یجوایٹ نہ بھی ہو'امتحان داخلہ پاس کرنے کے بعد داخل ہو سکے۔ ان مدرسوں میں تعلیم آتی ہی جامع اور قابل عمل ہو جتنی کہ طب کے مدرسوں میں ہوتی ہے۔ ہم یہ تجویز کرتے ہیں کہ ہماری سیای جماعتیں اپنے نمائندے ان مدرسوں کے فارغ التحصیل طلب نے متحق کیا کریں اور یہ کہ وہ اپنی تامزدگی صرف ان مردوں اور عورتوں کے فارغ التحصیل طلب نے متحق کیا کریں اور یہ کہ وہ اور جنہوں نے کی اونی حیثیت میں دو سال لیے مخصوص کر دیں 'جو ان مدرسوں کے گر بجوایٹ ہوں اور جنہوں نے کی اونی حیثیت میں دو سال کام کیا ہو۔ ہم شمری شخصی کے مطالعہ اور شہر کے ہرا فسر کے اعمال کے تجزیہ تک پھیلائی جا سکے۔ کومت کے جدید اسالیب کے مطالعہ اور شہر کے ہرا فسر کے اعمال کے تجزیہ تک پھیلائی جا سکے۔ کومت کے جدید اسالیب کے مطالعہ اور شہر کے ہرا فسر کے اعمال کے تجزیہ تک پھیلائی جا سکے۔

"اس رپورٹ اور اس سے پہلی رپورٹوں کی تجاویز کو عملی جامہ پہنانے کے لیے سمایہ کورت ہے۔ ہم اس ضمن میں بیہ تجویز پیش کرتے ہیں کہ تاکاشتہ زمین 'سامان تعیش' ایک خاص قیمت سے زیادہ کے تخفے اور تمام سامان تفریح پر (جوعوام کی جسمانی اور ذہنی نشود نما میں میرومعاون نمیں ہوتے) نمیں ہوتے) نمیں گا دیا جائے۔ مزید بر آن بلدیہ کو طویل مدت کے لیے اقرار نامے جاری کرنے چاہئیں ناکہ وہ نسلیں' جو ان آسانٹوں سے مستفیض ہوں گی' اس استفادہ کی کچھے قیمت ادا کریں۔ وہائیس ناکہ وہ نسلیم کرتے ہوئے کہ مالیہ کابی وسیلہ ناکانی ہوگا' ہم بیہ تجویز کرتے ہیں کہ جو لوگ اے ادارہ کے باتھ میں ہوگا۔ ہم اس فتمی فنڈ میں چندہ اداکیا کریں' جس کا انفرام ایک غیرسائی ادارہ کے باتھ میں ہوگا۔ ہم اس فتمی میں اخباروں کی امداد چاہتے ہیں کہ وہ اس فنڈ کوہاری دولت کے مطابق متمول کر دیں گے اور ہم قابل اور دولت مند اصحاب کے جذبہ حب الوطنی اور دور اندیش سے مطابق متمول کر دیں گے اور ہم قابل اور دولت مند اصحاب کے جذبہ حب الوطنی اور دور شمیں نگین اس کی رفتار ست ہو جائے گی۔ ان کی امداد کے ساتھ تعیرا یک ہی نسل میں ممل ہو گئی شمیں' لیکن اس کی رفتار ست ہو جائے گی۔ ان کی امداد کے ساتھ تعیرا یک ہی نسل میں ممل ہو گئی شمیں' لیکن اس کی رفتار ست ہو جائے گی۔ ان کی امداد کے ساتھ تعیرا یک ہی نسل میں ممل ہو گئی خطب کا جو رہارے شمر کی عظمت کو اس مقام پر پہنچا عتی ہے کہ وہ ایتھنز' فلور نس اور روما کی عظمت کا حریف بن جائے۔

"اس ضمن میں ہم'اس مجلس کے ارکان' یہ عمد کرتے ہیں کہ اپنی کل آمرنی کا پانچواں حصہ'ا گلے پانچ سال تک اس فنڈ میں دیتے رہیں گے"۔

# ۷- ليكن در حقيقت

اس آخری فقرہ کے اثر کو کوان دور کر سکتا ہے؟

اس کی بدولت عوبام کی وہ توجہ اور ایداد'جس سے مجلس محروم ہوگئی تھی'ا ہے پھر حاصل ہوگئی اس کی بدولت عوبام کی وہ توجہ اور ایداد'جس سے مجلس محروم ہوگئی تھی'ا ہے پھر حاصل ہوگئی اور چونکہ شہر میس بیکار زمین کی مقدار زیادہ نہیں تھی۔ ٹیوڈر بلیک بھی جیران رہ گیا ''ہماری ساری آمدنی کا پانچوال حصہ ''۔ یہ عظیم الثان فیاضی ہے' کیونکہ مجلس کے ارکان میں سے بعض اصحاب ملک کے متمول ترین لوگوں میں شار ہوتے تھے اور اشتراکی ارکان بھی بہت مالدار تھے۔ یقینا مثالی ریاست اب دور نہیں ہے۔

ان ہمت افزا طالات میں وہ لوگ جو ابتدا ہی ہے مجلس کے خیرخواہ تھے 'اب زیادہ جرات ہے اس کی حمایت کرنے لگے۔ انہوں نے یہ امرواضح کیا کہ یہ تجویزیں نہایت مخاط اور موزدل آپ اور یہ کہ سوائے ایک دو ارکان کے 'تمام رجعت پندوں اور ترقی پندوں نے ان پر دسخط کے ہیں۔ اخباروں نے چاروں رپورٹیس کیجا کر کے شائع کیس ٹاکہ لوگ اس روشن اور صحت منداجماع کا

مجموعی طور پر تصور کر سکیں 'جس کی تخلیق کا بیڑا اس مجلس نے اٹھایا تھا۔ یہ بات واضح ہو گئی کہ یہ مثالی ریاست محض آسائش اور تغیش کے کل پرزوں پر مشمل نہیں تھی بلکہ اس کا بنیادی مقصد عوام کی جسمانی' ذہنی اور اخلاقی صلاحیتوں کو بروئے کار لانا تھا۔ ان اقد امات اور مسامی کے ذریعہ جو نسل پیدا ہوگی' وہ اپنے لیے خود آسائشیں تخلیق کر لے گی اور کل پرزوں کا غلام بے بغیر انہیں استعال میں لا سکے گی۔

اور اخباروں کی اعانت کے ساتھ تعمیری فنڈ سرعت سے بڑھنے لگا۔ بہت سے افراد اور کنبوں نے اس شرط پر اپنی آمدنی کا پانچواں حصہ اس کی نذر کر دینا منظور کیا 'کہ بلدیہ ان تجاویز کو قبول کر لے۔ مجلس کے ایک رکن نے خاموشی سے پانچ کروڑ ڈالر اس فنڈ کو عطا کر دیئے 'جو اس نے ایک تغلیمی فنڈ کے لیے جمع کیے تھے۔ عور توں نے اپنے زیورات دیئے۔ مرتے ہوئے لوگوں نے اپنا ترکہ دیا اور مختلف اداروں نے اپنے ارکان کے چندوں سے معقول رقوم اکشی کیں۔ مجلس کے التوا کے دو مہینے بعد اس فنڈ میں دس کروڑ ڈالر جمع ہو چکے تھے۔

اب معاملہ بلدیہ کے اراکین کے ہاتھوں میں تھا۔ جس دن میر کویہ تجاویز پیش کرنی تھیں'
سب اراکین حاضر سے اور تماشائیوں کی گیری بھری ہوئی تھی۔ تماشائیوں کے چرے مرت اور
شادمانی سے فروزاں تھے۔ وہ یہ محسوس کر رہے تھے کہ وہ آج عمد ذرسے عمد ذریں تک پہنچنے کی
مہم کی پہلی ڈرامائی منزل کا مشاہدہ کر رہے ہیں۔ میر نے یہ رپور ٹیس پڑھ کرسنائیں اوریہ وضاحت کی
کہ یہ تجاویز علیحدہ بیش کی جائیں گی۔ اس نے اراکین سے یہ پر ذور ائیل کی کہ وہ انہیں منظور
کرلیں۔ "مجھے یہ امید ہے" اس نے کما "کہ آگریہ تجویزیں کامیاب ہو گئیں تو مستقبل ہمارے عمد
کو ایک حسین یا وگار کی حیثیت سے محفوظ رکھے گا۔ میری ورخواست ہے کہ آپ میرے عمد کے
خاتمہ سے پہلے ان تجاویز پر عملدر آمد شروع کر دیں"۔

جب مير نے اپني تقرير ختم كى تو ايك ركن نے ان تجاویز كے خلاف ايك تقرير كى 'اس جب مير نے اپني تقرير ختم كى تو ايك ركن نے ان تجاویز كے خلاف ايك تقرير كى 'اس

نے کہا:

"جناب والا میں ان تجادیز کو اشتراکیت کے آگے ہتھیار ڈالنے کے مترادف سمجھتا ہوں۔

"جناب والا میں ان تجادیز کو اشتراکیت کے آشمالی شخ جلیوں کے ہر طفلانہ منصوبہ کو منظور ہمارے قائدین صنعت کو کیا ہوگیا ہے کہ انہوں نے اشتمالی شخ جلیوں کے ہر طفلانہ منصوبہ کو منظور کرلیا ہے۔ ان تجاویز کے پس پردہ مجھے ماسکو کے سرخ ہاتھ کام کرتے نظر آرہے ہیں۔ میں ان تجاویز کی اس لیے مخالفت کروں گا کہ میں اپنے وطن سے محبت کرتا ہوں اور کسی خارجی طاقت کے تجاویز کی اس لیے مخالفت کروں گا کہ میں اپنے وطن سے محبت کرتا ہوں اور کسی خارجی طاقت کے غلبہ کو کسی حالت میں منظور کرنے پر آمادہ نہیں ہوں"۔

قلبہ کو کسی حالت میں منظور کرنے پر آمادہ نہیں ہوں"۔

مناشائی نہے 'لیکن بلدیہ کے اراکین نے اس تقریر کو باصد متانت سا۔ ان میں سے ایک

نے اس خیال کی تفتیک کی کہ یہ تجاویز اشتراکی نوعیت کی ہیں 'لیکن تیسرے مقرر نے اپی خطابت کے زور سے مباحثہ کا رنگ بدل دیا۔ وہ ایک خوفناک شکل کا بڑھا معمار تھا'جس نے مزدور الجمنوں کے زریعہ بلدیہ تک رسائی حاصل کی تھی۔ اس نے جذباتی گھن گرج کے ساتھ کھا:
"حضرات' یہ تجاویز محض روس کے آگے سر تسلیم خم کر دینے کے مترادف نہیں' بلکہ

"دخطرات میں جاویز عص روس نے اسے سر سیم م کر دیے نے مترادف ہیں بلہ برے سرمایہ داروں کے ہاتھوں میں کھیلنے کے برابر ہیں۔ یہ مجلس کیا ہے؟ امیروں کا ایک کلب!ان کی یہ پیشکش کہ وہ اپنی آمدنی کا ایک قلیل حصہ دینے کو تیار ہیں ' دراصل سارے شمر کو اپنے بفنہ قدرت میں لینے کا ایک بمانہ ہے۔ ان کے اس فنڈ کا اس کے علاوہ اور کیا مقصد ہے کہ وہ (ہم نیں وہ) اپنے حسب منشا ہمارے شہر کو تبدیل کر دیں؟ سامان نقل و حمل کو خریدنا 'محض ایک بمانہ ہے کرائے بردھانے کا۔

اور یہ بھی دیکھتے حضرات! کہ سمیٹی کے اراکین نے جنگ کے تقدی پر حملہ کیا ہے۔ یہ دریدہ دہنی کی انتها ہے کہ یہ لوگ اس بات کے مشمنی ہیں کہ ہم ان بمادر سپوتوں اور عظیم الثان جرنیلوں کی مدح و ستائش میں ایک لفظ نہ کہیں' جنہوں نے ہمارے لیے آزادی کی جنگیں لایں' ملک کو محفوظ بنایا اور دنیا میں جمہوریت کاعلم بلندلیا۔

"اور ان تمام تجاویز میں ذہب غائب ہے۔ ذرا غور کیجئے کہ ذہب سرے سے غائب ہے۔
اس کے برعکس بیہ فتنہ پرور اشارہ موجود ہے کہ ذہب نے اپنا اخلاقی اثر کھو دیا ہے اور درسوں کا بہ
نوجوان استانیاں اخلاقیات کو ذہب کی جگہ دیں گی۔ اخلاقیات! آب نے دیکھا؟ اخلاقیات!
اخلاقیات آخر ہے کیا؟ میں جانتا ہوں سے کیا ہے؟ سے ذہب کے استیصال کے لیے ایک حربہ ہے۔
اس مجلس کے آدھے ارکان دہریئے ہیں یا کبریائی وحدت کے قائل ہیں، شمین کے نہیں اور یادہ
یمودی ہیں۔ میں شروع ہی سے سے محسوس کر رہا تھا کہ اس مجلس میں ضرورت سے زیادہ یمودی موجود ہیں۔ میں پھر کہتا ہوں ضرورت سے زیادہ یمودی!

"اور جناب والا ایمی طرح ان لوگوں نے آپ کو احمق بتایا ہے!

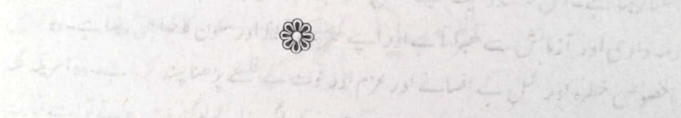
آپ 'ہماری طرح گلیوں میں بل کر اس اعلیٰ منصب کے مستحق بے ہیں اور یہ لوگ آپ

کے منہ پر یہ کمہ رہے ہیں کہ سب میئر' یونیورسٹیوں کے سندیافتہ ہونے چاہئیں۔ یہ سکول اسٹر

ہمیں سے بتانے آئے ہیں کہ شہر کا نظم و نسق کس طرح کرنا چاہیے؟ یہ لوگ اس جمہوریت کو بخ دبن

سے اکھاڑنے آئے ہیں جس کی خاطر ہمارے آباؤ اجداد نے اپنی جانمیں دینے سے گریز نہیں کیااور
جے ہمارے بھائی بندوں نے فرانس کے میدانوں میں اعدا کے حملوں سے محفوظ رکھا۔ یہ لوگ
دیانت دار مزدوروں سے اعلیٰ مناصب کا استحقاق چھین رہے ہیں۔ انہیں شرم آنی چاہیے۔ آگران

میں سے ایک تجویز بھی پاس ہوئی' ایک تجویز بھی جو ہماری حکومت کو برباد اور ہمارے حسین شہر کو بے حرمت کردے گی او ہم سب کو شرم آنی جاہیے"۔ ان تجاویز برکی دن تک بحث و تمحیص ہوتی رہی۔ میئرنے ہر تجویز کے لیے مستقل مزاجی ے جنگ لڑی اور بہت نے اراکین نے اس کی حمایت کی اور تماشائیوں نے ان تجاویز کی حمایت میں ہر تقریر اور ہرووٹ پر والهانہ طور پر تالیاں بخائیں۔ایک ہفتہ کے آخر میں معاملہ طے ہوگیا اور لوگ گھروں کو واپس چلے گئے۔ان میں سے ایک تجویز بھی کامیاب نہیں ہوئی۔ تاہم اس شجر کا سامیہ سکون برور ہے اور ان بچوں کی ہنسی س قدر خوشگوار ہے!



ニュー・アン・コンタとしかがくこと ニュートロックストートラダックロド

صه بهتم مذہب ---- ایک مکالمہ

مكالمه كے افراد

ایک کیتے لک متهيو پال ایک پروٹسٹنٹ کلیرنس ایک لاادری فلپ ایک مورخ ایستم ایک یمودی عورت سدها ایک میرو ایک یمودی عورت سدها ایک مندو ایک ما برعلم الانسان تھیوڈور ایک بونانی ایک چینی ولیم ایک مامرنف ایک مامرنفیات

ایک دہریہ ايندريو ارئيل ميزيان 1.3

مكالمه تين حصول مين تقسيم كيا كياب-باغيس يملاحد کره میں کتب خانہ میں دو مراحمه تيراهه

باب بست و کیم باغ میں

نرہب کی تشکیل

## ا- ماده میں روح دیکھنا

اریکل: آئے ہم کل لالہ کی کیاری کے گرد بیٹے جائیں۔ ہم دہ گول باغ "کے سردار ہیں۔
ہم نے طف اٹھایا ہے کہ ہم ذہب کی ہدافعت یا مخالفت کریں گے۔ آؤ میتھیواور اینڈریو۔ یہ نخ ذرا اٹھا کر رکھو۔ ہم میں سے جو لوگ غروب کے منظر کو پند کرتے ہیں "مورج کی طرف رخ کرکے بیٹے جائیں۔ اس طرح اب ہم کارروائی شروع کریں۔
پلل 'اریکل 'تم نے ہمیں یہاں کیوں جمع کیا ہے؟
اریکل 'میں نے آپ سب کو یہاں اس لیے جمع کیا ہے '
کہ آپ ذہب کے بارے میں بحث کریں۔ جمھے اس موضوع سے بہت دلچیں ہے لیکن یہ میرے لیے شدید ذہنی البحن کا باعث بھی ہے اور شاید میری طرح بہت سے دو سرے لوگوں کو بھی میرے لیے شدید ذہنی البحن کا باعث بھی ہے اور شاید میری طرح بہت سے دو سرے لوگوں کو بھی بریشان کر آ ہو۔ آپ جمھے یہ ہتا کیں کہ ذہب کی ابتدا کیو تکر ہوئی؟ ذہب کی مختلف صور توں کی قدرو انہیت کیا ہے؟ بریشان کر آ ہو۔ آپ جمھے یہ ہتا کیں کہ ذہب کی بابتدا کیو تکر ہوئی؟ ذہب کی محتلف صور توں کی احدیث حاصل ہے اور امریکہ میں اس کا مستقبل کیا ہے؟

پھر آپ یہ بھی بتائے کہ میری روح فانی ہے یا غیرفانی اور سے کہ خدا کا وجود ہے کہ نہیں؟ کلیرنس: یہ بحث نهایت مختصر ہو سکتی ہے اگر ہم متفق ہو جائیں۔ ار کیل: لیکن مجھے آپ کے اختلافات سے دلچپی ہے۔ میں نے آپ کو یمال اس لیے باما ے کہ آپ سب ایک دوسرے سے منفق نہیں ہیں۔ آگرچہ میں سے جانتی ہول کہ آپ ایک دو سرے کو غلطی پر سمجھتے ہیں ' پھر بھی میں بیہ توقع رکھتی ہوں کہ آپ متفق نہ ہوتے ہوئے بھی ایک دو سرے سے خوشگوار مراسم قائم کریں گے۔ ہم اس بحث کا آغاز کس طرح کریں؟ اینڈریو:اصلاحوں کی تعریف ہے۔ پہلے یہ بتائے کہ ذہب کا کیا مطلب ہے؟ ار ئیل: نہیں 'تعریفیں ایک نہایت تھکا دینے والا مشغلہ ہے۔ فلي: میں نے ایک مرتبہ ندہب کی مختلف تعریفیں جمع کی تھیں' شاید مجھے ان میں سے چند یاد بھی ہوں۔ ٹلائرہا خرنے ندہب کو احتجاج مطلق کا احساس کما تھا۔ ہیولاک ایلس نے اسے "دنیا كے ساتھ ہم آہنگى كاوجدان"كما ہے۔ گلبرث مرے نے كما ہے كه "ندہب ہميں كائاتى قوتوں كے ساتھ متعلق کر تاہے"۔ سینگر کہتاہے کہ "بیروہ مابعد الطبیعات ہے 'جے ہم محسوس کرتے ہیں۔ یعنی وہ مادرائے فہم حقیقت جو یقینی ہے۔ وہ مافوق الفطرت طاقت جو حقیق ہے اور زندگی اس غیرمرکی حقیقت میں وجود رکھتی ہے"۔ پروفیسرشوٹ ویل کہتا ہے "ندہب کسی براسرار حقیقت کے آگے سر تعلیم خم کر دینے کا نام ہے"۔ ابوریٹ ڈین مارٹن اس کی یوں تعریف کرتا ہے کہ "یہ پراسرار وجود کاعلامتی ادراک ہے'جو انسان کی "انا" کے وظائف میں تحلیل ہوجا تا ہے"۔ را نتاخ کتا ہے کہ "بیہ ان ادام کا مجموعہ ہے جو ہماری صلاحیتوں کی نشود نمامیں حاکل ہوتے ہیں"۔ میتحیو:اس سے زیادہ مضحکہ خیزاور جانب دارانہ تعریف میں نے نہیں سی-وليم: بهرسب تعريفين ژوليده بن-فلب: ٹائیلر کی تعریف شاید آپ کو پند آئے۔ وہ کہتا ہے کہ "ذہب محض روحانی فخصيتون يرايمان لانے كانام ہے"۔ سر جمز: لیکن کچھ دیو تاؤں کے متعلق بعض لوگوں کو یہ یقین ہے کہ وہ مادی وجود رکھتے ہیں اور مذہب میں ایمان کے علاوہ پر ستش بھی شامل ہے۔ فلي: آپ كے زويك ندب كى تعريف كيا ہے؟ سر جمز: میرے زویک بید ان بر ر طاقوں کی رضابوئی کا نام ہے ، جن کے متعلق بہ سمجھا جاتا ہے کہ وہ قدرت اور انسانی زندگی کی راہنمائی اور ضبط و لظم کی ذمہ دار ہیں۔ اريكل: تو آپ كامطلب كه به ما فوق الفطرت ستيوں كى پرستش كانام --

سر جمز: آپ نے اس پیچیدہ بات کو جس اختصار کے ساتھ بیان کیا' اس کا شکر یہ قبول

ار ئيل: احما بحرز ہب كا آغاز كيو نكر ہوا؟ اینڈریو:لیوکر -ٹیس کاجواب اس ضمن میں بهترین ہے-

" خوف نے دنیا میں دیو آؤں کی تخلیق کی" وحثی زندگی کو ہزاروں خطرات در پیش تھے اور شاید ہی بھی وحثی لوگ قدرتی موت مرتے ہوں۔ تنددیا مرض لوگوں کو پختہ عمرتک پہنچنے سے پہلے ہی ختم کر دیتے۔ جب وحثی انسان واقعات کو سمجھنے سے قاصر رہتا ہے تو وہ ان کے اسباب کو شمخصی سمجھتا ہے اور اپنے جسم کی مثال سے میہ اندازہ لگا تا ہے کہ ہرمادی چیز میں روح موجزن ہوتی ہے اور اس کے اعمال کی ذمہ دار ہے۔ کیا آپ نے مجھی کتے کی آنکھوں میں وہ تحیراور خوف دیکھا ہے جس کے سامنے ہوا ایک کاغذ کو اڑا دیتی ہے؟ وہ ہوا کو نہیں دیکھا۔ مجھے یقین ہے کہ کاغذ میں اسے کوئی روح نظر آتی ہے 'جو اے حرکت میں لاتی ہے۔ اس کتے کے متعلق ہم کہ سکتے ہیں کہ وہ ذہبی ے۔ وہ ایک وحثی فطرت برست ہے۔ اس طرح ندہب کا آغاز ہوا۔

ار کیل کیا ہم ان کی باتیں مان لیں 'سر جمز؟

سر جيمز: اگر آپ چاہيں تو مان ليجے۔ جس منزل كو "ايندريو" پہلى منزل كا نام دے رہے ہیں 'وہ حقیقت میں دوسری مزل ہے 'جس میں یہ خیال کیا جاتا ہے کہ طاقت کئی روحوں میں بی ہوئی ہے۔جومنفرد چیزوں میں جاری وساری نظر آتی ہے۔

سدها: یہ ابتدائی عقیدہ یا ایمان نمایت صحیح تھا۔ وہ جدید سائنس کے اس نظریہ سے زیادہ

مختلف نہیں کہ تمام مادہ دراصل قوت ہے۔

سر جيمز: يه قديم عقيده المارے يمال كئ شكول ميں موجود ہے۔ كى زمانہ ميں بياڑ وريا ، چٹانیں 'ورخت' ستارے اور آسان' روحوں کی خارجی اشکال متصور ہوتے تھے اور آج کل بھی ہم ان قدرتی اشیاء کو مخصی قوتیں سمجھتے ہیں۔ یونانی یہ سمجھتے تھے کہ آسان خداوندا یورانوس کا جم ے۔ چاند'سائلینی دیوی کا زمین کینی دیوی کا اور سمندر پوسیڈون دیو آگا۔

تھیوڈور: جناب! تعلیم یافتہ ہونانی کے لیے یہ ساری بات محض شاعری تھی۔ سر جيمن ايک عام يوناني کے ليے يہ ايک واضح اور بين حقيقت تھی ليکن ہر ملک کے عوام ای طرح کے ہوتے ہیں۔ ابتدائی جرمنوں اور سکنڈ نیویا کے لوگوں کے لیے جنگل 'جنوں 'بونوں' دیوؤں اور اس فتم کی غیر مرکی محلوق سے بھرے ہوتے تھے۔ آئرستان کے سادہ لوح کسان اب تک پریوں کے وجود کے قائل ہیں اور ان کے اڑے خوف کھاتے ہیں۔ آئرستان کے احیائے اوب

ے پریوں کو خارج کر دیجئے تو محض نثریاتی رہ جاتی ہے۔ امریکی ہندی بھی بھی اپنے انحطاط اور تنزل
کو اس واقعہ سے منسوب کرتے ہیں کہ سفید لوگوں نے در ختوں کو کاٹ دیا ہے جن کی روحیں سرخ
لوگوں کی حفاظت کرتی تھیں۔ جزائر مولکا ہیں پھلتے پھولتے در ختوں کے ساتھ وہی سلوک کیا جاتا ہے
جو حالمہ عور توں کے ساتھ ہوتا ہے۔ ان کے قریب کی شوریا فساد کی اجازت نہیں ہوتی کہ کس حالمہ عورت کی طرح ڈر کروہ وفت سے پہلے اپنا پھل نہ گرا دیں۔ ایمو نکا ہیں جب چاول کے کھیت
ہرے بھرے نظر آتے ہیں تو ان کے گردو نواح میں کی بلند آواز کی اجازت نہیں ہوتی کہ کمیں وہ
ہرے بھرے نظر آتے ہیں تو ان کے گردو نواح میں کی بلند آواز کی اجازت نہیں ہوتی کہ کمیں وہ
سے سے اس کا شکار نہ ہو جا کیں۔ گال میں ڈروئیڈ اپنی نہ بی رسوم میں شاہ بلوط کی امر بیل جمع کرتے
سے۔

ار ئیل: امریل کے ساتھ آج بھی ذہبی رسوم وابستہ ہیں لیکن ہمیں کچھ اور بتائے سر جھرز۔

سر جمز: روح مظاہر کا یمی نظریہ ستاروں پر بھی چپاں کیا گیا تھا۔ ان بیس ہے ہرایک کے اندر ایک رہنما روح بستی تھی۔ بابل کے لوگ سات سیاروں کو کبریائی صفات دیتے تھے اور اپنے ہفتہ کے دنوں کو ان کے ناموں سے یا دکرتے تھے۔ بابل ہی بیں علم نجوم نے جنم لیا۔ وہ سجھتے تھے کہ سیارے انسانوں کی تقدیر پر حادی ہیں۔ آج تک ہمارے اخبار ہر ممینہ نجومی کے ذایخ شاکع کرتے ہیں اور ہم اپنی گفتگو میں علم نجوم کی زبان استعمال کرتے ہیں۔ بہت سے قبائل میں چاند گر ہن کے وقت لوگ خوفناک آوازیں بلند کرتے ہیں تاکہ وہ عفریت جو چاند پر حملہ کر رہے ہیں' بھاگ جاکیں۔ ایتھنٹرنے این گزا گورس کو جلا وطن کر دیا تھا کہ مورج کوئی دیو تا نہیں بلکہ قائیں۔ ایتھنٹرنے این گزا گورس کو جلا وطن کر دیا تھا کہ وہ کہتا تھا کہ ہرستارے جاکھ ایک رویا۔ کیلریہ سمجھتا تھا کہ ہرستارے کے ساتھ ایک روح ہوتی ہے جو اس کی گردش میں اس کی راہ نمائی کرتی ہے۔ تقدیس کا جو ہالہ ہم صوفیا اور اولیا کے گرد دیکھتے ہیں۔ وراصل سورج کی پرستش کا ایک باتی ماندہ اثر ہے۔ جاپان کے صافح اور اس نظریہ کا مطلب یہ ہم حدیث ہیں۔ میں یہ سمجھتا ہوں کہ روح مظاہر کا نظریہ نہ ہم میکاؤد کو آج بھی جاپانی سورج دیو تا سمجھتے ہیں۔ میں یہ سمجھتا ہوں کہ روح مظاہر کا نظریہ نہ ہی جاپان کے میکاؤد کو آج بھی جاپانی سورج دیو تا سمجھتے ہیں۔ میں یہ سمجھتا ہوں کہ روح مظاہر کا نظریہ نہ ہے میں یہ سمجھتا ہوں کہ روح مظاہر کا نظریہ نہ ہے کہ ہرچزمیں ایک روح موجود ہوتی ہے۔

فلپ:اس ابتدائی روح مظاہر پرستی کی ایک صورت ذکر پرستی بھی تھی۔
سر جیم:ہاں 'وحثی قبائل ان اندرونی اعضا کے متعلق کچھ نہیں جانتے تھے جو تناسل کے
ذمہ دار ہوتے ہیں۔ انہیں صرف ظاہری اعضا کا علم تھا اور ان سے کبریائی صفات منسوب کرتے
تھے۔ وہ ان کی اصل حقیقت سے واقف نہیں تھے اور سجھتے تھے کہ ان میں تخلیقی روحیں موجود
ہیں۔اس بتا پر ان اعضا کی پرستش کی جاتی تھی۔

سدھا: میرے خیال میں ندہب کا یہ تصور نہایت معقول ہے۔ ان اعضای میں زرخیزی اور نشوونما کا معجزہ نظر آتا ہے۔ یہ اعضا تخلیقی قوت کے پیکر ہیں۔ تناسل کے علائم' کنگم اور یونی' اب تک ہمارے ملک میں ان کی پرستش ہوتی ہے اور انہیں تحفظ کی علامتیں سمجھا جاتا ہے۔

فلپ: مصر کی قدیم دستاویزیں یہ بتاتی ہیں کہ مصر میں ذکر پرسی قدیم ترین ادارہ ہے۔
رومن لوگ ذکر کی علامتیں تعویذ کی حیثیت سے استعال کرتے تھے ٹاکہ ان کی زر خیزی میں اضافہ
ہو۔ وہ اپنے ملے ٹھیلوں میں تناسل کے طلسم کو مناتے تھے۔ لوشین بوے برے میناروں کا ذکر کر تا
ہے جو تقریباً دوسوفٹ ادنچ ہوتے ہیں اور جو افروڈ ائیٹس کے مندر کے سامنے ذکور کی طرح کھڑے
ہیں۔

اینڈریو: میں سمجھتا ہوں کہ ہر عبادت بالخصوص عورتوں میں جذبہ محبت کے ساتھ وابستہ ہے۔ سینٹ تربیا کے نصورات بھی جنسی احساسات اور جذبات کے ساتھ وابستہ تھے۔ اگر ہم کرافٹ ا ۔ بنگ اور ہیولاک ایلس سے اتفاق کریں تو ہر مقدس شخصیت کی بھی حالت ہوتی ہے۔ چو تکہ میرا تجربہ ان میں سے صرف ایک جذبہ تک محدود ہے۔ اس لیے میں اس موضوع پر اس سے زیادہ بحث کرنے سے قاصر ہوں۔

سر جمز: غالبانہ ہمی احساس میں جنس کی شرکت کو مبالغہ آمیز انداز میں بیان کیا گیا ہے۔ شجر پرستی 'چو کنٹھے میناروں اور یورپ میں آغاز بہار منانے کے لیے جو جھنڈے گاڑے جاتے ہیں ' ان کی توجیہ جنسی اصطلاحوں میں کرنا غالبا صحیح نہیں ہے۔ اس طرح جو رسوم ختنہ کے ساتھ وابستہ ہیں 'ان کی بھی کوئی اس طرح کی توجیہ مناسب نہیں۔

یں میں اور میں یہ یاد رکھنا چاہیے کہ تاسل سے متعلق یہ قدیمی رسوم جنسی نہیں کہ ہی تھیوڈوں ہمیں یہ یاد رکھنا چاہیے کہ تاسل سے متعلق یہ قدیمی رسوم جنسی نہیں ابتدا میں نوعیت رکھتی تھیں۔ آہت آہت لوگوں نے انہیں تغیش کے ساتھ وابستہ کردیا۔ لیکن ابتدا میں قوت تاسل کو جامہ تقدیس پہنایا گیا۔ میرے نزدیک اسے غلیظ سجھنے کے مقابلے میں یہ ہمترے کہ ہم

اے مقدی سمجھیں۔

اینڈریو: اسے غلیظ سمجھناغیر ضروری ہے۔ ایر ٹیل: اچھا اب اور کچھ بتائے۔ سر جیم! روح مظاہر ندہب کی تشکیل کا پہلا عضر ہے۔ اس کا دو سرا عضر کیا ہے؟

5 -1

سر جیم: دو سرا عضر جادو ہے۔ دنیا کو روحوں سے بھر کر اور ان پر قابونہ یا کئے کی دجہ سے وحثی قبائل نے انہیں خوش رکھنے اور اپنی طرف مائل کرنے کی ٹھانی۔ بقول را نکاخ ''جادو' روح مظاہر کا حربہ ہے"۔ بالعوم اس کی شکل ہدردانہ صحرکی ہوتی ہے اور جوشہ دینے کی صلاحت پر منی ے۔وحثی عبادت گزار بارش لانے کے لیے خودیا اپنے جادد گرکی مددسے زمین پریانی لنڈھا تا ہے۔ آج تک بلقان اور جرمنی کے بعض حصوں میں بارش کی کمی کے زمانہ میں ایک جوان لڑ کی کو برہنہ کر کے اس پر پانی ڈالا جا تا ہے اور جادو کے منتر بڑھے جاتے ہیں۔ کافرلوگوں کو جب قحط باراں کا اندیشہ ہو تا تو وہ اپنے زہبی رہنما سے کتے کہ وہ چھتری ہاتھ میں لے کر کھیتوں میں چلے پھرے۔ ساڑا میں بانچھ عورت ایک بچے کا بت بتا کراہے اپنی گود میں رکھ لیتی ہے تاکہ اس کا بانچھ بن دور ہو جائے۔ جزار بابر میں بانچھ عورت سرخ کپڑے کی گڑیا بنا کراہے دودھ پلاتی ہے اور جادد کا ایک منتر پڑھتی ہے۔ لوگوں میں یہ افواہ تھیل جاتی ہے کہ اس عورت کے گھر بچہ پیدا ہوا ہے اور لوگ اسے مبار کباد دیے آتے ہیں۔ بور بو کے ڈیاک قبلہ میں جب کی عورت کو درد زہ شروع ہو آ ہے تو جادوگر خود اس طرح کی حرکتیں کرتا ہے جیسے اس کے یمان بچہ پیدا ہو رہا ہے۔ یہ لوگ سمجھتے ہیں کہ اس طرح دروزہ کم ہو جاتا ہے اور بچہ جلدی پیدا ہو جاتا ہے۔ چند کمحوں کی حرکات کے بعد جادوگر اپنی کرے ایک پھرگرا آ ہے اور ایک ایبا منتر پڑھتا ہے جس کا مقصد یہ ہو آ ہے کہ جنہیں پھر کی نقل کر کے باہر نکل آئے۔ تاریخ کے بہت سے مشہور علاج جادو کے ذریعہ ہوتے ہیں۔ آپ کے ملک کے عالم ڈاکٹر جمزجے۔والش نے ایک نمایت ول فریب کتاب میں جادو کے قصے لکھے ہیں۔اگر کی کے جم پر پھوڑا ہوگیا ہے تواہے شماب ٹاقب کا انظار کرنا جاہے۔ اگر وہ گر جائے تواپے چرہ کو صاف کر لیجئے' تمام پھوڑے ختم ہو جائیں گے۔ اگر وہ نہ ختم ہوں تو یقیناً اس کی وجہ یہی ہوگی کہ آپ نے تیزی ہے کام نہیں لیا۔ التمیرا کے غاروں کی دیواروں پر حیوانوں کی جو تصوریں بنی ہیں' ان پر تیروں کی بارش کی وجہ غالبا جادو کے اثر سے جانوروں کو مار تا ہے۔ زمانہ وسطی میں لوگ اپنے وشمنوں کے محور کرنے کے لیے ان کے موم کے مجتموں پر کیل گاڑ دیتے تھے۔ آج بھی ہم لوگوں کے مجتموں کو جلاتے ہیں۔ جب پیرو کے لوگ یہ رسم اداکرتے تھے تو کتے تھے کہ اپنے دشمنوں ک روهي جلارے بي-

ایڈریو: میراخیال ب سر جمزاکہ آپ کا یہ مجوب نظریہ ہے کہ "جادوے فرہب پیدا ہوا

ے"-سر جر:"روح مظاہر" کے نظریہ سے شاعری پیدا ہوتی ہے۔ جادد سے ڈراما پیدا ہوتا ہے Shahbaz Kiani اور روحوں کی تسخیر کی آرزو سے سائنس پیدا ہوتی ہے۔ جب کوئی جادو کی رسم ناکام رہتی ہے تو جادوگر کی شہرت میں فرق آ تا ہے۔ اس لیے کہ لوگ جادو کی ایک کامیابی کو یا در کھتے ہیں لیکن اس کی بہت می ناکامیوں کو بھلا دیتے ہیں۔ جادوگر کی عافیت اس میں تھی کہ وہ اسباب و علل کامطالعہ کرے اور اپنے مقصد کے حصول کے لیے فطری ذرائع اختیار کرے۔ ان وسائل کے ساتھ جادوگی رسم استعال کرتے ہوئے وہ آئی کامیابی کو جادو سے منسوب کر سکتا تھا اور اپنی اس شہرت میں اضاف کر سکتا تھا کہ وہ دیو تاؤں کی تسخیر کر سکتا تھا کہ وہ دیو تاؤں کی تسخیر کر سکتا ہے۔ پر انے جادوگر معجزہ گر اور پروہت سے طبیب اور حکیم ' مخم اور ما ہمرین فلکیات اور ما ہمرین کیمیا ہے۔ ہر شعبہ میں ہمارے سائنس دان ان پر انے جادوگروں کے وارث ہیں۔ اس ایک سرچشمہ کی بدولت نہ جب اور سائنس ' مابعد الطبیعیات اور طب جیسی کے وارث ہیں۔ اس ایک سرچشمہ کی بدولت نہ جب اور سائنس ' مابعد الطبیعیات اور طب جیسی

بعض مقامات پر جادوگر کافن یا جادو کے منزات مشہور ہو پھے ہیں کہ اگر جادوگر خدا کو اپی طرف ماکل کرنے میں ناکام رہ تولوگ اسے دیو باؤں کی ڈھٹائی پر محمول کرتے ہیں 'جادوگر کی ناکامی پر نہیں۔ یو بان میں بعض او قات جوان آدمی اگر اپنے شکار میں ناکام رہتے تو "پاں" کے صنم کو پہلے تھے۔ اطالوی ماہی گیراگر اپنی دعاؤں کے باوجود زیادہ مچھلی نہ پکڑ سیس تو "کنواری مریم" کی دریا میں پھینک دیتے ہیں چینی لوگ'اگر ان کی دعائیں ناکام رہیں'کی دیو بائے صنم کو بازار میں ذلیل کرتے ہیں اور اسے گالیاں دیتے ہیں۔ وہ کتے ہیں کہ "او ذلیل روح! ہم نے بچھے شاندار مندر رہنے کو دیا' تجھے آرات پیراستہ کیا' ہم نے تجھے اچھا کھانے کو دیا' ہم نے تیرے سامنے قربائی مندر رہنے کو دیا' ہم نے تیرے سامنے قربائی مندر رہنے کو دیا' ہم جو دیو آؤں اور انسانوں سے برتر ہے اور جو یونائی تہذیب کا طغرائے اتمیاز ہے۔ تقسور کے قریب تھے جو دیو آؤں اور انسانوں سے برتر ہے اور دو بری طرف سائنس کی طرف۔ ایک طرف تو وہ ہمیں وحدت الوجود کی طرف لے جاتا ہے اور دو سری طرف سائنس کی طرف۔ ایر سیل باتوں کا نتیجہ کیا نکلا؟ لیکن شاید ہے سب پچھے ضروری

ہے۔

ر جیز: آپ کو اتن جلدی نتائج کا انظار نہیں کرنا چاہیے۔ تاریخ یا سائنس کے کی

موضوع کا مطالعہ کرنے کے لیے یہ بهترہ کہ ہم اپنے آپ کو واقعات اور حقائق سے آشنا کریں۔

موضوع کا مطالعہ کرنے کے لیے یہ بهترہ کہ ہم اپنے آپ کو واقعات اور حقائق سے آشنا کریں۔

اگر آپ فورا کی نتیجہ پر پہنچ جائیں تو یہ نتیجہ چند واقعات کو منتخب کرے گا اور آپ باتی واقعات کو نتیجہ کی نتیجہ جن بجانب ہے۔ اچھا آپ اپنی بات جاری

ار ئیل: آپ صبح کتے ہیں آپ کی تنبیہ حق بجانب ہے۔ اچھا آپ اپنی بات جاری

-16,

سر جہز جادو سے نہ صرف ڈراہا اور سائنس پیدا ہوئے 'بلکہ نہ ہمی رسوم قربانی اور دعا کی رسوم بھی پیدا ہوئیں۔ بہت می دعائیں اب تک لوگوں کے لیے جادو کے منتروں کی طرح ہیں ، جنیں وہ بار بار دہراتے ہیں۔ تعویذ 'بددعا اور دعائے خیر بھی جادو سے پیدا ہوئے ہیں 'لیکن ب خینیں وہ بار بار دہراتے ہیں۔ تعویذ 'بددعا اور دعائے خیر بھی جادو سے پیدا ہوئے ہیں 'لیکن ب نیادہ اہم اور مقبول حیثیت زراعت کے رسوم کی تھی۔ وحثی قبائل نشودنما کی قوتوں کو زاور مادہ میں تقیم کرتے تھے۔ چیزوں کا مشاہرہ کرنے اور ان کے متعلق سوچنے کا ہمخصی طریقہ 'غیر شخصی طریقہ سے پہلے خیدا ہوا۔ طریقہ سے پہلے ظہور میں آتا ہے 'جس طرح نظریہ روح مظاہر' بابعد الطبیعیات سے پہلے پیدا ہوا۔ ایک بچ کا غدا سے نوزا کے خدا سے کمیں زیادہ واضح اور مرئی ہے۔ فلفہ کاایک نقصان سے کہ وہ ہمیں موجودات کی بجائے عمومی کلئے ویتا ہے اور ہمارے شباب کے جینے جا گئے خدا کی جگہ ایک غیر مرئی مطلق کولا کھڑا کرتا ہے جے ہم انسانی پیکر میں نہیں دیکھ سے۔

ہرسال ہرنسل کا اہم مسئلہ یہ ہوتا ہے کہ اچھی فصل کیو نکرپیدا کی جائے۔وحثی لوگ اس
مسئلہ کو سائٹیفک انداز سے نہیں حل کر سکتے تھے۔ وہ جادو کی مدد لیتے تھے وہ دھرتی ماتا ہے کئے
تھے کہ تو ہمیں اس مرتبہ اچھی فصل عطا کرتا۔ اس ضمن میں تخم ریزی کے زمانہ میں وہ ذکری میلے
مناتے اور اس طرح زمین کو زر خیز کرتے اور وقتی طور پر اخلاقی پابندیوں کو خیرباد کہہ دیے۔ بعض
ممالک میں لوگ اس زمانہ میں ایک بادشاہ اور ملکہ یا ایک دولها اور دلهن چنتے اور شادی کی رسوم ادا
کرتے تاکہ زمین زر خیزی کی طرف ماکل ہو۔ اکثر او قات دولها اور دلهن کو مجامعت کرتا پڑتی تاکہ
دیسے میں ایک بارہ او تات دولها اور دلهن کو مجامعت کرتا پڑتی تاکہ

فطرت اچھی طرح سمجھ جائے کہ اس سے کیا تو قعات وابستہ کی جارہی ہیں۔

آپ شاید بیہ سوچ رہے ہوں گے کہ ان باتوں کا ندہب سے کیا تعلق ہے۔ ذرا صبر کیجے' جب آپ ندہبوں کا تقابلی مطالعہ کریں گے تو آپ کو اپنے ندہب کی حیثیت کا صبح اندازہ ہوگا۔
وحثی انسان بھی ہماری طرح اچھی فصل کا محتاج تھا۔ اس کے پاس قحط اور خٹک سالی کا کوئی علان نہیں تھا۔ وہ اچھی فصل کے لیے سب پچھ کر گزرنے کو تیار تھا۔ اسے یہ خیال آیا کہ دھرتی ہا آگ بارگاہ میں آیک انسان اور اپنی رحم دلی کے عمد میں ایک حیوان کی قربانی دے۔ یہ خون' ذمین کی بارگاہ میں ایک انسان اور اپنی رحم دلی کا باعث بنے گا اور زمین کو زر خیز بنا دے گا۔ ایکیو ڈور کے ہندی محتی سے کھی کرتے تھے اور خش میں رچ کردیوی کی رضاجوئی کا باعث بنے گا اور زمین کو زر خیز بنا دے گا۔ ایکیو ڈور کے ہندی محتی سے کھی کرتے تھے اور خش میں سے وقت انسانی خون اور دل کی قربانی دیتے تھے۔ پونی کے ہندی بھی ہی پچھ کرتے تھے اور بنگال کے قبائل میں سے رسوم نمایت ظالمانہ انداز میں اداکی جاتی تھیں۔ دھرتی ہا آگ کی بارگاہ میں بعض او قات کی مجرم کو جھینٹ چڑھا دیا جا تا۔ ایتھنز کے باشند سے چند مجرموں کو اس مقصد کے لیے بعض او قات کی مجرم کو جھینٹ چڑھا دیا جاتا۔ ایتھنز کے باشند سے چند مجرموں کو اس مقصد کے لیے بیشہ علیحدہ رکھ لیتے کہ ضرورت کے وقت ان کی جانمیں دیو آئوں کے حضور میں نذر کر دیں۔ جب بھی طاعون یا قط کی دبائیں ان پر حملہ آور ہو تیں تو دہ مجرموں کو ذریح کر دیتے' ایک قبیلہ ک

مردول کی طرف سے اور ایک قبیلہ کی عورتوں کی طرف سے یہ ہے نیابتی کفارہ کے تصور کا سرچشمہ۔

ارینیل: غالبالیکن میں اسے مسیحت کا ایک اساسی عضر نہیں کہوں گا۔ میں اس بات پر بہت حیران ہوا کہ امریکہ میں جو فرقہ ٹانوی اور غیر ضروری ذہبی عناصر کو زیادہ اہمیت دیتا ہے' اپنے آپ کو بنیاد پرست کے نام سے یاد کرتا ہے۔ میں آپ کا مہمان ہوں۔ مجھے یہ کمنا تو نہیں چاہیے لیکن میں تواسے دہ سطیت پرست "کا نام دوں گالیکن کیا میں یہ داستان جاری رکھوں؟

اريكل: آخري منطقي حد تك جاري ركف!

سر جہر: صحیح علی جذبہ ہی ہے۔ ہرسال تھار گیلیا کے ملے میں ایتھنز کے باشندے دو

ہریوں کو سکسار کرتے باکہ دیو تا ان لوگوں کے گناہ معاف کر دے۔ بیا او قات یہ جانور ایک سال

پہلے ہی چن لیا جا تا اور بارہ مہینے تک اس کی پرستش کی جاتی لیکن موسم بمار میں اے قل کر دیا جا تا

اور بعض حالات میں خاصی اذبیتیں دینے کے بعد و حثیوں کی رسوم کے مطابق منتی جانور کو پچھلے

ان پارسا رسوم میں تسکین پاتے تھے۔ اس کے بعد و حثیوں کی رسوم کے مطابق منتی جانور کو پچھلے

سال کے متحول جانور کی روح کی تجمیم سمجھا جا تا ،جس طرح بمار کو دھرتی ہا تا کا احیا سمجھا جا تا تھا۔

دیو تاکو موت اور احیا کی اساطیر مغربی ایٹیا اور شال مشرقی افریقہ کے نداہب کالازی جزوین گئیں۔

دیو تاکو موت اور احیا کی اساطیر مغربی ایٹیا اور شال مشرقی افریقہ کے نداہب کالازی جزوین گئیں۔

دیو تاکو موت اور احیا کی اساطیر مغربی ایٹیا اور شال مشرقی افریقہ کے نداہب کالازی جو می سے اور دیو تا کو فن پیتے اور دیو تا کو قل کرنے کی رسم ہے اسے کھانے کی بہتر سم پیدا ہوئی کیونکہ و حثی یہ سمجھتا ہا قال کے حضم بنانے کہ جو چیز وہ کھا تا ہے اس کی طاقت اس میں آ جاتی ہے۔ پہلے پہل لوگ مقول کا خون پیتے اور شروع کر دیئے اور انہیں کھانے گئے۔ قدیم میکیکو میں دیو تاکا بہت چنے بیاتی اور اس خاص مقصد کے لیے قربان کیے جاتے تھے۔

اور اے ان لاکوں کے خون میں گوندھا جا تا ،جو اس خاص مقصد کے لیے قربان کے جاتے تھے۔

لوگ روزہ رکھنے کے بعد اس بت کونہ ہی عقیدت کے ساتھ کھا جاتے۔ پروہت ان مجسوں پر جادو لوگ کے منتر برو ھتے اور انہیں غذا ہے دیو تا بنا دیے۔

کے منتر برو ھتے اور انہیں غذا ہے دیو تا بنا دیے۔

منتر برو ھتے اور انہیں غذا ہے دیو تا بنا دیے۔

کے منتر پڑھتے اور اسمیں عدائے دیو ہاجا دیے۔ میتھیو: آپ اس سے یہ بتیجہ نہیں افذ کر کتے کہ مسیحی ندہب کے کفارہ اور عشائے ربانی کے تصورات محض اس لیے غلط ہیں کہ ان سے مماثل تصورات وحثی قبائل میں بھی پائے جاتے

ہیں۔ سر جمز: نہیں' بالکل نہیں۔ ممکن ہے کہ یہ تصورات صحیح ہوں۔ ہیں اس مسلہ پر قطعیت سے کچھ نہیں کہ سکتا۔ یہ رسوم بتدریج زیادہ مہذب ہوتی گئیں۔ ابتدائی رسوم آدم خور قطعیت سے کچھ نہیں کہ سکتا۔ یہ رسوم بتدریج زیادہ مردار قبیلہ کے ذوق کے مشابہ قبائل میں موجود تھیں۔ وہاں لوگ یہ سمجھتے تھے کہ دیو آکا ذوق سردار قبیلہ کے ذوق کے مشابہ قبائل میں موجود تھیں۔ وہاں لوگ یہ سمجھتے تھے کہ دیو آکا ذوق سردار قبیلہ کے ذوق کے مشابہ ہوگا۔ جب آدم خوری کا دور ختم ہوا تو انسانوں کی جگہ حیوانوں کی قربانی دی جانے گئی۔ غالباس تبدیلی کی جھلک ہمیں ابراہیم اساعیل اور دنے کی داستان میں نظر آتی ہے لیکن وحشیوں کے ذہبی راہ نما گوشت خور تو تھے ہی انہوں نے جلدی ہی قربانی کے جانور کے لذیذ جھے اپنے لیے الگ کرنے کے طریقے نکال لیے۔وہ ہڑیاں چربی میں لپیٹ کر خدا کے حضور میں پیش کر دیتے۔

اینڈریو:اس وقت تک خدا کو حاضرو نا ظر نہیں سمجھا جا تا ہوگا۔

# ٣- لوثم اور تحريم

سر جہز: انسان حیوانوں کے محتاج تھے اور بڑے بڑے در ندول سے ڈرتے تھے۔ اس حقیقت سے ندہب میں ایک تبیرا عضر "ٹوٹم پرستی" پیدا ہوا۔ ٹوٹم ایک ہندی لفظ ہے' جس کا مطلب علامت ہے۔ شالی امریکا کے ہندی ایک صنم بناتے تھے' جو کسی ایسے جانور یا پودے کی مطلب علامت ہے۔ شالی امریکا کے ہندی ایک صنم بناتے تھے' جو کسی ایسے جانور یا پودے کی نمائندگی کرتا تھا' جس میں ان کے قبیلہ کی روح موجود ہوتی تھی۔ ٹوٹم پرستی اکثر و بیشتر شکاری عمد کے ساتھ وابستہ رہی۔ لیکن زراعتی عمد میں بھی اس کے آوار ملتے ہیں۔ اس طرح مقدس فاخت' محمدی اور مسیحی زاہب میں شامل ہو کس۔

کلیرنس: ہم سب ٹوٹم پرست ہیں۔ ہم میں سے پچھ لوگ بارہ سنگھے اور پچھ ہرن کی پرسش کرتے ہیں۔ ہم میں سے بعض لوگ ہاتھی اور بعض جمہوریت کی بهترین علامت گرھے کی پرسش کرتے ہیں۔ ہم میں سے بعض لوگ ثیر اور بعض تھاب کے لیے جنگ کرتے ہیں۔ ہمیں اپ مقدیں جذبات کے اظہار کے لیے خیوانوں کی ضرورت ہے۔

فلپ: ١٩٢٤ء من جاپان كى حكومت نے يه فرمان جارى كيا كه وه سب مندر اور در گاہيں جلا

وی جائیں 'جن میں لومزبوں' سانپوں اور دو سرے دیو آؤں کی پرستش ہوتی ہے۔

ولیم: غالبا یہودا اور اس کے ہم عصر خداؤں کی درشت مزاجی و حتی در ندوں کی پرسٹش کی یادگار تھی۔ ایک عبوری دور میں لوگوں نے خدا کا تصور اس طرح باندھا کہ اس کا چرہ انسان کا سا اور نجلا دھڑ حیوان کا سا ہے۔ ابوالہول اس کی ایک مثال ہے۔ جب انسان اور حیوان کی باہمی جنگ کی جگہ انسان اور انسان کی باہمی جنگ نے لی تولوگوں نے خدا کو ایک سپہ سالار کی حیثیت دے دی۔ کی جگہ انسان اور انسان کی باہمی جنگ نے لی تولوگوں نے خدا کو ایک سپہ سالار کی حیثیت دے دی۔ حیوان نہیں تھا بلکہ فوجوں کی قیادت کر تا تھا۔ لیکن وہ بدستور ورشت مزاج رہا۔ ٹارڈ جا تا ہے کہ شوہری طرح زیادہ سخت گیردیو تا زیادہ قابل احرّام سمجھا جا تا تھا۔

اریکل: آپ مردکس قدر وسیع علم پر حاوی ہوتے ہیں۔ ہم بیچاری عور توں کو بچوں کا تربیت اور خود آرائی سے اتن فرصت ہی نہیں ملتی کہ آپ کا مقابلہ کر سیس۔ سر جیز 'آپ نے ند ہب کے تین ماخذ بتائے ہیں۔ نظریہ روح مظاہر' جادد اور ٹوٹم پرسی۔ کیا اس کے اور بھی ماخذ ہیں؟

سر جیم: دو اور ہیں۔ تحریم اور آباء پرسی۔ لکڑی کا وہ صندوق جس میں توریت کی الهائی تختیاں محفوظ تھیں۔ بردی مقدس چیز سمجھی جاتی تھی۔ اے صرف ذہبی رہنما چھو کتے تھے۔ جب داور قریب تھا کہ صندوق گر جائے لیکن ایک شخص نے لیک بتل گاڑی پر لاد دیا "۔ بیل لاکھڑائے اور قریب تھا کہ صندوق گر جائے لیکن ایک شخص نے لیک کر اے سنبھال لیا۔ خدا نے فورا اس کی روح قبض کرلی۔ کیونکہ اس نے ایک فرمان کی خلاف ورزی کی تھی۔ اکٹر امتاعی احکام اخلاقی رسوم کی نوعیت رکھتے تھے جو قبیلہ کی بقائے کے لیے اس قدر لازی سمجھے جاتے تھے کہ انہیں نہ ہی تقدس عطا کرکے ان کی اہمیت واضح کی جاتی تھی۔ دس فرمان 'اس کی ایک مثال ہیں۔ ایرانی بتاتے ہیں کہ ایک دن زر تشت پہاڑ پر عبادت کر رہا تھا کہ خدا' چیک اور گرج کے پر دے میں اس پر ظام ہوا اور ایک دن زر تشت پہاڑ پر عبادت کر رہا تھا کہ خدا' چیک اور گرج کے پر دے میں اس پر ظام ہوا اور قوانین عاصل کے۔ یو تانی روایت کی روے ڈائیو کیسٹ کو آئین ساز کالقب ملا۔ اس کے متحلق سے قوانین کندہ تھا کہ وہ اپ ہا تھا کہ وہ اپ ہا ہموں میں دو پھر کی تختیاں اٹھائے ہوئے ہے جن پر اس کے قوانین کندہ ہیں۔ یہ حاکم کی حکومت کو مشخکم کرنے کا بہترین طریقہ تھا۔ شاید بادشاہوں کے کبریائی حقوق بھی ہیں۔ یہ حاکم کی حکومت کو مشخکم کرنے کا بہترین طریقہ تھا۔ شاید بادشاہوں کے کبریائی حقوق بھی اس میلان کے آثار میں ہیں۔

کلیرنس: یہ نمایت مفید طریقہ ہے اور آج کل بھی بھی بھی استعال ہو تا ہے۔

#### ٣- آباري

اریکل لیکن "سر جمر" یہ بات عجیب معلوم ہوتی ہے کہ آپ نے ذہب کی تاریخ توبیان کی لیکن خدا کاذکر نہیں کیا۔

سر جہز: خدا' نہ ہب کی آخری منزل ہے۔ آپ بچوں کی طرح یہ سوال پوچھ رہی ہیں کہ مندا کو کس نے بنایا؟" کہ یہ دیو آؤں کا بحر ناپیداکنار' یہ کھلے میدانوں' جنگلوں اور آسانوں کی روحیں' ہمارے خدا میں کیو نکر تبدیل ہو گئیں؟ آپ کو وہ قدیم کمانیاں یاد ہیں جن میں دیو آ' حیوانوں اور انسانوں کی شکلیں اختیار کر لیتے تھے۔ لیکن حقیقت اس کے بالکل بر عکس تھی۔ نسلوں حیوانوں اور انسانوں کی شکلیں اختیار کر لیتے تھے۔ جب ہم یہ سنتے ہیں کہ زئیں دیو آ نے ایک بطح کا اور حیوانوں کے دیو آ نیم انسانی دیو آ بن گئے تھے۔ جب ہم یہ سنتے ہیں کہ زئیم دیو آ نے ایک بطح کا روپ وہار لیا اور جب ہم "الوکی آنکھوں والی اسمین "اور " بچھیا کی آنکھوں والی ہیرا" کی کمانی روپ وہار لیا اور جب ہم "کرر آ ہے کہ یونانی قبائل اپنے نئے خداؤں کے تصورات کوان تصورات

میں جذب کر رہے ہیں جو عمد قدیم میں وہ اپ ٹوٹموں کے بارے میں باندھا کرتے تھے۔ ویم نے ابوالہول کا ذکر کیا ہے 'جو عبوری دور کے ان دیو تاؤں کی ایک مثال ہے 'جو نیم انسان اور نیم حیوان ہوتے تھے۔ ولیم کو اس کی مثال کے لیے اتنی دور جانے کی ضرورت نہیں تھی۔ آپ کے اپ عبائب گھرمیں نیم انسان صنم 'نیم اسپ اور عبائب گھرمیں نیم انسان اور نیم حیوان اصنام موجود ہیں۔ نیم بیل اور نیم انسان صنم 'نیم اسپ اور نیم انسان صنم 'نیم ماہی اور نیم زن صنم۔ در اصل یہ ایک انسان نما خدا کے تصور کا پیش خیمہ تھے۔ آبا پرستی نے اس انقلاب کو کھمل کر دیا۔

آبا پری غالب خواب میں مردول کے ظہور سے شروع ہوئی ہے۔ ان بھوتوں کے ظہور سے خوف پیدا ہوا اور لوگول نے ان کی پرسٹس شروع کر دی۔ جو لوگ زندگی میں طاقت ور 'خومند تھ' مرف کی حد تک ان کی طاقت کو محسوس کیا جا تا تھا۔ مردول کا خوف نہ ہب کی ابتدائی منازل میں سب سے زیادہ مو ثر عضر تھا۔ نظریہ روح مظا ہر سے جادو پیدا ہوا اور آبا پری سے نہ بیدا ہوا۔ بعض وحثی اقوام میں خدا کے لیے وہ لفظ استعال ہو تا ہے جس کا مطلب ''مردہ انیان' ہے۔ یہوداہ کے معنی طاقور سردار ہوگا۔ معر' روہا ہے۔ یہوداہ کے معنی طاقور آبوی کے ہیں۔ فلا ہر ہے کہ وہ ایک طاقور سردار ہوگا۔ معر' روہا میکسیکو اور بیرو میں لوگ بادشاہ کو خدا سمجھ کراس کی پرسٹس کرتے تھے۔ سکندر نے اپنے آپ کو خدا بیا تھا۔ کیو نکہ جن اقوام کو اس نے فتح کیا تھا' ان کے یمال بادشاہ خدا کے مترادف تھا۔ اس مرتب بنالیا تھا۔ کیو نکہ جن اقوام کو اس نے فتح کیا تھا' ان کے یمال بادشاہ خدا کی روحوں کی رضا جوئی بھی کرتا پڑی۔ ان کی تنظین و تدفین کی رسوم کا بھی یمی مقصد تھا کہ ان کا جنازہ بھی کمریائی شان و شکوہ کے ساتھ اٹھے۔ دنیا کے سرداروں کے حضور میں جس اعمار اور نیاز کی ضرورت ہوتی ہے' وہی کے ساتھ اٹھے۔ دنیا کے سرداروں کے حضور میں جس اعمار اور نیاز کی ضرورت ہوتی ہے' وہی آداب خدا کی بارگاہ میں منتقل کر دیے گئے۔ دست بنگی' رکوع و ہود' مدح و سائٹ 'جو سردار کی مقدول کی اسلامت کی علامتیں تھیں۔ ابلی کی نشانیاں بن گئیں۔ آرہ جگ کوئی کیشو لک محراب اطاعت کی علامتیں تھیں۔ اب عبارت ربانی کی نشانیاں بن گئیں۔ آرج تک کوئی کیشو لک محراب معنی رہی۔ بلکہ تبدر تج ساری دنیا میں تھیل گئی ہے۔

یونانی اور دو سری قدی اقوام اپنے مردوں سے حاجت روائی کی طلب گار ہوتی ہیں اور مسیحی اپنے اولیا ہے۔ مردوں کی دنیا ان کے لیے اتنی حقیقی ہوتی ہے کہ بعض اوقات وہ خاصی قیت ادا کر کے ان تک اپنے پیغام سیجیج ہیں۔ ایک سردار اپنے ایک غلام کو بلا کر اس کے سامنے پیغام پڑھتا ہے اور پھراس کا سرکاٹ دیتا ہے۔ اگر سردار کوئی بات بھول جائے تو وہ ایک اور غلام کا سرکاٹ کر پہلے کے پیچے بھیج دیتا ہے۔ مردہ انسان کی روح کے متعلق یہ سمجھا جاتا تھا کہ اس کو وہ افوق کا الفطرت قوت "مانا" حاصل ہے ،جو بعد کے دیو تاؤں کو حاصل تھی 'اس لیے نمایت جزم داختیاط

سے اس کی رضا جوئی کی جاتی۔ ندہب مردوں کی رضاجوئی سے پیدا ہوا اور آہستہ آہستہ مردول کی محبت میں تبدیل ہو گیا۔ایک خونخوار انسان سے بھی اس کے مرنے کے بعد محبت کی جاسکتی ہے۔ اس سے اگلا قدم خدا کا وہ تصور تھا'جس نے اسے باپ بنا دیا۔ جدید ندہب میں خدا کی والدیت ایک نازک روحانی رشتہ ہے۔ ہم خدا کے متعلق سے نہیں سوچتے کہ وہ جسمانی طور پر یچے پدا کرنے کا اہل ہے۔ لیکن یونانیوں اور دو سری پر انی اقوام میں خدا کی والدیت جسمانی تھی۔ انسانی نسلیں مختلف دیو تاؤں کی اولاد تھیں اور ہر شجرہ کی ابتدا میں کی دیو تا کا نام موجود ہو تا۔ یہ تصور (جو یو تا نیوں اور یمودیوں میں موجود تھا) کہ خدانے انسان کو مٹی سے پیدا کیا' بعد میں نظر آتا ہے۔ اس طرح رفتہ رفتہ آخر کار انسانوں نے ایک انسانی خدا کا تصور باندھا۔ ارتقا کی میر منزلیس خاصی مدت میں طے ہوئیں۔ انسانی خدا کے ظہور سے پہلے کئی صدیوں تک روحوں کے سمندر تھے۔ چٹانوں' درختوں اور ساروں کی روحیں تھیں' ناسل اور زرخیزی کی روحیں تھیں' حیوانی خداؤں کی روحیں تھیں۔اور آخر کار' آباؤ اجداد اور امرا کی پرستش ہے انسانی خداپیدا ہوا۔ پنسر کا خیال تھا کہ ذب آباء برسی سے پیدا ہوا۔ اور تیسری صدی قبل مسے میں بور بیرس نے بھی کی نظریہ پیش کیا تھا۔ لیکن آبا پرستی ذہب کی ابتدائی منزل نہیں۔اس سے پہلے وہ دور آئے جن میں کوئی انسان نما خدا موجود نہیں تھا۔ لیکن آبا برسی کی نمود سے ندہب میں ایک عظیم انقلاب پیدا ہوگیا۔اس ادارہ نے زہب کو انسانیت بخشی۔اس نے خدا کے تصور کو پہلے ایک طاقت اور بعد میں ایک نیک انسان کے تصور کے سانچے میں ڈھالا۔ اس نے یمودیہ ' یونان اور روما کے عظیم نداہب کے لے رات صاف کیا۔ اب كوئي اور فخص اس داستان كوسنهالے-

۵- فطرت يرسى

ار کیل: سر جیر، آپ نے ہمیں جن ذہن افروز تقائق سے آگاہ کیا ہے 'ان سے میرے عام اسلوب فکر میں ایک ہلچل سی مج گئی ہے۔ میں دیکھ رہی ہوں کہ پال اور میتھیونے آپ کی باتوں کو نمایت صبراور مخل سے سا ہے۔اب وہ جمیں بتائیں گے کہ ان کو کماں کماں آپ سے اختلاف ہے۔ لیکن کیا یہ بھتر نہیں ہوگا کہ اب تھیوڈور ہمیں یونانیوں کے ذہب کے متعلق کچھ بتائے۔ فطرت يرتى يقينا ايك دلچپ ندېب بوگا-تھیوڈور: محرمہ میں بونانی کے جانے کا مستحق نہیں ہوں۔ آج کل کے بونانی دراصل سلاد ہیں۔ ان کی نسل بہت قدیم نہیں ہے۔ چینیوں کی طرح انہیں ان کا تدن وری میں نہیں ملا۔ وہ

امریکیوں کی طرح ایک نئی قوم ہیں 'جو ایک نئی ثقافت کی تغمیر کر رہے ہیں لیکن میں نے اپ ملک کے قدیم ذرہب کا شوق و ذوق سے مطالعہ کیا ہے اور میں خوشی سے اس کے متعلق گفتگو کوں گا۔ وراصل مجھے پہلے ہی ہے تو تع تھی کہ آپ مجھ سے ہے کہ میں گئے کہ میں یو نانیوں کے ذہب کا ذرکر کوں ' اس لیے میں اپنے ساتھ سر گلبرٹ مرے کا ایک قول لکھ کرلایا ہوں۔

سر جیز: میں انہیں اچھی طرح جانتا ہوں۔ اگر زمانہ امن کا ہو تو وہ ایک نہایت رحم <sub>دل</sub> انسان ہیں۔

تھےوڈور: انہوں نے میرے ملک کا ذکر بہت اچھی طرح کیا ہے۔ سر گلبرٹ کتے ہیں کہ "ہر شعبہ زندگی کی طرح نہ بہ میں بھی قدیم ہونان نے بالکل شروع سے ابتداکی اور سعی پیم سے مرتبہ کمال تک پہنچ گیا۔ شاید ہی دنیا کا کوئی خطرناک واہمہ ہو'جس کا نقش جمیں ہونانی نہ بہ میں نظرنہ آیا ہو اور شاید ہی روحانی معراج کی کوئی منزل ہو'جس کی گونج جمیں تحییلیس سے لے کر پولوں رسول تک کے اوب میں سائی نہ دیتی ہو"۔ شاید میں آپ کو اس عظیم الثان ارتقاکی ایک جھلک رسول تک کے اوب میں سائی نہ دیتی ہو"۔ شاید میں آپ کو اس عظیم الثان ارتقاکی ایک جھلک دکھا سکوں۔ اور یہ واضح کر سکوں کہ سر جھرنے شاندار تجزیہ کا اطلاق ہونان کے ذہب پر کس طرح ہوتا ہے۔

ابتدا میں دوسری قوموں کی طرح یو نانیوں کو بھی در ختوں عتاروں 'حیوانوں اور پودول بٹل روسیں موجود دکھائی دیتی تھیں۔ غالبا ان کا پہلا معبود آسان تھا۔ زکیس کے معنی لاطبیٰ ڈکیس ادر سنکرت کے ڈی کی طرح ' آسان کے تھے۔ امریکہ میں بھی آپ کہتے ہیں '"آسان ہماری خاظت کرے!" اور میں آسان سے ملتی ہوں' گویا آسان اور خدا ہم معنی الفاظ ہیں۔ سب سادہ دل سے بھتے ہیں کہ خدا بادلوں کے اوپر رہتا ہے۔ تیسری صدی قبل مسے میں رداتی مفکر' کر پس نے خداوک کی یہ فہرست بنائی تھی '"مورج' چاند' ستارے' قانون اور وہ انسان جو دیو آبی گئی ہیں''۔ خداوک کی یہ فہرست بنائی تھی '"مورج' چاند' ستارے' قانون اور وہ انسان جو دیو آبی گئی ہیں'' سب سب کہلی رسوم جن کا ہمیں علم ہے' زراعتی رسوم تھیں۔ ان رسوم کا مقصد ذبی کو زر خین بنا ہیں گئی ہیں کہ ذرخیز بنانا تھا۔ کیا آپ نے شاہرادی ڈانٹی کی کہائی سی ہے۔ جس نے اپنی تھا۔ علاء یہ جھتے ہیں کہ موسی کرلیا تھا اور زکیس دیو آ سنری بارش کا روپ وہار کر اس تک پہنچا تھا۔ علاء یہ جھتے ہیں کہ موسی کرلیا تھا اور زکیس دیو آبان کے دیوا کی باران رحمت سے سر سبزو شاداب کی جاتی تھی۔ یقینا آپ نے ڈیمٹر اور پر سنفی کی کہائی سی ہوگی اس کی دیوا تھی کی کہائی سی ہوگی اور شاید آپ نے برطانوی عبائب گھر میں ڈیمٹر کا شان دار بہت دیکھا ہو۔ ڈیمٹر اناج کی دیوی تھی کا ان دور کی بینی پر سنفی کو کوئی دیو تا برزخ میں اڑا کر لے گیا' لیکن ڈیمٹر کے نالہ دوکا کی وجہ سے پر سنفی کو کوئی دیو تا برزخ میں اڑا کر لے گیا' لیکن ڈیمٹر کے نالہ دوکا کی وجہ سے پر سنفی کو یہ نام کی کہ دو قصلیں کا شند میں دنیا میں آ سکے ' لیکن موسم سرما میں اے پھر برزن خور نام کی دور سے پر سنفی کو بیا ہیں ان کو دو سے پر سنفی کو بیا کی دور قبلیں کا شیخ کے زمانہ میں دنیا میں آ سکے ' لیکن موسم سرما میں اے پر سنفی کو بیا

میں جاتا پڑتا۔

اینڈریو: ''اگر ہمیں جنم میں جانا ہی ہے تو یہ بهترہے کہ ہم گرمیوں کی بجائے سردیاں وہاں گزاریں۔

تھیوڈور نیہ کمانی ایک علامتی تمثیل ہے جس کا اشارہ زمین کی سالانہ زرخیزی اور شادابی کی طرف ہے۔ سب اساطی اِس لیے بنائی گئی ہیں کہ وہ زراعتی رسوم کی توجیعہ کریں۔ حسین افروڈا کُن جے یو نانیوں نے بابل کی دیوی اشتر کا پیکرعطاکیا تھا' عمد قدیم کی اناج کی دیویوں ہیں ہے ایک دیوی تھی اور اس کا میلہ بمارکی بیداری پر مسرت کا اظهار کرنے کے لیے منایا جاتا تھا۔ یقینا آب اس حقیقت سے واقف ہیں کہ ایسٹر' پہلے بمارکا (اور اشترکا) میلا تھا۔

متھیو: کلیسائے اپنی کبریائی حکمت کے ساتھ' فطرت پرستوں کے تہواروں کو اپنالیا اور

لوگوں کے رسم و رواج کو مسجی ندہب کے سانچے میں ڈھال دیا۔

تھیوڈور: افرو ڈاکٹ فطرت اور انسان کی زر خیزی کی ایک حسین علامت تھی۔ قدما' نسوانی یارسائی کا اتنا احرّام نہیں کرتے تھے جتنا کہ جدید زمانہ کے لوگ.....

کلیرنس: تھیودور' آپ جدید زمانہ کے لوگوں سے واقف نہیں ہیں-

تھےوڈور: میں محض نہی کہوں گاکہ قدما زمانہ وسطیٰ کے عیسائیوں اور پورتنوں کی طرح انسوانی پارسائی کو قابل احرام نہیں سبجھتے تھے۔ وہ صرف عورت کی زرخیزی کی قدر کرتے تھے۔ وہ محبت کی پرستش کرتے تھے۔ ہو جہانی محبت کی بھی جس میں کھل کھیلنے کی بیباک کیفیت موجود ہوتی تھی۔ وہ افرو ڈائٹ یا اشتریا وینس کی طاقت 'شان اور حقوق کو تسلیم کرتے تھے۔ وہ سبجھتے تھے کہ جو مخص دیوی کو محبت کے کبریائی جنون کا خراج نہیں دیتا 'وہ بد قسمت ہے۔ ایشیائے کو چک کے بعض محبول میں ہرعورت کا نہ ہی فریضہ تھا کہ وہ مندر کے دروازہ پر کھڑی ہو جائے اور اپنا آپ ہراس حصوں میں ہرعورت کا نہ ہی فریضہ تھا کہ وہ مندر کے دروازہ پر کھڑی ہو جائے اور اپنا آپ ہراس حصوں میں ہرعورت کا نہ ہی فریضہ تھا کہ وہ مندر کے دروازہ پر کھڑی کی بارگاہ کی نذر کردے۔ میں اجنبی کے سپرد کردے 'جو اس کی طرف ماکل ہو اور پھراپی کمائی دیوی کی بارگاہ کی نذر کردے۔ میں صبح کمہ رہا ہوں نا 'سر جیمر؟

کہ رہا ہوں ما سر عرب یقیناً! مندر ان عورتوں سے بھرے ہوتے تھے جو اجنبیوں کے انظار میں وہاں

کھڑی رہتی تھیں۔ان میں سے بعض کو کئی کئی سال تک ای طرح انظار کرتا پڑتا تھا۔
ہمڑی رہتی تھیں۔ان میں بھی بابل کے دیو آؤں سے اخذ کیا گیا تھا۔ یبودی اسے تمنز کہتے تھے اور
تھیوڈور: ایڈون بھی بابل کے دیو آؤں سے اخذ کیا گیا تھا۔ یبودی اسے معنی ہیں آقا یا خدا۔ یونانی سے جھتے تھے کہ یہ لقب 'خدا کا نام ہے۔ بابل
مجھی بھی ایڈون 'جس کے معنی ہیں آقا یا خدا۔ یونانی سے جھتے تھے کہ یہ لقب 'خدا کا نام ہے۔ بابل
اور یونان کی روایتوں کی روسے ایک وحثی سور نے ایڈونس کو قتل کر دیا تھا۔غالباوہ پرانے یبودیوں
کے حیوان معبودوں کا انسانیت ماب پیکر تھا۔ سال میں ایک مرتبہ لوگ سور کو ذرائے کرتے اور اسے
کے حیوان معبودوں کا انسانیت ماب پیکر تھا۔ سال میں ایک مرتبہ لوگ سور کو ذرائے کرتے اور اسے

ایک عام ضیافت میں کھاتے 'لیکن پار سالوگ ایڈونس کا ماتم کرتے اور چند دن کے بعد وہ اس کے احیاء کی رسم مناتے۔

سر جیمز: غالبًا اس کی موت اور احیا کی روایت ان زراعتی رسوم سے اخذ کی گئی ہے'جن میں زمین کی موت اور احیا کو علامتی انداز میں پیش کیا جاتا تھا۔ ندہب کے نشوونما میں ہر جگہ ایک غیر مخصی قوت کو شخصیت کا جامہ پہنایا جاتا ہے اور پھرایک دیو مالا جنم لیتی ہے۔

تھےوڈور: یمی حال ڈائیو نیس کی روایت کا ہے۔ وہ اگور کا دیو تا تھا، جس طرح ڈیمٹراناجی دیوی تھی۔ دوسرے ذراعتی دیو تاؤں کی طرح وہ مرنے کے بعد پھر ذندہ ہوا، جس طرح ذین نزال میں تھی مرجھا کر بہار میں پھر ترو تازہ ہو جاتی ہے۔ اس کی مرگ و احیا کا بھی تہوار منایا جاتا۔ اس رسم ہے ڈائیوینس کا تھیٹر پیدا ہوا اور الیکلیس، سوفو کلیس اور یوروپیڈیس کے شاندار ڈراے معرض وجود میں آئے۔ یہ ڈراے ڈائیوسس کی عبادت کا ایک حصہ تھے۔ اور ان کا موضوع بیشہ ایک فرجی نوعیت رکھتا تھا۔ جیب بات یہ ہے کہ طرب بھی انہیں تہواروں سے پیدا ہوا۔ جلوسوں کے آگے لوگ ذکری علامتیں لے کر چلتے تھے اور اس ذکری جشن سے جس میں جنسی مزاح اور جنسی نغوں کی بھرار ہوتی تھی، طرب پیدا ہوا۔ اس لیے آپ اوسٹو فیسٹر کے بیباک مزاح کو عفو کی نظر سے دیکھیں۔ کوئی باعزت عورت اس کے ڈراے نہیں دیکھتی تھی۔

سر جیمز بیہ ڈراما محض مردوں کا ڈراما تھا جو ہز دیو تا کے اعز از میں کیا جاتا تھا۔

تھےوڈور: آپ ٹھیک کتے ہیں 'سر جہزا ڈائیوس نے ایک مقدس برے کی جگہ لے لا تھی 'جس طرح دو سرے انسانی دیو تا مقدس حیوانوں کی جگہ لے چکے تھے۔ لوگ ڈائیوسس کی ابتدا منیں بھول سکے تھے۔ وہ اس کی بارگاہ میں ایک بکرے کو قربان کر دیتے اور اسے ایک بکرے کے پیکر میں ڈھالتے۔ اس جلوس کے پیش رو بکرے کی شکل کے نقاب پہنتے۔ مقدس حیوان ہر دیو تا کے نقور کے ساتھ وابستہ تھے۔ ہو مرکی شاعری میں خداؤں کو انسانیت بخشے کے عمل میں آبا پرسی کی جھک نظر آتی ہے۔ یو نانیوں کے لیے انسان اور خدا کے در میان خلیج نا قابل عبور نہیں تھی۔ ایک عظیم شخصیت دیو تا بن سکتی تھی اور ایک دیو تا ایک عظیم شخصیت بن سکتا تھا۔ دیو تا انسانوں کے طفرائے اور تقریباً ہمر لحاظ سے (اپنے محاس و معائب میں بھی) انسانوں کی مانند تھے۔ ان کا طفرائے امتیازان کا غیرفانی ہونا تھا۔

جب مختلف آبا پرست گروہ ایک ریاست میں یک جاہوتے توان کے خدا ایک خاندان کے نظام میں منسلک ہو جاتے۔ بالا خر شعرانے قدیم روایات کو شعر و سخن کا پرشکوہ جامہ پہنایا اور او لمپس کے دیو آؤں نے جنم لیا۔ اینڈریو: بھی آپ نے غور کیا ہے 'تھیوڈور! کہ او کمپس کے دیو آ' اپنی حکومت کی ترتیب ہارے صدر کے کا بین حکومت کی ترتیب ہارے صدر کے کا بینہ کے نمونہ پر کرتے تھے 'مثلاً منرو سکرٹری آف مٹیٹ تھا' نیٹون (مینٹی) بھر ہے کا وزیر تھا اور کا وزیر تھا اور تھا اور تھا' ڈمیٹر' وزیر زراعت تھا' ہر مینر ڈاک خانہ کا ڈائر یکٹر تھا' مارس' بری افواج کا وزیر تھا اور تیرا وزیر داخلہ تھا جس کا کام از کیس یا صدر کی چند زو جگی کے میلانات کو قابو جس لانا تھا۔

تھے وڈور ہاں 'لیکن ان کے اور بھی کی دیو تا تھے۔ یو تائی ہر چز کا جی کہ حادث کا بھی دیو تا بھا
لیتے تھے۔ سب پرانی اقوام زندگ کے ہر شعبہ کے لیے ایک دیو تا بھالی تھیں۔ رو منوں نے یو بھائی دیو تا کو اپنا کر ان کی تعداد کو دو چند کر دیا۔ فضا دیو تا گوں اور جنوں سے لیرن ہو گئی۔ اسپی او تا دیو ی ان بچوں کی حفاظت کرتی تھی۔ ان بچوں کی حفاظت کرتی تھی۔ ان بچوں کی حفاظت کرتی۔ گیو یا سوئے کی حالت میں ان کی حفاظت کرتی۔ گیو یا سوئے کی حالت میں ان کی حفاظت کرتی۔ گیو یا سوئے کی حالت میں ان کی حکمد اشت کرتی۔ گیو یا سوئے کی حالت میں ان کی حکمد اشت کرتی۔ فیولونی افسی چھنا لکھتا ان کی حکمد اشت کرتی۔ فیولونی افسی چھنا لکھتا کو ان کی حکمد ان کی تعلیم دیتی۔ فیولونی اور دیو تا تھے۔ گینی کی سکھاتی۔ سینیٹ انہیں کھڑا ہونے کی تعلیم دیتی۔ غرض اس طرح سینکٹوں اور دیو تا تھے۔ گینی کی سخیر کے بعد سینی بال روما کی طرف بردھا۔ جب وہ اس کے قریب پہنچاتو اس نے خواب دیکھا کہ گوئی وہان ایک دیو تا کی درگاہ جائی اور اس کا نام رؤ یکولس رکھا 'لیونی وہ خدا جو لوگوں کو داپس بھیج دیتا ہے۔ اس میں کہا ہوئی وہ خدا جو لوگوں کو داپس بھیج دیتا ہے۔ اس میں دیا تھے۔ کیا در مینون رومنوں سے وہاں ایک دیو تا کی درگاہ بنائی اور اس کا نام رؤ یکولس رکھا 'لیونی وہ خدا جو لوگوں کو داپس بھیج دیتا ہے۔ اس میں کی دیو تا تھا۔

اینڈریو: تو کیا جمہان فرشتوں اور ولیوں کی پرستش ان رومنوں کے دیو آؤل کی مسجی میراث تھی؟ میراث تھی؟

ت عي؟

تحيود ور: غالنا-

اینڈریو: ان تمام دیو آئوں کے سارے سارے دن پرسٹش کرتے رہنا کتنی مصیت کی بات
ہوتی ہوگی۔ اناطول فرانس نے بروسون سے کما کہ مجھے پہلا کبریائی فرمان پیند نہیں کہ معرف
خدائے واحد کی عبادت کرو"۔ میں تمام دیو آئوں' تمام مندروں اور تمام دیویوں کی عبادت کرنا چاہتا
ہوں۔ اناطول فرانس سب کو اس لیے پند کرتا تھا کہ اسے ان کی عبادت نہیں کرنا پڑتی تھی' کیمن
یونانی اور رومن توان سب کی پرسٹش کرتے تھے۔

تھیوڈور: ہاں' آپ ٹھیک کتے ہیں' ایک عام یونانی اپنے دیو آؤں ہے ڈر آ تھا' اور ان کی رضا جو کی میں خاصا وقت صرف کر آ تھا۔ فطرت پر سی محض عمایشی نہیں تھی' پھر بھی اس فد میس میں حصن اور خرد کی فراوانی تھی۔ یہ بات ٹھیک تھی کہ فطرت کی قولوں کو ممخصی ہیئت دے دی جائے اور میس ہی خدائے واحد ہے اس لیے بہتر ہیں کہ وہ فطرت کے مختلف اور متضاد پہلوؤں کو اچھی بہتر ہیں کہ وہ فطرت کے مختلف اور متضاد پہلوؤں کو اچھی

طرح ہے اواکر کتے ہیں۔ اس ایمان اور عقیدے ہے فن کی مختلف شکلیں پیدا ہو کی۔ تدفین ہے جب تراثی اور فن تعمیر پیدا ہوئے۔ نہ ہی جلوسوں ہے تمثیل پیدا ہوئی اور اس وقت جو نہ ہی گیت گائے جاتے تھے 'ان ہے موسیقی اور شاعری کے فنون نے جنم لیا۔ پھر فن نے نہ ہب میں حسن بھرنا شروع کیا اور قدیم دیو آؤں کو شان و شوکت عطا کی۔ ہو مراور سائیڈ نے او لمپس کے دیو آؤں کو واضح اور متعینہ شخصیت بخش اور فائیڈیاس میں نے انہیں عظمت اور تقدیم عطاکیا۔ آپ شاید یہ کمیں گے کہ جب فائیڈیا س کے دیو آؤں نے جنم لیا تو ہو مرکے دیو تا مرچکے تھے۔ عوام نے خطرناک اور شہوت پرست دیو تا بنائے تھے۔ فنکاروں نے ان میس بھرین انسانی صفات کے نقش بحرے اور انہیں یونان کے تمذیب و تهدن کے نشوونما کی علامتیں قرار دیا۔ سائیڈ کی حکایات کا خول آشام زکیس کی قدر مختلف ہے۔ اس عظیم الثان قادر مطلق سے جے ا لیکلیس کے توانا تخیل خول آشام زکیس کی آبا ہے کہ فن نہ ہب کا رہیں منت ہے لیکن اس حقیقت کا کوئی ذکر نہیں آتا کے کہ فری کا رہیں منت بھی ہے۔

تاہم یہ بات یونانی قدامت پرستوں کے حق میں بری طابت ہوئی کہ ڈراہا 'ڈائنوس کی رسوم سے پیدا ہوا'کیونکہ ڈراہا'اوب بن گیا اور اوب نے فلنفہ کی شکل اختیار کی اور فلنفہ قدامت پرستی کا تارو پود بھیرویتا ہے۔ سوفو کلیس کے ایمان وحدت کے بعد دو سرا قدم یوروپیڈس کا تشکک تھا۔ اس کے دوست پرو گیگورس کا یہ قول قابل ذکر ہے کہ «ہمیں معلوم نہیں کہ دیو آؤں کا وجود ہے کہ نہیں "۔ آپ نے دیکھا میرے عزیز کلیرنس کہ آپ دنیا کے پہلے لا اوری نہیں "۔ کے منین "۔ آپ نے دیکھا میرے عزیز کلیرنس کہ آپ دنیا کے پہلے لا اوری نہیں "۔ کلیرنس: میرا بھی بھی خیال تھا۔

تھیوڈوں در حقیقت ڈرامے سے ایک خیال پیدا ہوا'جس نے قدیم دیو ہاؤں کو سمار کردیا۔
اور وہ خیال تھا تقدیر ۔ وہ تقدیر جو دیو ہاؤں اور انسانوں کی زندگی پر حاوی ہے۔ اس سے عالم گیر فطر گی قانون کا تصور پیدا ہوا۔ یہ تصور مفکروں کا رہیں منت ہے۔ علم کی ترقی سے لوگوں نے فطری توجیمات ڈھونڈ تا شردع کیس۔ قبل سقرط کے فلسفیوں نے دیو ہاؤں کی جگہ پانی' ہوا اور آگ کولا گھڑا کیا۔ سوفسطا کیوں نے لوگوں کو شک کرنے کا اسلوب سکھایا اور فطری توجیہ کے اصول کو حتی قرار دیا۔ سوفسطا کیوں نے لوگوں کو شک کرنے کا اسلوب سکھایا اور فطری توجیہ کے اصول کو حتی قرار دیا۔ نتیجہ یہ ہوا کہ ہم ہوشمند نوجوان دہریہ بن گیا۔ افلا طون کے عمد میں یو بیان کا ابتدائی ند ہب کھوکھلا ہو چکا تھا۔ "قوانین" میں افلا طون کہتا ہے "چو نکہ اکثر لوگ اب غدا پر ایمان نہیں رکھتے اور حلف بیکار ہوگیا ہے۔ عدالتوں کو اب محض اثبات و تر دید ہی پر اکتفا کرنا چاہیے "۔ اور حلف بیکار ہوگیا ہے۔ عدالتوں کو اب محض اثبات و تر دید ہی پر اکتفا کرنا چاہیے "۔ کو محلہ کیلرنس: ہم امریکہ میں بھی بہت جلد ای مقام پر چہنچنے والے ہیں۔ پھر بھی بعض سادہ لوٹ

لوگ امریکہ کی ترقی کا ذکر کرتے رہتے ہیں۔

یال: آپ نے بیہ نہیں بتایا تھیوڈور کہ سقراط بھی خدائے واحد پر ایمان رکھتا تھا اور عدالت کے سامنے اپنی صفائی پیش کرتے وقت اس نے اپنے اس ایمان کا اعلان کیا تھا۔

تھیوڈور: ہاں افلاطون کی تحریروں میں ایک شدید ندہبی کیفیت نظر آتی ہے لیکن سقراط کا خدا'محض ایک سلبی خدا ہے اور ارسطو کا خدا'ایک سرد مہر کمال جو خودستائی میں متغزق ہے۔

کلیرنس: ایک قیاس جو خود نگری میں ڈوبا ہوا ہے۔

تھیوڈور: اور ایپی کیورس کے دیو تا بے عمل بادشاہ تھے 'جنہیں انسانوں کے معاملات اور ماکل ہے کوئی دلچیبی نہیں تھی۔

ار کیل:وہ ایک نہ ختم ہونے والی بزم کی مانند تھے۔

تھےودور: ارکل! کس عدگی سے آپ نے مجھے یہ جایا ہے کہ اب میں اپنابیان ختم کواں۔ میں صرف ایک دو لمحے اور جاہتا ہوں۔ یرہواور مشککین کے زمانہ تک یونان کے دیو تا مرکھی چکے تھے۔ وہ صرف ادلی طبقہ کے لوگوں کے لیے زندہ تھے۔ اب ایک لاادری ثقافت بدا ہو رہی تھی۔ اس نے حقیقت کے تجنس کو ترک کر دیا اور تسلیم و رضایر قانع ہوگئ۔ اس نے فن کی لذتوں اور لذت کے فنون کا مطالعہ کیا اور ایک ماکل یہ فنا کا نتات کے حسن انحطاط کا مشاہرہ کرنے گئی۔ ایک لحاظ سے یہ بونان کی پختگی کا زمانہ تھا' جیسے تمام متمدن لوگوں نے طامس ہارڈی جارج میرڈ تھ جارج کلیمنسواور اناطول فرانس کی پختگی سے خوشہ چینی کی ہو-

یال: فلفیوں کی فتح ہوئی لیکن اپنی فتح کے سرور میں وہ ایک بات بھول گئے۔ انہوں نے اس بات ر غور نہیں کیا کہ کیا ایک اخلاقی نظام جے اس کی مافوق الفطرت اساس سے محروم کر دیا جائے'انسانوں کو وہ ضبط نفس نہیں سکھا سکتا جو طاقت اور استحکام کے لیے لازی ہے۔ اس کا انجام وہی ہوا جو غالبًا ہماری تهذیب کا بھی ہو گاکہ اخلاق ختم ہو گیا' نفسی نفسی کا دور دورہ ہوا'جرم'خود کثی

اوربد کاری عام ہوگئی۔

تھیوڈور: لیکن عوام کے سینہ میں ذہب چر کروٹیس لینے لگا۔ ڈ ملفی اور ڈیلوس کی قدیم بارگاہیں ایلواکی رسوم اور سکندری فوجوں کی واپسی کے ساتھ بوتان میں مشرقی نداہب کے نفودنے ' اس فكست خورده قوم كے ليے وہ سامان تسكين بم پنچايا ،جس كى وہ خواہش مند تھى۔ آرفك ملک پر مقبول ہوگیا تاریکیاں سب بر حادی نہیں ہوں گی نیک لوگ جنت میں جائیں گے 'برے لوگ بھی وہاں جا کتے ہیں بشر طیکہ ان کے وارث یا دریوں کی جیب گرم کرتے رہیں۔ آرفک ذہب یہ تعلیم دیتا ہے کہ انسانی اندوہ' ٹا کیشس کے اس گناہ کی وجہ سے ظہور میں

آیا کہ اس نے خدا کی نافرمانی کی تھی۔ اس ابتدائی گناہ کی دجہ سے روح کو جسم میں مقید کر دیا گیااور صرف راہبانہ طرز حیات اور پیم عبادت ہی اسے جسم کے جس سے نجات دلا سکتی ہے۔ افلاس زوہ لوگوں کو یہ مسلک بہت پند آیا۔ اجتماعی ند بہ ختم ہوگیالوگوں نے ذاتی نجات کے گن گانے شروع کے اور دنیوی آلام کے سامنے سر تشلیم خم کرنے کا مسلک اختیار کیا۔ الہیاتی عالم'اس فکست خوردہ زندگی سے زیادہ حقیقی بن گیا۔ اس پاکیزگ کے عمد میں مسیحت آئی اور روح یونان نے روح مشرق کے سامنے ہتھیار ڈال دیے۔

اریکل: شکریہ محیودور! سر جمزنے ہمیں ذہب کے آغاز کے متعلق معلومات بھم پنچائیں 'اور آپ نے ہمیں اس کی موت اور احیا سے باخر کیا 'آئے اب ہم کھانا کھائیں 'کھانا کھاتے ہوئے ہم دیو آؤں کی تقدیر پر غور کریں گے۔



باب بست دودم کھانے کی میزر

كنفيوش ہے مسے تك

#### ا- كنفيوش

کگ: میرے عزیز دوست تھیوڈور! آپ جی بچے پر پنچے ہیں اس سے میرے ملک کی خدمت کا پہلو لکا ہے۔ اگر آپ بچے معاف کریں تو بی بید کئے کی جمارت کوں گا کہ مشرق کے متعلق مغرب کا نظریہ عد درجہ خارجی ہے۔ آپ ایشیا کے جم کا بھی تصور نہیں کرتے۔ آپ یہ نہیں سوچتے کہ یورپ اس عظیم براعظم کا محض آیک شاخسانہ ہے اور ایشیا نہ صرف آپ کے ذاہب بلکہ آپ کی زبانوں اور آپ کی تسلول کا سرچشمہ ہے۔ اگر آپ یہ بات ذہن میں رکھیں کہ ایشیا ایک نمایت و سبع خطہ زمین ہے تو شاید آپ اس کے متعلق اتنی جلدی کلیہ طرازی نہ فرمائیں۔ آپ ایک براعظم کے بارے میں یک تلم اس طرح کے نیسلے صادر نہیں کر سے۔ اگر آپ براعظم کے بارے میں یک تلم اس طرح کے نیسلے صادر نہیں کر سے۔ اگر گاب براعظم کے بارے میں یک تلم اس طرح کے نیسلے صادر نہیں کر سے۔ اگر گاب بات خوب اگر ایمی بتا ہے۔ اگر گاب بہیں کہو اور باتی بتا ہے۔ اگر گاب بہیں کہو اور باتی بتا ہے۔ کا سلامی ایشیا لیکن ایمی کتنی مختلف نسلیں آباد ہیں! حقان ترک ' بیودی نزاد عرب اور یہودی 'ایرانی اور افغان' کا بھی کتنی مختلف نسلیں آباد ہیں! حقان ترک ' بیودی نزاد عرب اور یہودی 'ایرانی اور افغان' وہاں بھی کتنی مختلف نسلیں آباد ہیں! حقان ترک ' بیودی نزاد عرب اور یہودی 'ایرانی اور افغان' وہاں بھی کتنی مختلف نسلیں آباد ہیں! حقان ترک ' بیودی نزاد عرب اور یہودی 'ایرانی اور افغان' وہاں بھی کتنی مختلف نسلیں آباد ہیں! حقان ترک ' بیودی نزاد عرب اور یہودی 'ایرانی اور افغان' میانہ کا سال بھی کتنی مختلف نسلیں آباد ہیں! حقان ترک ' بیودی نزاد عرب اور یہودی 'ایرانی اور افغان '

تفقازی اور آر مینن- دو سرا تصوف پند ایشا یا یاک د ہند کا براعظم جس کے متعلق سدها ہمیں

بت ی باتیں بتائیں گے۔ تیسرا حصہ سائیں یا جس میں منگول 'روی مکوریا اور جایان کے لوگ شامل

Shahbaz Kiani

ہیں 'جن کے اختلافات کی وجہ سے ان کے متعلق کوئی کلیہ قائم کرنا آسان نہیں اور چوہتے چین 'جہاں دنیا کی تدیم ترین اور جدید ترین قوم آباد ہے۔ ہم امریکہ کواس قدراہیت کیو نگروے سکتے ہیں جب کہ اس کی تمذیب محض دو سوسال اور ہماری تمذیب پانچے ہزار سال پر آئی ہے۔ مغرب کی ترتی جب کہ اس کی تمذیب شن کی محتلف تمذیبوں میں ترتی کی محتلہ پر ہنگاہے بیا ہوئے ہیں۔ چین نے سب مسلک آزائے ہیں اور ان سے ہزار ہو چگاہے۔ کہ مسئلہ پر ہنگاہے بیا ہوئے ہیں۔ چین نے سب مسلک آزائے ہیں اور ان سے ہزار ہو چگاہ وہ پروئیگورس کی طرح ہے 'جس نے سب باغیانہ خیالات آزائے کے بعد رسی تصورات کی بابندی شروع کر دی۔ اس نے ان آزائٹوں سے یہ بتیجہ اخذ کیا کہ ایک خیال اور دو سرے خیال 'ایک شروع کر دی۔ اس نے ان آزائٹوں سے یہ بتیجہ اخذ کیا کہ ایک خیال اور دو سرے خیال 'ایک غرب اور دو سرے نہ ہم بہت تھوڑا فرق ہے۔ اس لیے ان میں سے سی ایک کے بارے میں اپنے جذبات میں بیجان بیا کرنا غلط ہے۔ جب تک آپ نے ہمیں صنعت 'جہورت اور دولت کی ہوس کا نشہ نہیں بیایا تھا 'ہم اپنے رسم و رواج اور امن کے تواتر سے مطمئن تھے۔ اگر ترتی محفل ہوس کا نشہ نہیں بیایا تھا 'ہم اپنے رسم و رواج اور امن کے تواتر سے مطمئن تھے۔ اگر ترتی محفل ہی اچھی ہے اور بلی جو سے کی زندگی آئی ہی چھی ہے اور بلی جو سے کی زندگی آئی ہی چھی ہے 'جنی کہ صنعت اور تجارت کی پریشان زندگ۔ وہ ساوہ کسان جو کھیتی باڑی کر آ ہوں اپنی آباؤاجداد کی تبور کی حفاظت کرتا اپنا نہ ہی فرض سمجھتا ہے 'اتنا خوش اور مطمئن ہے جنا کہ دیا کوئی اور انسان ہو سکتی ہے جنا کہ دیا

اریکل: کنگ! ہمیں چینی ذہب کے متعلق کھے بتائے۔

کگ: بادام! چین میں ایک ذہب نہیں ہے۔ چین میں بدھ ذہب ہے 'اسلام ہے۔ بعض لوگ ارداح اور اصنام کی پرستش کرتے ہیں 'بعض مقد س جانوروں کی۔ میں موخر الذکر کا ذکر نہیں کوں گا۔ کیونکہ اوہام دنیا میں ہر جگہ کسانوں کی زندگی کے ساتھ وابستہ ہیں۔ سوائے نوجوان قوم پرستوں کے 'ہر ذہب میں آباپرستی کا عضر موجود ہے 'جس کے ذریعہ مردے زندہ لوگوں کی زندگیوں پر حاوی ہیں۔ وہاں لاؤزے کا ذہب آؤیا صراط بھی ہے (جو کہ بڑی حد تک بدھ مت میں جذب ہو چوکا ہے) اب بھی نفس کش صوفی پیدا کر رہا ہے اور وہاں کنفیو ش کا ذہب ہے جو کئی سوسال ہوچکا ہے) اب بھی نفس کش صوفی پیدا کر رہا ہے اور وہاں کنفیو ش کا ذہب ہے جو گئی ہوں 'اور کو کئی سوسال کے کہ وہ چینی ہیں 'اور کو کئی سفت مشترک نہیں۔ انہیں مشرقی بھی نہیں کہا جا سکتا۔ کیونکہ اگر وہ مشرقی تھے تو میجا اور کئی صفت مشترک نہیں۔ انہیں مشرقی بھی نہیں کہا جا سکتا۔ کیونکہ اگر وہ مشرقی تھے۔ لاؤزے کا ذہب بنیادی اصولوں میں مسیح کے ذہب سے بہت کما جانا ہے اور اور کی خد سرقی خو کی خوادر کے چھو سکتا کی دور جس کا فلفہ بردی حد تک ستراط کی فلفہ سے مماشل ہے۔ میں آپ کو لاؤزے کے چھو اقوال خادوں؟

"ظلم كے بعد رحم ؟ . \_ بھلے لوگوں كے ساتھ ميں بھلائى كروں گا- برے لوگوں كے ساتھ

بھی میں بھلائی کروں گا تاکہ وہ بھلے بن جائیں۔ وفاداروں کے ساتھ میں وفا کروں گا۔ بے وفاؤل کے ساتھ ہیں میں وفا کروں گا تاکہ وہ وفادار بن جائیں۔ جو دو سروں پر اعتاد نہیں کرتا وہ ان میں اعتاد نہیں بائے گا۔ بچھے رہو اور تم آگے بہنچ جاؤگے۔ جو محف اکسارے کام لیتا ہے وہ محفوظ و اعتاد نہیں بائے گا۔ جو اپنا سرجھکا تا ہے 'اے سرملند کیا جائے گا۔ جو محف عظمت کا متمنی ہے 'وہ اکسار کوا ٹی زندگی کی اساس بنا تا ہے۔ جو محف اپنی طاقت کا شعور رکھتے ہوئے اپنے آپ کو کرور بنا کر فوش ہو 'وہ انسانیت کا مجمعہ ہے۔ عالم ہو کر بھی اپنے آپ کو جائل سجھنا حکمت کا کمال ہے۔ حکیم فوش ہوئے اس کی نمائش نہیں کرتا۔ وہ خوددار ہے لیکن اپنے کی اعزاز کا خواہاں نہیں۔ فطرت کی ہر چیز خاموثی ہے اپنا کام کرتی ہے۔ وہ معرض وجود میں آتی ہے اور کسی اور چیز پر قبضہ نہیں کرتی۔ وہ اپنا فرض ادا کرتی ہے اور کوئی دعوئی نہیں کرتی۔ سب چیزی اپنا فرض ادا کرتی ہے اور کوئی دعوئی نہیں کرتی۔ سب چیزی اپنا فرض ادا کرتی ہے اور کوئی دعوئی نہیں کرتی۔ سب چیزی اپنا فرض ادا کرتی ہے اور کوئی دعوئی نہیں کرتی۔ سب چیزی اپنا فرض ادا کرتی ہے۔ اور کسی اور چیز جو تھا تھی کرتی۔ دہ بائی کی طرف اوٹ جاتی ہے۔ ان کی رضا ہے کوئی کام نہ کرد لیکن رضائے مطلق کے مطابی تانوں کا شعور حکمت ہے۔ انا کی رضا ہے کوئی کام نہ کرد لیکن رضائے مطلق کے مطابی زندہ رہو تو تمہارے سب کام پورے ہوجائیں گی۔۔

متیمو: بت خوب لیکن اس میں زہب کا عضر بت کم ہے۔

کنگ: اس لحاظ ہے کنفیوش میں تو ندہب اور بھی کم ہے۔ اس نے مافوق الفطرت اصطلاحیں استعال ہی نہیں کیں اور اسے حیات بعد ممات سے کوئی دلچی نہیں تھی۔ جب ایک شاگر دیے اس سے پوچھا کہ روحوں کے بارے میں انسان کے کیا فرائفن ہیں؟ تواس نے جواب دیا "ہم زندہ لوگوں کے متعلق اپنے فرائفن ادا کرنے ہے پہلے مردوں کی روحوں کے متعلق کیو کراپنے فرائفن سے بہدوش ہو سکتے ہیں" اور جب اس شاگر دیے موت کے بارے میں سوال کیا تو فرائفن سے بہدوش ہو سکتے ہیں " اور جب اس شاگر دیے موت کے بارے میں سوال کیا تو ہیں؟" انسانی فرائفن کو شجیدگی سے ادا کرنا اور دو سرے لوگوں کا احرام کرنا حکت کی جان ہے۔ ہیں؟" انسانی فرائفن کو شجیدگی ہے ادا کرنا اور دو سرے لوگوں کا احرام کرنا حکت کی جان ہے۔ فرا ان بخیوش کا غرب وصدت الوجود کا نہ ب تھا'جو پنوزاک فلفہ کے بہت قریب ہے۔ فرا ان اقوال پر غور سے کے کیا یہ پنوزاکی اظافیات کے اقتباس نہیں معلوم ہوتے؟

"حق خدا کا قانون ہے۔ حق کا مطلب اپنے وجود کا حق اوا کرتا ہے۔ اخلاقی قانون ہارے وجود کا قانون ہے۔ حق کا مطلب اپنے وجود کی آتی ہیں۔ یہ حق مطلق غیرفانی ہے وجود کا قانون ہے۔ حق کے ذریعہ ہم سے خارجی اشیاء وجود میں آتی ہیں۔ یہ حق مطلق غیرفانی ہوئے کی وجہ سے یہ اپنے وجود کا سبب خود آپ ہے اور اس وجہ سے لاختی ہے۔ یہ شعور کے بغیر معقول اور ماورائے اور اگ ہے۔ چو تکہ یہ لا متاہی اور دائی ہے۔ یہ سارے وجود میں معقول اور ماورائے اور اگ ہے۔ چو تکہ یہ لا متاہی اور دائی ہے۔ یہ سارے وجود میں

ایا ہوا ہے"۔

منفیوش نے دنیا کو کوئی دین کوئی مسلک نہیں بلکہ ایک اعلیٰ اخلاقی نظام عطاکیا۔ اعلیٰ انسان کا مسلک۔ بعض جگہ اس کے اقوال مسے کے اقوال سے ملتے جلتے ہیں۔ مسے سے پانچ سوہر س پہلے اس نے کہا تھا "جس سلوک کی آپ دو سروں سے توقع نہیں رکھتے 'وہ دو سروں سے روانہ رکھیں "۔ لیکن وہ سقراط'ار سطواور گوئے سے بہت مشابہ ہے۔ وہ اخلاق اور ذہانت کو مترادف قرار دیتا ہے اور انکسار اور نرم مزاجی کی نہیں بلکہ ہخصیت کے پورے نشوونما کی تلقین کرتا ہے۔ جب میں چین میں طالب علم تھا تو مجھے اس کے اقوال حفظ کرنے پڑے تھے۔ میں کئی گھٹے تک آپ کو وہ میں جین میں طالب علم تھا تو مجھے اس کے اقوال حفظ کرنے پڑے تھے۔ میں کئی گھٹے تک آپ کو وہ میں جین میں طالب علم تھا تو مجھے اس کے اقوال حفظ کرنے پڑے تھے۔ میں کئی گھٹے تک آپ کو وہ میں جین میں طالب علم تھا تو مجھے اس کے اقوال حفظ کرنے پڑے تھے۔ میں کئی گھٹے تک آپ کو وہ میں جین میں طالب علم تھا تو مجھے اس کے اقوال حفظ کرنے پڑے تھے۔ میں کئی گھٹے تک آپ کو وہ میں کیا ہوں۔

"المان کیا ہے؟ جو احرام کے ساتھ اپی شخصیت کی تربیت کرتا ہے۔ اعلیٰ انسان سوجھ جانبدار نہیں 'کشادہ دل ہوتا ہے۔ عام انسان کشادہ دل نہیں 'جانب دار ہوتا ہے۔ اعلیٰ انسان سوجھ بوجھ کے ساتھ الفاظ استعال کرتا ہے۔ کیونکہ بہت ہے لوگ اپنے الفاظ کے باعث باہ ہو جاتے ہیں۔ وہ بولئے سے پہلے عمل کرتا ہے اور اپنے قول کو اپنے عمل کے مطابق ڈھالتا ہے۔ وہ مناظرہ نہیں کرتا۔ وہ اعتدال کی راہ پر چلتا ہے۔ ۔۔۔۔۔ ان گنت چزیں انسان کو متاثر کرتی ہیں۔ جب اس کی نہیں کرتا۔ وہ اعتدال کی راہ پر چلتا ہے۔۔۔۔۔ ان گنت چزیں انسان کو متاثر کرتی ہیں۔ جب اس کی بہد اور تاپندیدگ کی قانون کے مطابق نہیں ہوتی تو اس کی فطرت خارجی اشیاء کی فطرت کے مطابق ڈھل جاتی ہوتی ہوتی تو اس کی فطرت خارجی اشیاء کی فطرت کے مطابق ڈھل جا تیاں ان ہر چیز اپنے اندر ڈھونڈ تا ہے۔ اوئی انسان ہر چیز دو سرول سے طلب کرتا ہے۔ اعلیٰ انسان پریشان رہتا ہے کہ وہ حق تک کیونکر پنچے۔ وہ اس لیے فکر مند نہیں ہوتا کہ کہیں وہ مفلس نہ ہو جائے۔ وہ اپنے اندر استعداد کی کی وجہ سے عملین ہوتا ہے اس لیے نہیں کہ دو سرے اسے نہیں جانے۔ وہ صفت جس میں کوئی اعلیٰ انسان کی برابری نہیں کر سکتا'اس کی معیں کہ وہ صوف جو دو سرے اسے نہیں کو نظر نہیں آتا۔

#### ۲\_ تصوف

سدھا: میرے عزیز کنگ! لیکن یہ ذہب تو نہیں۔ یہ محض اخلاق ہے اور اخلاق بھی اعلیٰ طبقے کے لوگوں کے لیے 'جنہیں اخلاق کی غالبا کوئی ضرورت ہی نہیں۔ فرہب اخلاق کے علاوہ بھی کوئی چیز ہے اور اس چیز کے بغیر اخلاق ایک ایس آگ ہے جو دور ہونے کی وجہ سے اپنی حرارت تم کی چیز ہے اور اس چیز کے بغیر اخلاق ایک ایس آگ ہے جو دور ہونے کی وجہ سے اپنی حرارت تم تک نہیں پہنچا گئی۔ فرہب کوئی نظریہ نہیں اور یہ محض کوئی عقلی چیز بھی نہیں۔ یہ ایک احساس ہے جس میں کل کا اور اک روح کو بکا یک جذب کر لیتا ہے۔ خود غرضی کو سردگی اور علیحدگی کو ربط کے جس میں کل کا اور اک روح کو بکا یک جذب کر لیتا ہے۔ خود غرضی کو سردگی اور علیحدگی کو ربط کے سانے میں دھوات ہے۔ معلوم نہیں مغرب کے لوگوں پر یہ احساس بھی طاری ہو تا ہے کہ نہیں؟

فلپ: جیکب بوہم اور سینٹ فرانس پریہ احساس طاری ہوا تھا۔ اینڈریو: پال بلڈ کہتا تھا کہ یہ احساس اثیر کے اثر سے طاری ہو جا تا ہے۔ سدھا: یہ مثالیں تو اسی ہیں جنہیں ہم مستثنات کہ سکتہ ہیں۔ ایسے ایک کی میں نا

سدھا: یہ مثالیں توالی ہیں جنہیں ہم مستثنیات کہ سکتے ہیں۔ ایسے لوگوں کی کی یہ ظاہر کرتی ہے کہ یورپ اور امریکہ میں ذہب کا اثر بہت کم ہے۔ ہندوستان میں جزواور کل کے ربط کو مذہب کی جان سمجھا جاتا ہے 'کسی مخف کو ہم محض اس لیے متدین نہیں کہ سکتے کہ وہ ایک نظریہ پر ایمان لے آیا ہے اور اس کی متعلقہ رسوم اداکر تا ہے۔

ہمارے ذہبی پیشوالعنی برہمن'اپ خدا برہاکی نبست ہے برہمن کملاتے ہیں لیکن یہ لفظ (برہا) کی ایک شخصیت کے لیے نہیں بلکہ ایک مکمل حقیقت کے لیے استعال ہو تا ہے۔ برہمنوں کا یہ عقیدہ ہے کہ صرف برہا ایک لامحدود حقیقت ہے۔ انسانوں کی علیحدگی فریب ہے۔ جب آپ یہ محسوس کریں کہ آپ کی شخصیت بگھل رہی ہے اور آپ بحروجود میں مطمئن ہو کر تیررہے ہیں اور اس جذب کے علاوہ ہر چیز آپ کو حقیر معلوم ہو'تب آپ کو معلوم ہوگا کہ ذہب کیا ہے اور خدا کیا ہے۔ آپ خود خدا کا ایک جزوبن جائیں گے۔

اریکل: مجھے تھورو کا ایک نقرہ یاد آرہا ہے۔ "ایک گرم دن جب میں ندی کے ست رو پانی پر بہتا ہوں تو میں زندہ نہیں رہتا اور وجود پالیتا ہوں"۔ وہ کہتا ہے کہ جب میں پرندوں کو چپھاتے سنتا ہوں تواینے آپ کوایک "بڑے حیوان" کا جزد سمجھتا ہوں۔

سدھا: مادام! بجھے یہ قول یا دہیں۔ یہ کتنے حیین قول ہیں!کیا آپ کو معلوم ہے کہ تھورو ہندو فلسفیوں کو بہت پند کر آ تھا۔ وہ کہتا ہے کہ ''چو نکہ میں ہندو فلسفہ کو بہت پند کر آ ہوں' میرے لیے جاول ہی مناسب غذا ہیں''۔

کلیرنس: لیکن یہ لازی نہیں کہ یہ "احساس کل" نرہی نوعیت ہی رکھتا ہو۔ ایک مرتبہ
ایک ریل گاڑی میں سفر کرتے ہوئے میں نے دریچہ میں سے نیلے آسان پر سرخ بادل دیکھے۔ اس
عظیم گنبد کے حسن سے میں بے حد متاثر ہوا۔ میں نے محسوس کیا کہ میں ایک مقدس کل کا ایک
بے حیثیت جزو ہوں۔ لیکن یقین جانے کہ میں کوئی نہ ہی آدمی نہیں ہوں۔

اینڈریو: محض کل کے ساتھ وصل کا سرور ہی ہندو ندہب کی جان نہیں' اس کے علاوہ عبادت' جنس اور تثلیث اس کے خاص عناصر ہیں۔ میں نے سنا ہے کہ کرشن جی مساراج نے جو اس تثلیث میں خانوی حثیث رکھتے ہیں' انسان کا روب دھارا اور دنیا کو نجات دلوا دی۔ اس کے علاوہ ہندو ندہب دیو تاؤں اور دیویوں سے بھرا پڑا ہے۔ را سکاخ کہتا ہے کہ "ہندو دیو تاؤں کی آبادگاہ ایک گھنے جنگل کی مانند ہے "۔ لوگ "احساس کل" کے متوالے نہیں۔ وہ محض ایک دلچپ لیکن ایک گھنے جنگل کی مانند ہے "۔ لوگ "احساس کل" کے متوالے نہیں۔ وہ محض ایک دلچپ لیکن

Shahbaz Kiani

نا قابل يقين انسانه سننا جاح بن- لوگول كوسدها كابيه صوفيانه سرور مرغوب نهين- انهين به افسانہ پندے کہ ایک دیو آنے ایک سمندر کا سارا یاتی فی لیا اور دو سرے نے ایک رات میں دی ہزار باکرہ عورتوں کے ساتھ ہم بسری کی۔اس کے بعدا نہیں رسمیں منانے کا چیکا ہے۔مثلاً وہ گڑگا میں اپنے ہاتھ دھوتے ہیں (جیے گڑھ کسی چز کویاک کر علق ہے) منترز ہے ہیں اور اپنی تقدیر کوذکری تعویدوں کی کبریائی قوت کے سرد کردہے ہیں۔ تج بتائے۔سدھا اکیا میں صحیح نہیں کہ رہا؟ سدها: جي نهيس! ليكن آب نے ذہب كى روح اور جسم كو آلي ميں الجھاديا ہے۔ آپ ك فلے یہ سمجھتے ہیں کہ انسان کی مشین یا ڈھانچہ ہی اس کی روح ہے۔ عام لوگ جن کی رسوم کا آپ نے ابھی ذکر کیا ہے ' بھی بھی کم روزے رکھ کرایے آپ کو عد حال کر لیتے ہیں۔ میں نہیں سمجھتا کہ فاقوں میں کوئی لذت یا تھیں ہے۔ سوائے اس کے کہ ان کی مددے انسان انا کے احساس سے آزاد ہو کر کل میں جذب ہو جا آ ہے۔ میں نے ان سادھوؤں کو دیکھا ہے جو اپنی مٹھیاں اتنی مدت تك بند ركھتے ہيں كہ ان كے ناخن ان كى بھيلى كوچر كردوسرى طرف سے باہر نكل آتے تھے۔ انہوں نے اپنے آپ کو بالکل فراموش کر دیا تھا یا بدھ کی مثال لے کیجے۔ میج کی طرح اس نے بھی روایتی زہب کو مصائب و نقائص سے منزہ کرنے کی کوشش کی۔ اس نے ان محصوں کو مارنے سے انکار کردیا جو اس کا ناک میں دم کیے رکھتی تھیں۔ وہ ان شیروں کی طرف بھی ماکل بہ کرم تھا'جو ہندوستان میں بت سے لوگوں کو کھا جاتے تھے۔ عیسائیوں کی طرح وہ جنت اس کا مطمح نظر نہیں تھی،جس میں سب خواہوں کی محیل ہوتی ہے بلکہ خواہش کی فنا اس کا مقصد تھا۔ اگ شخصیت روح كائات ، بم أغوش موجائ - "زوان" كايي مطلب ب- آب "انا" كاحماس ب یاک ہوجائیں تو آپ کی روح دائمی حقیقت میں ساجاتی ہے۔ اینڈریو: میرا خیال ہے کہ ہم سب کو "زوان" مل جائے گا۔ بدھ ذہب کی دہریت مجھے پندے۔ میراخیال ہے کہ اس نے خدا کے تصور کے بغیری ایک نمایت توانا ندہب تغیر کرلیا تھا۔ سدها: اگر خداے آپ کی مراد ایک عظیم الثان مخصیت ب تو آپ صحیح که رے ہیں۔ لیکن اگر خدا سے مطلب روح کل ہے تو آپ کابیان صحیح نہیں۔ اینڈریو: میں نے سا ہے کہ بعض روایات کی روے بدھ ایک باکرہ عورت کے بطن ہے پیدا ہوا تھا۔ ایبا معلوم ہو آ ہے کہ ہر دیو آکی پیدائش فطری تولید کی تو ہین کرتی ہے 'جو بھی ہر دیو آ اور دبوی کے وجود کی علامت اور سرچشمہ تھی۔ سدها: آپ کوان افسانوں کوسطی نظرے نہیں دیجمنا جائے۔اس طرح آپ اس حکت سے محروم رہ جائیں گے جو ان میں استعارہ "اور کما نیتہ "بیان کی گئی ہے۔ میں پھرعرض کروں گاکہ

یہ باتیں ذہب کی جان نہیں ہیں۔

اینڈرلو: آپ کا مطلب ہے کہ یہ باتیں نذہ ہے بدن پر مجھیوں کی حیثیت رکھی ہیں۔

سدھا: جی ہاں آپ ایسا کہ سکتے ہیں۔ شاید دس ہیں سال میں 'مغرب کے لوگ نہ ہب

کے معنی سبجھنے لگیں۔ اب آپ نہ ہب کے معنی نہیں سبجھ سکتے۔ کیونکہ آپ مشینوں کے پنج دب

ہوئے ہیں اور آپ کے خیالات ہیشہ زروجوا ہر کی طرف ماکل رہتے ہیں۔ لیکن بنگ صنعت کو تباہ

کر دے گی اور پورپ اور امریکہ اندوہ و الم کے محیط میں غرق ہو جائیں گے۔ اس وقت انفرادی

دولت اور مختصی نفاخر ختم ہو جائے گا۔ اس رنج و الم کے سیلاب میں لوگ پھر فدا کا شعور حاصل

دولت اور مختصی نفاخر ختم ہو جائے گا۔ اس رنج و الم کے سیلاب میں لوگ پھر فدا کا شعور حاصل

کریں گے۔ فدا کو جو ایک بے تام روح اور زندگ ہے 'ایک ہندو مفکر نے فدا کا تصور ان الفاظ میں

بیش کیا ہے کہ ''خدا وہ عدم ہے جو درخت کے سارے جھے کاٹ دینے کے بعد رہ جاتا ہے ''۔ اب

بیس مسجی سائنس آپ لوگوں اور مادی چیزوں سے نگ آتے ہیں تو مشرق ہی کی طرف رجوع کرتے

ہیں۔ مسجی سائنس آپ لوگوں میں مقبول ہو رہی ہے اور ان لوگوں میں جنہیں روح کل سے اپنی جد ائی کا احساس ہے 'تھیوسوف عقیدہ کی کشش بڑھ رہی ہے۔ کی نہ کی دن آپ ہندوستان کو اور

پیس کو سبجھ جائیں گ

تھوڈور: آپ شاید صحیح کمہ رہے ہیں۔ ندہب کی تاریخ روح یونان اور روح مشرق کی ہیم آویزش کی داستان ہے۔

#### ٣- يوويت

الیستم: میں سدھا کی طرح یہ محسوس کرتی ہوں کہ ہم نے ذہب کے چنداہم عناصر کو نظر
انداز کر دیا ہے۔ ہم "فدا کے لیے" کتے تو ہیں لیکن ہمارے لیے یہ فقط تمن الفاظ ہیں۔ حالانکہ
نذہب ان الفاظ کے معنی سے ولچپی رکھتا ہے۔ ذہب یہ جاہتا ہے کہ ہم سب کام فدا کے لیے
کریں۔ انسان کش لذتوں سے محروم رہیں اور اس آخری اور قطعی نظام یعنی فدا کے لیے اندوہ والم
برداشت کریں۔ بی بات ندہب کا نچوڑ ہے اور اس کے بغیرا فلاق بے جان مشین کی حیثیت رکھتا
ہرداشت کریں۔ بی بات ندہب کا نچوڑ ہے اور اس کے بغیرا فلاق بے جان مشین کی حیثیت رکھتا
ہوائت کریں۔ بی بات ندہب دو سرے نداہب سے متاز ہے۔
ار کیل: ہاں مجھے افسوس ہے کہ ہم نے ذہب کے بارے میں اتن باتیں کیں اور دنیا کی
سب سے زیادہ ندہبی قوم کاذکر نہیں کیا۔ ایستحرتم ہمیں یہودی ندہب کے اصولوں کے متعلق پچھ
سب سے زیادہ ندہبی قوم کاذکر نہیں کیا۔ ایستحرتم ہمیں یہودی ندہب کے اصولوں کے متعلق پچھ
سب سے زیادہ ندہبی قوم کاذکر نہیں کیا۔ ایستحرتم ہمیں یہودی ندہب کے اصولوں کے متعلق پچھ
سب سے زیادہ ندہبی قوم کاذکر نہیں کیا۔ ایستحرتم ہمیں یہودی ندہب کے اصولوں کے متعلق پچھ
سب سے زیادہ ندہبی قوم کاذکر نہیں گیا۔ ایستحر نہ نہیں ہمیں یہودی ندہب کے اصولوں کے متعلق پکھ

کی ابتدا نظریہ روح مظاہر اور توہات میں دبی ہوئی ہے۔ ابتدائی یہودی چٹانوں' مویشیوں' بھیر کرپوں اور غاروں اور کنوؤں کی روحوں کی پر ستش کرتے تھے۔ وہ علامتوں کی پر ستش کرتے تھے اور ان کے یہاں ایک وحثیانہ قتم کے جادو کا استعال عام تھا۔ حتی کہ وہ ایک بکس میں پانے پھینک کر خدا کی مرضی کا پتا چلانے کی کوشش کرتے تھے۔

اینڈریو: ہم آج بھی خدا کی مرضی معلوم کرنے کے لیے یہ کھیل کھیلتے ہیں۔

ایستین اس ندہب میں ذکری علامتوں کی پرسٹش کا بھی رواج تھا۔ سانپ اور بیل کو ذکری علامتیں سمجھا جاتا تھا اور بال دیو تا نر اصول کا پیکر تھا جس کا کام مادہ زمین کو زر خیز اور شاداب بنانا تھا۔ تقریباً تمام یہودی تھوار زراعتی رسوم سے پیدا ہوئے ہیں۔ مزاتھ کا تھوار جو کی فصل کا شخے سے متعلق تھا۔ شبواو تھ گندم کی فصل کو کاٹ چکنے پر منایا جاتا تھا اور سکو تھ میں انگوروں کے توڑنے کی خوشی کا اظہار کیا جاتا تھا۔ پیساچ 'جھیڑ بکریوں کے پہلے بچوں کی پیدائش سے تعلق رکھتے والا تھوار تھا۔ ایک بھیڑ کو ذرج کیا جاتا اور اس کے گوشت پر ایک ضیافت قائم ہوتی۔ اور اس کالمودروازے پر چھڑکا جاتا تا تکہ حربھ خدائے کہ حربی خوش کو اور اس کے بعد اس رسم کا مطلب یہ نکالا گیا کہ خدائے مصریوں کے پہلے بچوں کو قتل کروا دیا تھا لیکن یہودیوں کی پہلی اولاد کو اس طرح محفوظ رکھا کہ ان کے مصریوں کے پہلے بچوں کو قتل کروا دیا تھا لیکن یہودیوں کی پہلی اولاد کو اس طرح محفوظ رکھا کہ ان کے دروا ذوں پر بھیڑکا خون چھڑک دیا لیکن یہ تو جہہ ذہبی پیشواؤں کی من گھڑت تھی۔ یہ سے میں مسے کی علامت بن گئی۔ اس ندہب میں دو سرے ٹو ٹموں کے قبلہ کا ٹوٹم تھی اور بھریہ مسیحت میں مسے کی علامت بن گئی۔ اس ندہب میں دو سرے ٹو ٹموں کے قبلہ کا ٹوٹم تھی اور بھریہ مسیحت میں مسے کی علامت بن گئی۔ اس ندہب میں دو سرے ٹو ٹموں کے لیے اس لیے حرام ہے کہ سور ابتدائی یہودیوں کا ایک ٹوٹم تھا۔

اینڈریو:کیا کہا؟ میں سمجھتا تھا کہ اس خیال کی بنیاد حفظان صحت کے کی اصول پر ہے اور تمام مشرق قریب میں سوراس لیے جرام ہے کہ اس کے کھانے سے مملک امراض پیدا ہوتے ہیں۔

الیستحن رابر ٹسن سمتھ اور سلومن را نکاخ 'جو ایک دو سرے سے بہت کم اتفاق کرتے ہیں اس روا بی توجیہ کو بیک زبان مسترد کرتے ہیں۔ انجیل میں کہیں بھی کسی مرض کو غلیظ جانوروں کے گوشت سے منسوب نہیں کیا گیا۔ مرض ہمیشہ روحوں کے غیض و غضب سے پیدا ہو تا رہا ہے اور صحح علاج بدروح کا بدن سے انجراج ہے۔ حفظان صحت ایک یو نانی تصور ہے۔ اینڈریو! آپ کو معلوم ہے کہ را نکاخ 'حفظان صحت کے خیال کو حرمت خزیر کا سبب قرار دینے کو جمالت کا اظہار سمجھتا ہے۔

اینڈریو: میں نے یہ توجیہ رینان کی ایک تصنیف میں بڑھی تھی۔

الیستمن را نکاخ نے رینان کا زاق اڑایا ہے۔

اینڈریو: کسی دن ماہرین علم انسان 'رینان کا زاق اڑا کمیں گے۔ میں ان متند حفزات کے ناموں سے متاثر نہیں ہوا۔ یہودیوں کے انها تی نظام میں حفظان صحت کے بہت سے عناصر موجود ہیں۔ اس لیے حرمت خزر کو حفظان صحت کے خیال سے منسوب کرنا کوئی ایسی غیر معقول بات نہیں لیکن آپ اپنی بات جاری رکھئے۔ ہو سکتا ہے کہ میں غلط کمہ رہا ہوں۔

الیستی موسوی نظام میں "وس احکام" کی فہرست ایک ایسا عضر ہے جو حفظان صحت کے اصول سے کہیں زیادہ اعلیٰ وار فع ہے۔ لیکن یہ احکام بھی ایک وحثیانہ سادگ ہے آراستہ تھے۔ ان کاموضوع قبیلہ پروری ہے 'انسانیت کا حرّام نہیں۔ انہیں پنجبروں کا انظار کرنا تھا۔ "تم قتل نہیں کاموضوع قبیلہ پروری ہے 'انسانیت کا حرّام نہیں کہ یہودی جنگ نہیں کریں گے 'کیونکہ بسا او قات یہوداہ نے قتل عام کا بھی تھم دیا ہے۔

کلیرنس: ہاں! جیسا کہ خدادند نے موئ کو تھم دیا تھا اور اس کے مطابق انہوں نے میانیوں نے میانیوں سے میانیوں سے میانیوں سے جنگ کی اور سب مردول کو قتل کر دیا ...... موئ ان سے کہنے لگا 'دکیا تم نے سب عور تیں جیتی بچار تھی ہیں.... اس لیے ان بچوں میں جتنے لڑکے ہیں سب کو مار ڈالواور جتنی عور تیں میں جیتے لڑکے ہیں سب کو مار ڈالواور جتنی عور تیں

مرد کامنه دیکھ چکی ہیں 'ان کو قتل کر ڈالو''۔

الیستم: ہاں اور اس وحثت و بربریت ہی ہے انسان کی بعض بھڑین اخلاقی اقدار نے جنم لیا۔ موسوی نظام اس ترقی کا ایک نمایت اہم سب تھا۔ اس نے یمودیوں کے کردار کو استحکام بخشا اور باقاعد گی اور فلسفیانہ رحمت کشی کی تعلیم ہے ان میں بیہ قوت پیدا کی کہ ان مصائب اور آلام کا بہادری ہے مقابلہ کریں جو بعد میں مسیحی دنیا نے ان برنازل کیے۔

بہادراں سے سابنہ ریں اور ہر سے بارسائی کے بعد صفائی کو اہمیت دی اور انسانی جم کو وہ حرم سمجھا جس کے بہا نظام تھا جس نے بارسائی کے بعد صفائی کو اہمیت دی اور انسانی جسے ہیں کہ یہ جس کی تگہداشت نہ ہبی خلوص اور سپردگی کے ساتھ کرنی چائے۔ اکثراو قات لوگ یہ کتے ہیں کہ یہ نظام عمورانی کے نظام سے بهتر نہیں ہے۔ لیکن یہ بہلا نظام تھا جس نے غلاموں کے ساتھ نرمی کے برقائی کے اوارہ میں تو جمیس اشتراکیت کی جھلک نظر آتی ہے۔ برقائی کی اور اس کے جشن طلائی کے اوارہ میں تو جمیس اشتراکیت کی جھلک نظر آتی ہے۔ "زمین ہمیشہ فروخت نہیں ہوتی رہے گی۔ کیونکہ میں زمین کا مالک ہوں...... اور تم پچاسویں سال کو مقدس سمجھو گے اور سب باشندوں کے لیے آزادی کا اعلان کرو گے۔ یہ تمہارے لیے ایک کو مقدس سمجھو گے اور سب باشندوں کے لیے آزادی کا اعلان کرو گے۔ یہ تمہارے لیے ایک تموار ہوگا' اور تم ہر خفض کو اس کی ملکیت لوٹا دو گے اور ہر خفص کو اس کی ملکیت لوٹا دو گے اور ہر خفص کو اس کی ملکیت لوٹا دو گے اور ہر خفص کو اس کی ملکیت لوٹا دو گے اور ہر خفص کو اس کی ملکیت لوٹا دو گے اور ہر خفص کو اس کی ملکیت لوٹا دو گے اور ہر خوص کو اس کی ملکیت لوٹا دو گے اور ہر خوص کو اس نصب العین تھا لیکن دو سری قو میں اس نصب العین سے بھی محوی سے بہودیوں کا عمل نہیں' محض نصب العین تھا لیکن دو سری قومی اس نصب العین سے بھی محوی سے بیودیوں کا عمل نہیں' محض نصب العین تھا لیکن دو سری قومی اس نصب العین ہے بھی محوی

آپ نے خون آشام خدا' یہوداہ کا ذکر کیا ہے۔ وہ جنگ کا دیو تا تھا اور ابتدائی یہودیوں کا ایک قبائلی خدا۔

رمیاہ نے کہا "اوہ یہوداہ" تمہارے شہوں کی طرح تمہارے دیو تا بھی متعدد ہیں اور جب نوی نے روت سے کہا "تمہاری بمن تمہارے لوگوں اور تمہارے خدا وُں کے پاس واپس چلی گئ ہے"۔

ہے" تو روتھ نے جواب دیا "تمہارے لوگ میرے لوگ ہیں اور تمہارے خدا میرے خدا ہیں"۔

قبیلہ سے انتقال کرنے کا مطلب دیو تاؤں کو بدلنا تھا۔ یہ "چند خدائی" اس زمانہ تک قائم رہی جب کہ یہوداہ کہ جسٹیاٹیوک کھی گئی۔ اس لیے کہ تخلیق کا کتات کی کہانی اس طرح بیان کی گئی ہے کہ یموداہ نے یہ دنیا تخلیق کی اور اس کے بعد ایلوہیم نے (اور ایلوہیم کا مطلب بہت سے خدا ہے) تخلیق کا کتات اور جنت العدن کی کہانی ایشیائے کو چک کی مختلف قوموں کی مشترکہ ملکیت ہے۔ یہ محض کا کتات اور جنت العدن کی کہانی ایشیائے کو چک کی مختلف قوموں کی مشترکہ ملکیت ہے۔ یہ محض پادریوں کا وہم تھا کہ یہ کا کتات ۵۰۰ قبل مسے میں تخلیق ہوئی۔ یہ کہانی ایرانیوں 'فیشیوں' کلدانیوں اور بابل کی ذہبی روایت کا ذکر کیا ہے کہ مبارک لوگوں کے جزیرہ میں ایک درخت بھوٹا جس کی شنیوں پر سونے کے سیب لگے جو انسانوں کو بقاو دوام بخشتے تھے۔

سدھا: ہمارے یہاں بھی اسی قتم کی ایک روایت ہے۔ وید میں لکھا ہے کہ شوجی مہاراج نے آسان سے ایک انجیر کا درخت بھینکا اور عورت سے کہا کہ وہ مردسے کیے کہ اس درخت کا کھال کھانے سے دوام حاصل ہو تا ہے اور اس طرح مرد کی آزمائش کرے۔ مردنے وہ کھل کھالیا اور شوجی نے اس پر لعنت بھیجی اور دردواندوہ کو اس کی قسمت بنادیا۔

كنك قديم چين كي ايك كتاب "چي كنگ" ميں يہ لكھا ہے:

"سب چیزیں پہلے مردوں کے ماتحت تھیں۔ لیکن عورت نے اپنی ہوس علم سے ہمیں غلامی کی ذنجیروں میں جکڑ دیا۔ ہمارے آلام کا سبب آسان نہیں بلکہ عورت ہے۔ آہ بدنھیب عورت! تم نے وہ آگ سلگائی جو ہمیں بھسم کر رہی ہے اور یہ آگ روز بردھ رہی ہے"۔ فلی: ان روایتوں کے پس مظرمیں یہ احساس موجود ہے کہ جنس اور علم بدی کے سرچشے فلی: ان روایتوں کے پس مظرمیں یہ احساس موجود ہے کہ جنس اور علم بدی کے سرچشے

قلب: ان روایتوں کے بس منظر میں یہ احساس موجود ہے کہ جنس اور علم بدی کے سرچھے
ہیں 'جو ایک معصومیت کی شادمانی کے جانی و سمن ہیں۔ یہ موضوع پوری انجیل میں شروع سے آخر
تک جاری و ساری ہے۔ اس ضمن میں عورت کی تفحیک کے سلسلے میں یہ پر معنی فقرہ بھی ہے کہ
"جو شخص علم میں اضافہ کرے گاوہ دکھ میں اضافہ کرے گا"۔ مسے نے بھی جنسی محبت کی ذمت کی
ہے اور بچوں کی حکمت کو سراہا ہے۔

كليرنس: اس ميں شبہ نہيں كہ ان باتوں ميں خاصى صداقت ہے۔ كيا ہم اب اس وقت كے

مقابلے میں جب ہم علم سے محروم شے ایادہ عمکین اور افسردہ نہیں ہیں۔ ہم چھوٹے بچوں کے معصوم چروں کو کیوں پئد کرتے ہیں؟ غالبًا اس لیے کہ وہ جنس اور علم دونوں کی قیدسے آزاد ہیں اور معصوم چروں کو کیوں پئد کرتے ہیں؟ غالبًا اس لیے کہ وہ جنس اور علم دونوں کی قیدسے آزاد ہیں اور بیا ہے کہ وہ جنس اور علم مخل ہو رہے ہیں۔

الیستر، صرف دو ہائیں اور ہاتی رہ گئی ہیں۔ یہودی وحدت ربانی کے قائل تھے اور انہوں نے معاشرتی عدل کی تلفین کی۔ ان ابتدائی دیو ناؤں کی قبائلی حثیت در اصل قبیلہ کی اقتصادی خود اختیاری اور علیحدگی پر ہٹی تھی۔ جب قبائلی زندگی ہیں تجارت کی نشود نما ہوئی اور اقتصادی حثیت سے توگوں کو ایک دو سرے کا مختاج ہوتا پڑا تو قبائل آپس ہیں مل گئے اور مختلف دیو آؤں کے خصائل بھی ایک دو سرے ہیں رس بس گئے۔ آخر کار قبائلی طرز فکر ہے جٹ کر ساری انسانیت کے بارے ہیں سوچنا ممکن ہوگیا اور اس طرح خدائے واحد کے تصور نے جنم لیا۔ سعیاہ نے سب کی بارے میں موجنا ممکن ہوگیا اور اس طرح خدائے واحد کے تصور نے جنم لیا۔ سعیاہ نے سب کر ساری انسانیت ہوگیا اور اس طرح خدائے واحد کے تصور نے جنم لیا۔ سعیاہ نے سب کر ساری انسانیت کی بہتے ہوئی ہوگیا کی افزوں میں توانا ہے۔ اور جو زمین کی خاک کو اپنی مشمی میں لے کر رکھا ہے 'جس نے افلاک کی گروش کو معین کیا ہے اور جو زمین کی خاک کو اپنی مشمی میں لے کر پہاڑوں میں توانا ہے۔ .... دیکھو کہ اقوام اس کے لیے ایک مشکیرہ میں پائی کے ایک قطرے کی مائنہ ہیں.... دیکھو کہ اقوام اس کے لیے ایک مشکیرہ میں پیاڑوں کو رہا نہ جا کہ بھو کہ دہ جزیروں کو اس طرح انجا آئے ہیے وہ کوئی چھوٹی کی پیاؤں کی این ہیں.... دیکھو کہ اقوام اس کے لیے ایک مشکیرہ میں بھیراوں کا زمیب 'جو جادو اور تو ہمات سے شروع ہوا تھا' سپنوزا کی بلند نظری کے قریب جا پہنچا اور یہ جو جادو اور تو ہمات سے شروع ہوا تھا' سپنوزا کی بلند نظری کے قریب جا پہنچا اور اور اور ہو ہیں۔ گئین وحدت خدا سے زیادہ اہم انسانیت' ترک جنگ اور اجتماعی عدل کے تصورات کی مختلین تھی۔

كليرنس: ترك جنك؟ ہم ابھى تك يہ غور كررے ہيں كہ اس كے متعلق غور كريں كہ نہ

ایستر، عاموس برو شلم میں آیا وروازے میں کھڑا ہوگیا اور انسان کے نئے نہ ہبکا اعلان کرنے لگا "چو نکہ تم غریبوں پر ستم کرتے ہو اور ان سے گندم کا خراج لیتے ہو " تم نے ترشے ہوئے پھڑوں کے مکان بنائے ہیں لیکن تم ان میں رہ نہیں سکو گے۔ تم نے انگور کی فصل تیار کی ہوئے پھڑوں کے مکان بنائے ہیں لیکن تم ان میں رہ نہیں سکو گے۔ تم نے انگور کی فصل تیار کی ہوئے اس کی شراب نہیں پی سکو گے۔ لعنت ہے ان پر جو یمال آرام سے رہتے ہیں 'جو مرس بستروں پر لیٹتے ہیں اور جو صوفوں پر استراحت کرتے ہیں "۔ بارگاہوں میں قربانیاں دینے سے کہ عامل نہیں ہوگا۔ فدا ان سے کے گا"میں تمہارے تہواروں کو تقارت کی نظرے دیکھیا ہوں اور آگرچہ تم میرے لیے لذیذ غذاؤں کے تخفہ لاتے ہو' میں انہیں قبول نہیں کروں گا۔ میں اور آگرچہ تم میرے لیے لذیذ غذاؤں کے تخفہ لاتے ہو' میں انہیں قبول نہیں کروں گا۔ میں تمہارے نغوں کے شور سے بیزار ہوں۔ اپنے ساز اٹھا لے جاؤ۔ لیکن انصاف اور نیکی کی راہ صاف

كويا ويكي معياه كياكتاب:

"خداعوام کے بادشاہوں اور حاکموں سے کا کہ کرے گا۔ تم نے انگور کی ساری فصل ہضم کرلی۔ تم نے مفاسوں کا حق چین لیا اور اپنے گر بھر لیے۔ تم کیوں لوگوں کو مارتے پٹتے ہو اور مفلسوں کو خاک میں روند تے ہو۔ لعنت ہے ان لوگوں پر جو کئی گھروں اور کئی تھینوں کو ملا کر ان پر ملیت حاصل کرتے ہیں۔ تم کا کہ اور محاسبہ کے دن اور اس شمائی اور بربادی کے دن کیا کرد گے کہ جو دور سے تم تک پنچ گا؟ تم اس وقت کس کو مدد کے لیے پارد گے اور اپنی شان و شوکت کو کیا گرد گے؟ خدا نے کما۔ تہماری قربانیوں کی کشت تہمیں کیا فائدہ پہنچائے گی؟ میں بھیز بگریوں اور مویشیوں کی قربانیوں سے تنگ آگیا ہوں۔ میری موح تہماری ضیافتوں سے تنظر ہے۔ وہ میرے لیے دکھ کا تو میں انہیں قبول فہیں گرنا چاہتا۔ جب تم اپنے ہاتھ میری طرف پھیلاؤ گے سو میں انہیں بند کر اول گا۔ ہاں جب تم جھ سے دعا ما گلو گے تو میں اسے نہیں سنوں گا۔ تمہارے ہاتھ خون آلود ہیں۔ انہیں وہوؤ آگہ تم پاک ہو جاؤ۔ میری آ کھوں سنوں گا۔ تمہارے ہاتھ خون آلود ہیں۔ انہیں وہوؤ آگہ تم پاک ہو جاؤ۔ میری آنکوں سنوں گا۔ تمہارے انہیں دور انہوں سے احتراز کرد' نیک کرنا سیصو شعور حاصل کرد' مظلوموں کی مدرکرد' تیموں پر رحم کرد' بیواؤں کی و کالت کرد''۔ سیصو شعور حاصل کرد' مظلوموں کی مدرکرد' تیموں پر رحم کرد' بیواؤں کی و کالت کرد''۔ سیصو شعور حاصل کرد' مظلوموں کی مدرکرد' تیموں پر رحم کرد' بیواؤں کی و کالت کرد''۔ سیصو شعور حاصل کرد' مظلوموں کی مدرکرد' تیموں پر رحم کرد' بیواؤں کی و کالت کرد''۔ سیصو شعور حاصل کرد' مظلوموں کی مدرکرد' تیموں پر رحم کرد' بیواؤں کی و کالت کرد''۔ سیصو شعور حاصل کرد' مظلوموں کی مدرکرد' تیموں پر رحم کرد' بیواؤں کی و کالت کرد''۔ سیصو شعور حاصل کرد' میکٹی ذوردار زبان ہے!

> اینڈربی: سعیاہ سے ٹرائنگی تک! ایستمزباں مسجیت کی موت کے بعد اشتراکیت دنیا کا ندہب ہوگی۔

> > ٧- مسحت

ار کیل: تم بہت اچی ہو۔ ایسترا تم نے میرے دل میں اپنی قوم کے لیے فخرد مبابات

کے جذبات پیدا کردیے ہیں۔ اب آپ میں سے کون ہمیں مسیحیت کے متعلق باتیں بتائے گا؟ شوخ اینڈریو! تم نہیں۔ کیونکہ تم اس میں صرف کیڑے ڈالو گے۔ میتیمو! تم ہمی نہیں۔ کیونکہ شہیس مسیحیت سے بہت محبت ہے۔ فلپ! تم اگر جاہو تو غیرجانب دار ہوسکتے ہو۔ تم ہمیں تاریخی پس منظر بتاؤ۔ پھر ہم باقاعدہ جنگ کریں گے۔

میتھیون میں نے ابھی تک سب کچھ نمایت صبرے سا ہے لیکن میں اب اس سے زیادہ نمیں سن سکتا۔ میں اس ختیجہ پر پہنچا ہوں کہ ذہب کے تقابلی مطالعہ کی بارگاہ پر ہر ذہب کی انفرادیت کو قربان کیا جا رہا ہے۔ فلپ ہیشہ غلط بات کہتا ہے لیکن میں اسے قابل عفو سجھتا ہوں۔ فلپ: میتھیو! تم ایک سچے مسیحی کی طرح با تمیں کرتے ہو لیکن تم جلد ہی اپنی نیک دلی پر نادم ہوگے، مجھے اس بات کی خوشی ہوئی کہ ار ئیل مسیحیت کو ایک جامع ہیں منظر میں دیکھنا چاہتی ہے۔ بقول ہونھے 'تنا ظربی سے کسی واقعہ کی اہمیت کا پا چلتا ہے۔ مسیحیت تاریخی واقعات کے دور رجھانات سے پیدا ہوئی ہے۔ ایک پروطلم' سکندریہ' اطاکیہ ایجسنز اور روما میں' ایک بے بس اور نومید پرولتاریت کا صنعتی اور شجارتی تھرف 'دو سرے یہودیوں کی اطلاقی اقدار کا یونانیوں کے فلفہ اور رہنیات سے ربط اور امتزاج۔

سلیمان کے زمانہ سے مرو ہم ان تجارتی شاہراہوں کا مرکز بن چکا تھا، جو خلیج فارس کے فینے شاہ کیرہ روم کو شام اور بابل کو فارس سے ملاتی تھیں۔ ان آسانیوں کی وجہ سے یمال کے یمودیوں نے اپنی تجارت کو ترتی دی اور دولت کی فراوانی سے امیراور غریب کے درمیان خلیج بہت وسیع ہوگئ۔ وہ میودی جو بابل سے والیس آئے تھے، قلاش تھے۔ یو بابی اور روی فوجیس حملہ آور ہوتیں او یمال کے بڑاروں غریب جوانوں کو غلام بنا کرلے جا تیں۔ مسیح کے بچپن کے زمانہ میں ہوتیں او یمال کے بڑاروں غریب جوانوں کو غلام بنا کرلے جا تیں۔ مسیح کے بچپن کے زمانہ میں روم می آبادی کو غلام بنا کر فروخت کر چکے تھے۔ یکرہ اور می کا بری بندرگاہوں میں ہر جگہ ایک مفلس اور قلاش طقہ جنم لے رہا تھا اور ان میں ایک ایسا نہ بہی تصور پیدا ہو رہا تھا، جو ان کے آقاؤں کے ظاف جا آتھا۔ امیرلوگ آگرچہ وہ پوشیدہ طور پر الااوری تھے لیمن بظا ہر متداول نہ بہی رسوم کی حمایت کرتے تھے۔ مفلس لوگوں نے ایک ایسا اطافی نظام سے کین بنایا ، جس کے زدیک ان کی ناقوانی بدنصیبہی اور افلاس ایک خوبی تھی۔ انہوں نے ایک ایسا ضابطہ وین تیار کیا تھا، جس کی روسے مفلس جنت میں اور ارباب دولت جنم میں جا میں گے۔ ای بنا پر رون تیار کیا تھا، جس کی روسے مفلس جنت میں اور ارباب دولت جنم میں جا میں گے۔ ای بنا پر رون تیار کیا تھا، جس کی روسے مفلس جنت میں اور ارباب دولت جنم میں جا میں گے۔ ای بنا پر رون تیار کیا تھا، جس کی روسے مفلس جنت میں اور ارباب دولت جنم میں جا میں گے۔ اس بنا کے بر نصیبوں کو جادوانی مرت عطا تھیں کرے اور ایک ایسی بھت کی بشارت دے ، جو اس دنیا کے بر نصیبوں کو جادوانی مرت عطا

کرے۔ جدید مسیحت کے لیے یہ مسئلہ بڑا اہم ہے کہ وہ امیروں کی دولت اور غریبوں کی محبت کو کسی طرح ہم آہنگ کرے۔

میں مسے کی اخلا قیات اور اشتمالیت کو اس ناانصافی اور افلاس کے پس منظر میں دیکھتا ہوں۔ یقیناً مسے ایک اشتمالی تھا۔ کیونکہ اس کا یہ ایمان تھا کہ زندگی کی تمام بنیادی ضروریات سب کی ملکیت ہیں اور امیروں کو چاہیے کہ اپنی دولت میں غریبوں کو برابر کا شریک بنائیں۔ بقول نیشے 'مسے اگر آج زندہ ہو آتو اسے سائبریا بھیج دیا جا آلیکن امیریا غریب جو بھی اس کی سادہ داستان پڑھتا ہے 'اس کی طرف ہا کل ہوئے بغیر نہیں رہ سکتا۔ وہ یقیناً تاریخ کی سب سے زیادہ پر اثر شخصیت ہے 'اس کی طرف ہا کل ہوئے بغیر نہیں رہ سکتا۔ وہ یقیناً تاریخ کی سب سے زیادہ پر اثر شخصیت ہے۔ یہ بات قابل افسوس ہے کہ اس کی تعلیمات بعد میں ایک دین اور کلیسا کے ساتھ داہستہ ہو گئیں۔ اس لیے کہ جب اس دین اور کلیسا کا اثر و رسوخ ختم ہو جائے گا تو لوگ غالبا انسانیت کے ہو تھیم ترین معلم کو بھول جا تھیں گے۔

اس کا اظافی نظام 'اپی سادگی اور اصلیت کے اعتبار سے بہترین یہودیوں کی اظافی اقدار کا ترجمان تھا۔ کلاوسز نے جمیں بتایا ہے کہ مسے اپ ذمانے کی روح سے علیحدہ نہیں تھا۔ اس اسرائیل کے پیغیروں اور اخلاقی معلموں کی بیباک گھن گرج ور شیس ملی تھی۔ پال جو مسے سے پہلے گزرا ہے 'مسے کی طرح کہتا ہے ''اپ ہمسایہ پر اخلاقی حکم نہ لگاؤ جب تک کہ تم اپ آپ کو اس کی حالت میں نہ رکھ لو"۔ ''میرا اعکسار میری سربلندی ہے اور میری سربلندی ہی میرا اعکسار ہے ''۔ وسروں سے ایبا سلوک نہ کرو جو تم نہیں جائے کہ وہ تم سے کریں۔ یہ ہے قانون کی اصلیت' باتی سب تفیر ہے۔ ویلو ہاؤس نے کہا ''مسے مسیمی نہیں تھا۔ وہ ایک یہودی تھا"۔ رینان نے کہا ''مسے مسیمی نہیں تھا۔ وہ ایک یہودی تھا"۔ رینان نے کہا ''مسے سبے نہودی برعت تھا"۔

برحال اس نے یمودیت میں ایک ایسے عقیدے کا اضافہ کیا' جو میے کی شخصیت اور ذہ کا کے ساتھ میے ت کی مقبولیت کی توجیہ کرتا ہے۔ اپنی تبلغ کی ابتدا میں میے نے آخرت کا بہت کم ذکر کیا۔ اس نے خدا کی باد شاہت کا اس طرح ذکر کیا کہ گویا وہ زمین ہی پر حاصل ہو جائے گ۔ بشرطیکہ ہم روح کو ایک بے لوٹ پاکیزگی میں بسالیں۔ بقاکا تصور یمودی ند بب کالازی عضر نہیں ہے۔ اپنی اقتدار کے زمانے میں یمودیوں نے اس تصور کو غیر لازی قرار دیا تھا۔ کیونکہ وہ کتے تھے کہ فرد کو اجتماع میں ساجانا چاہیے اور انفرادی نجات کے بجائے ریاست کی فلاح و ببود کی فکر کرنی چاہیے۔ ابتداع میں ساجانا چاہیے اور انفرادی نجات کے بجائے ریاست کی فلاح و ببود کی فکر کرنی چاہیے۔ ابوب اپنی نسل کا پہلا مخص تھا جس نے مخصی بقا کے تصور پر غور کیا۔ کیونکہ وہ سے سمجھتا تھا کہ جب ایوب اپنی نسل کا پہلا مخص تھا جس نے مخصی بقا کے تصور پر غور کیا۔ کیونکہ وہ سے سمجھتا تھا کہ جب تک میں سے نہ جانوں کہ خدا اس دنیا میں ایک عدل پند انسان کی بدنصیبی کا بدلہ اے ایک دو سرک

توان کی مقدس کتابوں میں ایک ایسی جنت کا ذکر آنے لگا'جس میں اٹھال کا انقام یا انعام ملے گا۔
یمی حال مسیح کا تھا۔ جب وہ اس دنیا میں خدا کی بادشاہت قائم کرنے سے مایوس ہو گیا تواس نے اس
بادشاہت کو بہشت میں منتقل کر دیا۔ اس نے روز حشر کا ذکر اس طرح کیا کہ اس دن نصف انسانی
نسل 'جس میں دنیا کی اکثر حسین عور تیں بھی ہوں گی' ایک ایسی ابدی جنم کے سپرد کی جائے گی'جس
کی آگ بھی نہ بچھے گی اور انسان بھی نہیں مرے گا۔

میتھیو: تمہارے اس خاکہ میں مجھے خدا کا زم دل بیٹا کہیں نظر نہیں آیا۔

فلپ: غالبًا ہم دونوں کے خاکے غلط ہیں۔ فلنے کا ایک حسن سے ہے کہ اس کی کوئی بات یقیی ہیں ہے۔ اس لیے فلنفی نہ ایک دوسرے کو قتل کرتے ہیں اور نہ لوگوں کو جنگ اور مردم کشی کی آگ میں جھو نکتے ہیں۔ اگر مسیح کے آخری زمانے میں مجھے اس کی تعلیمات میں ایک عجیب می تلخی نظر آتی ہے تو وہ اس لیے کہ میں اس کے اخلاقی عقیدوں کی روشنی میں اس کے کردار کو سمجھنا چاہتا ہوں۔ اخلاقی عینیت' میرے نزدیک مسیحیت کی جان ہے اور یقیناً انسان کو مهذب بنانے کی بھترین کو مشر ہے۔ میں اس معجزے پر اکثر جران ہوتا ہوں کہ بندر اور جنگل سے ایک ایسا انسان پیدا ہوا' کو مشمل ہے۔ میں اس معجزے پر اکثر جران ہوتا ہوں کہ بندر اور جنگل سے ایک ایسا انسان پیدا ہوا' جس میں ساری کا نئات کے متعلق سوچنے' اس سے محبت کرنے اور اس کے لیے دکھ اٹھانے کی مطاحیت تھی۔

میتھیو: کیا تم نہیں سمجھتے 'فلپ کہ صرف کوئی دیو تا (یا خدا) ہی اس طرح دکھ برداشت کر سکتااور محبت کر سکتا تھا۔

فلپ: اس ضمن میں بھی ہم متفق نہیں ہیں۔ میے کے اخلاقی عقیدہ میں بھی بہت ہے قابل اعتراض عناصر موجود ہیں۔ ہم میں سے بہت کم لوگوں میں یہ جرات ہے کہ ہم علی الاعلان یہ کہ عکیں کہ مجموعی طور پر میے کی اخلاقی تعلیم نا قابل عمل ہے۔ ہمارے لیے یہ ناممکن ہے کہ ہم اپنی زندگی کے متعلق یہ سوچنا چھوڑ دیں کہ ہم کیا کھائیں گے اور کیا پیس گے۔ ہم ہوا کے طیور یا باغ کے پھولوں کی طرح زندگی بسر نہیں کر کتے۔ ہمایوں سے اس طرح مجب کرنا ہو ہم اپنی آپ سے کرتے ہیں 'مشکل ہے اور وشمنوں سے محبت کرنا تو بالکل ناممکن ہے۔ فطری انتخاب اور جمد البقاء کے اصولوں کے ہاتحت جینے والوں انسانوں کی دنیا میں عدم تشدہ جار جانہ ظلم اور استعماریت کو وعوت دینے کے مترادف ہے۔ وہ قوم جو اپنی وشمنوں سے محبت کرتی ہے 'حرف غلط کی طرح صفحہ مستی سے مرب حائے گی۔

کنگ: لاؤزے نے بھی کہاتھا"اپ دشمنوں سے محبت کرد"لیکن کنفیوش نے جواب دیا "تو پھرر حم و کرم کا معادضہ کیو نکر اواکرو گے۔ نیکی کے بدلے نیکی کرو الیکن بدی کے بدلے انصاف

-"25

پال: آپ کو سے بات یا در کھنی جا ہیے کہ اگر چہ مسیح کے عقا کہ بحیثیت مجموعی ناقابل عمل بیں 'وہ ایک بربرت زدہ انسانیت کی تہذیب کے لیے بالکل ضروری تھے۔ مسیحیت ہماری نسل کی فطری وحشت کو اعتدال کی سطح پر لے آئی اور دو ہزار برس کی تبلیغ سے انسان کے کردار میں پچھ نہ پچھ فرق پڑا ہے۔ میرا خیال ہے کہ ہم او نانوں اور رومنوں سے زیادہ رحم دل 'فیاض اور امن پند ہیں۔ ہم نے غریبوں پر استحصال بے جا کرنے میں کمی کردی ہے۔ بربریت میں گداز اور نرمی پیدا کی ہے اور انسان کی مخصیت کو بلند وار فع بنایا ہے۔

فلپ: بین مجس مجھی ہیں ہوں کہ جب مسیح نے اس اعلیٰ طرز عمل کی تبلیغ کی تواس کے ذہن میں اپنے مرید اور پیرو تھے۔ وہ انہیں ایسی راہبانہ تعلیم دیتا چاہتا تھا کہ ان کی شخصیت دنیا کی تحصیت دنیا کی تحصیت دنیا کی تحصیت دنیا کی تحصیت دنیا کی تحصیل کے خلاف مستحکم ہو جائے۔ اس طرح افلاطون نے اپنی فلفی ملوک کو راہبانہ اشتمالیت کی تعلیم سے انسانی خامیوں سے محفوظ رکھنا چاہا۔ مسیح اپنے پیرووں سے کہتا ہے کہ تم شادی نہ کرد اور چیزوں کی ملکیت کی ہوس نہ کرد۔ وہ انہیں راہب سمجھتا ہے۔ وہ خوب جانا تھا کہ اکثر لوگ شادی اور جائیداد کے ہند ھنوں سے آزاد نہیں ہوں گے۔ اس کے نظریہ کے متعلق اس غلط فنمی نے کہ وہ ساری انسانیت پر حادی ہے مسیحیت کو ایک خوش گوار منافقت کی صورت دے دی اور اسے تا قابل عمل بنا دیا۔

اینڈریو: مجھے اس قابل احرّام استاد کی میہ بات ناپند ہے کہ وہ جسم کے غلاف تھا اور انسانی جبلتوں کی سادہ لذتوں سے بیزار۔ میرا خیال ہے کہ وہ ایک یہودی پیورتن تھا۔

میتھیں: تم غلط سمجھے ہو۔ اس نے پانی کو شراب میں تبدیل کرنے سے گریز نہیں کیا۔ اس کے عہد کے احمق سے گئے تھے کہ وہ شرابیوں اور گناہ گار عور توں کے ساتھ نری کا سلوک کرتا ہے۔ وہ ایک مال کی طرح جسمانی گناہ کو برواشت کرتا تھا۔ کیا تم اس عورت کی کمانی بھول گئے جو زنا کرتی گئی تھی۔ پکڑی گئی تھی۔

 اٹھے گا۔ مسیحیت سے پہلے کے بہت سے نداہب میں موجود ہے۔ ہندوستان میں تقریباً ہی اوصاف کرشن میں پائے جاتے ہیں مصرمیں ہورس میں اور میکسیکو میں کیو شمالیکوٹل میں۔

تھیوڈور: عام یونانیوں کی روایت ہے کہ آر فیئس قتل کیا گیا تھا۔ وہ برزخ میں اترا اور از سرنو زندہ ہوا۔ ہی کہانی پرو میتھئس'ایڈونس اور ہیر۔کلیس کے متعلق بھی مشہور ہے۔

سر جیمز وہ خدا جو انسان بن جاتے ہیں 'قدیم ذاہب ہیں بہت عام ہیں۔ چین ہیں ان تمام خداؤں کے نام ' پیکن کے محکمہ نو آبادیات کے رجٹر ہیں درج تھے 'جو انسان کی شکل اختیار کر چکے تھے۔ ایک سوساٹھ خداؤں نے دنیا ہیں زندہ رہنے کے لیے سرکاری لائسنس حاصل کیا تھا۔ مسے کا تصور اس قربانی کے بکرے سے پیدا ہوا 'جے لوگ مارنے کے لیے چن لیتے تھے تاکہ اس کی موت ان کے گناہوں کا کفارہ بن سکے اور ارض و سا کے دیو آؤں کی خوشنودی حاصل کر سکے اور زمین پر ان کے گناہوں کا کفارہ بن سکے اور ارض و سا کے دیو آؤں کی خوشنودی حاصل کر سکے اور زمین پر پھرگندم کے پودے ہرے بھرے نظر آئیں۔ یہ روایت تقریباً ہرقوم میں دہرائی گئی ہے۔ ایستھر: سترہویں صدی میں زباتی زیوی نے یہ دعویٰ کیا کہ وہ مسے ہے جے خدا نے ایستھر: سترہویں صدی میں زباتی زیوی نے یہ دعویٰ کیا کہ وہ مسے ہے جے خدا نے

یمود بول کی نجات کے لیے بھیجا ہے۔

یوروں کی جائے ہے۔ ہے جائے۔

مر جہر: اس کے بعد بھی ای قتم کا ایک اور میح آیا تھا۔ ۱۸۳۰ء میں کننکی میں ایک فخص نے اعلان کیا کہ وہ فعد اکا فرزند اور انسانیت کا ناجی ہے۔ ہزاروں آدی اس پر ایمان لائے اور اس کا پیغام مقبول عام ہو آگیا۔ و فعتا" اس کے ایک پیرو نے اس سے یہ درخواست کی کہ وہ اس خطہ کے جرمنوں سے جرمن زبان میں خطاب کرے۔ اس نے کما" یہ لوگ اگریزی زبان سے تابلد ہیں اور یہ امر قابل افسوس ہوگا کہ وہ محض ای بنا پر جنم میں جھونے جائیں"۔ نے میح نے یہ اعتراف کیا کہ اسے جرمن زبان نہیں آتی۔ اس کے پیرو نے جرت سے کما" تم فعدا کے بیٹے ہواور متمیں جرمن زبان نہیں آتی"۔ اس واقعہ کے بعد کننگی کے میح کی مقبولت ختم ہوگئ۔

متمیں جرمن زبان نہیں آتی"۔ اس واقعہ کے بعد کننگی کے میح کی مقبولت ختم ہوگئ۔

ناپ: میح کو فعدا بنانے کے بعد ابتدائی میچوں کو مقدس عدد خلانے کو منطق شکل میں فورات تراشنے پڑے۔ لیکن فرا کے فعدا ور وحدت کبریائی کو قائم کرنے کے لیے چند دینیاتی تصورات تراشنے پڑے۔ لیکن کی میحوں کا فعدا 'جنگ اور طاقت کا فعدا تھا اور غوا جنہیں میچیت پند آئی تھی' رحم و کرم کے فعدا کے متمنی تھے' اس لیے یہوداہ نے وفات پائی اور "فدا" ہمارے باپ نے جنم لیا۔ اس فدا کی ہمہ کے متمنی تھے' اس لیے یہوداہ نے وفات پائی اور "فدا" ہمارے باپ نے جنم لیا۔ اس فدا کی ہمہ گری کو شرکے وجود سے ہم آہنگ بنانے کے لیے یہ لازی ہوگیا کہ شرکا بھی ایک دیو تاشیطان یا کے۔ اس کے ماتھ ساتھ نئے نہ بہ کو بحیرہ کروم کی اقوام کی اس رسم کی مطابقت کے فید بنا بنا بائے۔ اس کے ماتھ ساتھ نئے نہ بہ کو بحیرہ کروم کی اقوام کی اس رسم کی مطابقت

كرنى تھى كہ خدا تين ہوتے ہیں۔ ہندووں معربوں فيشوبوں شاميوں اور رومنوں نے تين

خداؤں کی پرستش کو اینا اصول بنایا تھالیکن یہودیوں کی تحریک وحدت نے مسیحت کے تمن خداؤں

کو تنگیت میں پرو دیا اور سکندریہ کے فلفیوں نے اسے یونانی فلفے اور روایت کے سانچے میں وصالا۔ مسجی علاء نے نئے نہ ب کی تعبیروحدت ربانی کے نظریہ کے مطابق کی لیکن عوام نے اسے وصالا۔ مسجی علاء نے مقبول تصور کی تعبیروحدت ربانی کے نظریہ افروڈا'اشتر' آ یکس اور مادر عظیم اپنے چند خدائی کے مقبول تصور کی تقدیق سمجھا۔ مریم نے وینس 'افروڈا'اشتر' آ یکس اور مادر عظیم کی جگہ لے لی۔ مریخ' میقائیل اور مرکزی جرئیل بن گیا۔ اس کے بعد معمولی فطرت پرست دیو آئوں کی جگہ رسولوں نے لے لی۔ ہرقوم' ہرشہراور ہرقصبہ کا ایک علیحدہ رسول بن گیا۔ لوگوں کے فطری رجمان نے فتح پائی۔

ای طرح پرانے تہوار قائم رکھے گئے اور نے تہواروں کو قبل میے کے مقدی ایام پر متعین کیا گیا۔ ایسٹرنے یہودیوں کے پاس ادور' بابل کی رسوم اشتراور یوبان کی احیائے ایڈونس کی رسوم کی جگہ لے لی۔ کرسمس دراصل آفاب کی پیدائش کا جشن تھا' جے ابتدائی مصری منایا کرتے ہے۔ اہل مصر نوزائیدہ سورج کی ایک بچہ کے مجسمہ سے نمائندگی کرتے تھے' جے اسقف بازاروں میں لاکر لوگوں کو دکھاتے تھے۔ ای طرح پرانی رسوم کو نئے نہ ہی مطالبوں کے ماتحت ڈھالا گیا۔ بہتمہ دینا ایک قدیم رسم تھی' جو بچ کی عالم بلوغت میں رسائی کی علامت تھی۔ اس کی ابتدائی شکل یہ تھی کہ بچہ کو بانی میں ڈبویا جا تا اور بھراس کو مصنوعی طور پر ڈوبے سے بچایا جا تا۔ اس کا مطلب تھاکہ اس نے دوبارہ جنم لیا ہے۔

تھیوڈور:ڈائینو سیس کے ذہب میں نوبالغ کو "دو ذائیدہ بچہ "کتے تھے۔

فلپ: جیسا کہ سر جمز جمیں بتا چکے ہیں عشائے ربانی کا تہوار دیو ہاؤں کو کھانے کی رسم سے پیدا ہوا۔ سیحوں کی بعض دو سری رسوم بھی یہودیوں کی رسوم سے پیدا ہوئی ہیں۔ پہلے کلیسا'
یہودیوں کے معبدوں کی بائند تھے۔ نبا " بعد نبا " یہ رسوم پیچیدہ تر ہوتی گئیں اور عقائد زیادہ شواتے گئے۔ پادریوں کی طاقت بڑھتی گئی۔ اپنے مخصوص علم کی وجہ سے وہ گناہ گاروں اور اس خدا کے درمیان وسلہ بن گئے 'جس کی رضاجوئی صرف چند مقدس رسوم کی ادائی سے ہو سی اس خدا کے درمیان وسلہ بن گئے 'جس کی رضاجوئی صرف چند مقدس رسوم کی ادائی سے ہو سی تھی۔ اٹھارہویں صدی کے لوگ یہ سمجھتے تھے کہ پادریوں نے ذہب کو تخلیق کیا ہے۔ والٹیر نے پرچھا "وہ کون فخس تھا' جس نے ذہب کی طرح ڈائی؟ اور اس نے خود بی جواب دیا "وہ پہلا بھماش جے پہلے احمق سے واسطہ پڑا"۔ لیکن حقیقت یہ ہے کہ پادریوں نے ذہب نہیں بتایا بلکہ بدمعاش جے پہلے احمق سے واسطہ پڑا"۔ لیکن حقیقت یہ ہے کہ پادریوں نے ذہب نہیں بتایا بلکہ نہم بہاوریوں کی تخلیق کی۔ انسان کی مستقل امید آفریل نے ذہب کی تقیر کی اور بھشہ کرے گئے۔ لیکن پادریوں نے کلیسا کی تقیر کی۔ انسان کی مستقل امید آفریل نے ذہب کی تقیر کی اور بھشہ کرے گئی سے عوام بہم پہنچاتے تھے اور جس کا لظم و نسق اسقفوں کے ہاتھ میں تھا۔ انہوں نے کا سرمایہ یہ عوام بہم پہنچاتے تھے اور جس کا لظم و نسق اسقفوں کے ہاتھ میں تھا۔ انہوں نے کا نسشتائن کو مسیحت کی طرف ماکل کیا۔ امرا کے وظا کف قبول کیے اور کلیسا مفلس مائی گیروں کی کا نسشتائن کو مسیحت کی طرف ماکل کیا۔ امرا کے وظا کف قبول کیے اور کلیسا مفلس مائی گیروں کی

عبادت گاہ کی بجائے دنیا کا متمول ترین اور متحکم ترین ادارہ بن گیا۔ اصلاح ند ہب کے عبد ہے پہلے کلیسا یورپ کے ایک تمائی حصہ کا بالک تھا اور اس کا فزانہ بال و ذر سے لبریز تھا۔ یہی وجہ تھی کہ وہ اپنے بادی کے پیغام کی روح سے بیگانہ اور ہر قتم کی دنیاداری کا شکار ہو گیا۔ یورپ مسجیت کی طرف بائل ہوچکا تھا۔ ابتدائی مسلک احیائے علوم کی نرم رو فطرت پرستی میں کھو چکا تھا۔ ند ہب مفلس بائل ہوچکا تھا۔ ابتدائی مسلک احیائے علوم کی نرم رو فطرت پرستی میں کھو چکا تھا۔ ند ہب مفلس لوگوں میں بیدا ہو تا ہے اور امرامیں مقبول ہو کر مرجا تا ہے۔

"اسلاح ندہب" کی تحریک نے مسیحت کی ابتدائی سادگی اور رہائیت کو از مراؤ زندہ کرنے کی کوشش کی۔ یہ تحریک کامیاب ہوئی اور اس نے ایک صحت مند فردیت کے ربخان کو عام کیا۔ اس کے ساتھ ساتھ اس نے ضبط نفس اور استخام شخصیت کا ایبا اخلاقی نظام بنایا' جس کا مقابلہ دنیا کا کوئی اور نظام نہیں کر سکتا۔ جدید ساسی اور اقتصادی تاریخ کی تقریباً تمام عظیم شخصیتیں' پوٹسٹٹ تحیس لیکن انہوں نے یہ عظمت بعض دو سری اقدار کی قربانی کے ذریعہ حاصل کی۔ پوٹسٹٹ تحریک نے ایک عمل کلیسا کی جگہ ایک عمل کتاب کو دے دی اور کلیسا کی عدم موجود گی سے ہر شخص کو یہ اجازت مل گئی کہ وہ الهای کتاب کی تعبیرا پی مرضی کے مطابق کرے۔ نتیجہ یہ ہوا کہ جہر شخص کو یہ اجازت مل گئی کہ وہ الهای کتاب کی تعبیرا پی مرضی کے مطابق کرے۔ نتیجہ یہ ہوا کہ جہر شخ برو ٹسٹنٹ نے ایک نیا فرقہ بنایا اور یہ مسلک ہزاروں حصوں میں بٹ کررہ گیا۔ ابتدائی مسیحیت کو از مرنو زندہ کرنے کی کوشش میں اس نے یہودیت کی روح کو بحال کر دیا اور اخلاقیات مسیحیت کو از مرنو زندہ کرنے کی کوشش میں اس نے یہودیت کی روح کو بحال کر دیا اور اخلاقیات مسیحیت کو از مرنو زندہ کرنے کی کوشش میں اس نے یہودیت کی روح کو بحال کر دیا اور اخلاقیات میں ایک شدید اور جنگہو قسم کی پار سائی کوشامل کر دیا 'جس نے دو سو برس تک فنون لطیفہ کو ختم کیا گئی کہ ماری تھا۔ میرا خیال کر دیا 'جس نے دور تھا۔ پروٹسٹٹٹ ملک نے ہمیں حسن بنا دیا لیکن وہ حق سے دور تھا۔ پروٹسٹٹٹ ملک نے ہمیں حسن بنا دیا لیکن وہ حق سے دور تھا۔ پروٹسٹٹٹ ملک نے ہمیں حسن سے عاری تھا۔ میرا خیال ہے کہ آخر میں فتح خسن کی ہوگا۔

# ٥- كيتمولك ملك اور پروشنن ملك

میتھیں: حسن اور حق کیا بھی تم نے غور کیا ہے فلپ کہ حق حسن سے زیادہ معروضی نہیں ہے۔ خدا کے متعلق بھی ای قدر اختلاف ہے جس قدر کہ: ایڈریو: دیوں کے متعلق اور دیویوں کے متعلق۔

ستحیوزیو نمی سمی۔ شیطان اینڈریو! تم ذہبی احساس سے قطعی محروم ہو۔ کیونکہ تم حسن
کو آرزد سے جدا نمیں کر کتے۔ یعنی تم وہ بے پناہ حسن نمیں محسوس کر سکتے جو زمین کبھی بحق فزال
میں بھی ارزاں کرتی ہے 'یا سرماکی کسی صبح کو ہر شجر پر فروزاں برف اور برف سے ڈھکے ہوئے
مکانوں میں سے بچوشا ہے۔ لیکن اے غیر مطمئن مشکین! تم حق سے بھی تو محروم ہو۔ تہماری
سائنس ہر روز بدلتی ہے۔ وہ آج ' بچاس برس پہلے کے مقابلہ میں ماؤلے کی حقیقت سے بے فبر

ہے۔ تمہاراعلم حیاتیات ہر تمیں برس کے بعد ایک نے کلیہ کی طرف مائل ہوتا ہے۔ ایک نسل میں وہ ماحول کوسب کچھ سمجھتا ہے۔ دوسری نسل میں دراشت کو ادر تبیری نسل میں پھرماحول کو اپنا ملجا و ماوی بنالیتا ہے۔ ای طرح اس کے نظریات اور تصورات بدلتے رہتے ہیں۔ تمہاری نفسیات ابھی تک یہ نہیں سمجھ سکی کہ شعور کا وجود ہے کہ نہیں اور تمہارا ریاضی یہ نہیں جان سکا کہ خط متنقیم دو نقطوں کے درمیان قلیل ترین فاصلہ ہے کہ نہیں اور تم یہ چاہتے ہو کہ میں ان فانی حقا کُق یر اس حسن کو نار کردوں جو میحی ندہب نے مجھے عطاکیا ہے۔ کیاتم یہ بات نہیں سمجھتے کہ ہم برخود غلط ذرے یہ محسوس کرتے ہیں کہ ہم زندگی کے ایک پہلولینی انسانی عقل کے ذریعے ساری کا نکات كا احاطه كرليس مح- تمهاري عقل كيا ہے- سوائے حواس اور منطق پر اعتاد كے- وہ حواس جو چزوں کی اصلیت کوبگاڑتے ہی اور وہ منطق جو ہر تعصب کو معقول صورت دے سکتی ہے۔ میرا خیال ہے کہ جہاں تک دنیا کے متعلق نظریوں کا تعلق ہے ،حقیقت کے نقطہ نظرے ان میں سے کوئی بھی دوسرے نظریے سے بھتر نہیں ہے۔ اور میں اس نظریہ سے مطمئن ہوں جو مجھے حس سے آشا کر تا ہے اور دل میں امید کو متحکم کر تا ہے۔ جب خرد کے نظریے ماند رہ جا کی گے'اس وقت بھی میرا نہ ہب لا کھوں انسانوں کے دلوں کو برمائے گا۔ غالبًا آپ کے بوتے اور نواسے آب کی میراث تشکک کی سردمرفضا سے اکتا کر میرے ایمان کی طرف رجوع کریں گے۔ مغرب ' بتدریج اس عظیم غلطی لعنی اصلاح ندہب کے تصورے سنبھل رہا ہے۔ بہت سے بروشنٹ فرقے 'خانہ جنگی سے تک آکر پھرا بمان قدیم کی طرف لوٹ رہے ہیں اور باقی جدت پر تی اور ضبط تولید کی وجہ سے منتشر ہو جائیں گے۔ فردیت کا گھن ان کلیساؤں کو کھائے جا رہا ہے 'جنہوں نے یائے روم کے خلاف بغاوت کی تھی۔ جب ہر مخص اپنے آپ کو فلے اور دینیات کا اہر سمجھنے لگے توزیب کو بھی انہی نتائج سے دوجار ہونا پڑتا ہے جن سے جمہوریت کو ہونا پڑا ہے۔ جب فرد کنبہ کی اور تغیش یک زو جگی کی جگہ لے لے تونسل روبہ انحطاط ہو جاتی ہے۔ خدا کا شکرے کہ کہتے لک طقے میں مرد اور عور تیں آخر تک ایک دوسرے کے ساتھ وفادار رہتے ہی اور بچوں کو یہ اجازت ے کہ وہ اسے حسین نشود نمااور فطری بازی پیندی ہے گھروں کو رنگس بنائیں۔ یال: متھیو! تم بچ کتے ہو۔ ہم پروٹسٹنٹ اپنے آپ کو فرقہ پروری اور ضبط تولیدے ختم کر رے ہیں۔ امریکہ میں ہریائج سیجوں میں سے دو سیحی آپ کے کلیسا سے تعلق رکھتے ہیں۔ تهاری شرح پیدائش ہم ہے کمیں زیادہ ہے۔ دو ہزار عیسوی تک (اگریمی ر جانات حاوی ر ہے) یہ ملك سارا آپ كا موچكا موكا اور شايديد صحت مند تبديلي موگ- مين مانتا مول كه آپ كاندب میرے ذہب سے زیادہ سرت بخش اور حسین ہے۔ میں جانا ہول کہ آپ کے نظریہ نکاح میں

حکمت' آپ کے نظام میں عظمت' آپ کے اسقفوں اور تارک الدنیا عورتوں میں نجابت اور سخاوت ہے۔ غالبًا زندگی اپنے امراض اور دردویاس کے ساتھ' اس شاعری کے بغیرنا قابل برداشت ہوجائے گی جوقد میں ایمان ہماری بے کیف زندگی کوعطا کر تا ہے۔

لیکن مجھے آپ کے مذہب سے ڈر لگتا ہے۔ میں یہ بات فراموش نہیں کر سکتا کہ آپ کے کلیسانے بھی ظلم و تشدد کی حمایت کی تھی۔ اس نے کوپر لیکس کو جلاوطن کر دیا تھا۔ گلیلو کو جرا خاموش کر دیا تھا اور برونو کو آگ کی نذر کر دیا تھا۔ بیا او قات کلیسانے علم کی ترتی اور انسانی ذہن کی آزادی کی راہ میں روڑے اٹکائے ہیں۔ مجھے اس خیال سے بھی دکھ ہو تا ہے کہ آپ کا کلیسا کچھ عرصے کے بعد اس ملک رحیا جائے گا۔

میتھیو: ہاں ہم اپنا انقام لے رہے ہیں۔ کیا یہ صحیح نہیں ہے کہ آپ کے جہلا کے ہاتھوں ظلم و تشد دسنے کے بعد ہمیں بھی اب عزت اور اقتدار حاصل کرنا جاہیے اور یہ بھی غلط ہے کہ کلیسا نے ہمیشہ علم کی نشوونماکی مخالفت کی۔اس نے فقط اپنی ہردلعزیزی کے زمانے میں ان غلط تصورات کے خلاف جماد کیا ہے 'جو وقت کی وهوپ چھاؤں نے پیدا کیے تھے۔ اس نے پید کوشش کی ہے کہ اس کے اراکین خرو نظر کے اس انتشار میں نہ الجھیں جو ہمارے عمد کی عظیم ذہنی شخصیتوں کا طغرائے امراز ہے۔ یہ صحیح ہے کہ کلیسانے بھی بھی کی قدیم تعصب کی بھی حمایت کی ہے لیکن آنان غلطیوں کا پتلا ہے۔ کیااس سای جماعت نے بھی غلطی نہیں کی جے پچھلے انتخاب میں آپ کی حمایت حاصل تھی؟ حقیقت ہے ہے کہ پچھلے دو ہزار برس میں کلیساعظیم ترین اخلاقی 'نی اور ذہنی قوت کی حیثیت سے تاریخ کو متاثر کرتا رہا ہے۔ سیانیہ کی عدالت تفیش 'اصلاح ذہب کا بھیجہ مھی۔ وہ محض خوف و ہراس کی ایک ہنگامی علامت تھی۔ سے نے سب سے پہلے امریکہ میں حربت عبادت کی روایت قائم کی؟ نیو انگلینڈ کے مهاجروں نے نہیں جو کو یکروں کی اصلاح ، جلتی سلاخوں ك ذريع كرنا جائج تھے۔ وہ اصلاح كرنے والے ميرى لينڈ كے كيتھولك تھے۔ كيتھولك ملك نے آسریا ' بیوریا اور فرانس میں 'جمال اسے تبلط حاصل ہے ' بھی حریت افکاریا رق علم کی مخالفت میں کی لیکن امریکہ کے بنیاد پرستوں نے ہر کہ ومہ کو یہ آزادی دے کر کہ وہ جدید حیاتیات کے متعلق این رائے ظاہر کریں علم کے حق و باطل کو نداق بنا دیا ہے۔ کیا ہمہ دان اجماع یا ہمہ دان كان ايك مه وان كليسات بمتريس؟

یال: متھوایہ بری سخت چوٹ ہے۔ مجھے بنیاد پرستوں سے کوئی ہدردی شیں۔ میں ان کی مایت میں کھتے ہیں اور مجھے یقین ہے مایت میں کھیے ہیں اور مجھے یقین ہے کہ ہمارے مدرسے اور دو سرے تعلیمی ادارے ان کے اثر کو جلد ہی ذاکل کر دیں گے۔ میرا اپنا

پروٹسٹنٹ عقیدہ اس واہمہ پرئی سے نجات کی ایک کوشش ہے۔ اگر ہم ان مصیبت زدہ لوگوں کے سامنے 'جنہیں خدا اور بقائے روح کے تصور سے سکون قلب حاصل ہو تا ہے ' دہریت کا اعلان کریں تو ہم انہیں مجبور کرتے ہیں کہ وہ تحفظ سکون کی خاطر تشد دپر اتر آئیں۔ نفرت اور خوف کی اس فضا میں میرا جدید نظریہ نہیں پنپ سکتا۔ خطرے کے وقت عقل کو کون نواز تا ہے؟ پھر بھی فتح ہماری ہوگی۔ متوسط طبقے اور تعلیم کی توسیع ہمارے عقیدے کے حق میں جاتی ہے ' اور غالبا کیتھو لک مسلک کی فتح تمام آزاد خیال لوگوں کو ایک ایس متوازن مسیحیت کے شیرازہ میں کیجا کر دے گی جو اپنے بیروؤں سے فقط خدا پر ایمان اور اخلاق مسیح کی توقع رکھے گی۔

کلیرنس: پال! تمهارا ند ب ختم ہو رہا ہے۔ اس کے زوال کی طرف دیکھو۔ وہ دس ہزار فرقوں میں منتشر ہوچکا ہے اور ہر فرقہ اپنے عقیدے کو حق مطلق کا درجہ دے کر دو سرے نو ہزار نو سوننانوے فرقوں سے نفرت اور حقارت کا سلوک کر تا ہے۔

پال: میں سے بات تسلیم کرتا ہوں کہ پروٹسٹنٹ مسلک انتشار پیدا کرتا ہے۔ ہم سے کتے ہیں کہ فرداپنے ضمیر کے مطابق دو سروں سے مختلف ہونے کا حق رکھتا ہے۔ سے مسلک اس کڑے نظام سے بہتر ہے جو انفرادیت اور اختلاف رائے کو سرے سے کچل دیتا ہے۔

میتھیو: مرکزی نظام کاواحد بدل انتشار ہے۔

کلرن : پروٹسٹنٹ مسلک مرکزی نقط کی غیر موجودگی کے باعث تباہ ہو جائے گا۔

یہ مسلک روہانیت اور تعلیم کا امتزاج ہے۔ والٹیئر نے جو بات عوام کے بارے بیل کی
تھی' وہ ذہب پر بھی صادق آتی ہے۔ جب ذہب استدلال شروع کر دے تو وہ ختم ہو جا آ ہے۔

پروٹسٹنٹ مسلک اصلاح ذہب کی تحریک کے زمانے سے انحطاط پذریہ ہے۔ علم اس کا بدترین دشمن ہو ہا ہے۔

ہے۔ سائنس کی ترق سے کیتھو لک ذہب پر پچھ اثر نہیں پڑتا۔ کیونکہ کیتھو لک مسلک استدلال کرتا ہی نہیں۔ وہ عقل کی بجائے قلب و نظر کو متحرک کرتا ہے۔ جب قلب و نظر مطمئن ہو جا کیں تو زبن ساکن ہو جا آئے گئین پروٹسٹنٹ مسلک قلب و نظر کو نہیں 'عقل کو تحریک ویتا ہے۔ اس کی ذہب سے بری غلطی یہ ہے کہ اس نے ذہب کو دلا کل و براہین پر استوار کیا۔ اس کے کلیساؤل کی تعداد کم ہوتی جائے گی لیکن کیتھو لک مسلک کئی صدیوں تک متحکم رہے گا۔ پروٹسٹنٹ مسلک تعداد کم ہوتی جائے گی لیکن کیتھو لک مسلک کئی صدیوں تک متحکم رہے گا۔ پروٹسٹنٹ مسلک ذبن اور تخیل کی کشاکش ہیں کچلا جائے گا۔ امریکہ کا مستقبل فرانس کے حال کی طرح ہوگا۔ اقلیت تشکک ہیں مبتلا ہوگی۔ اکثریت پارسائی سے وابستہ ہوگی اور آزاد خیال لوگ تو ہمات کے لاوے کی زد میں ہوں گے۔ کیتھو لک مسلک عوام کو محور کرلے گا اور اگر اقتصادی تقابل یا جنگ کے ہولناک نیا بین کے باعث افلاس پھیلا تو پرانے اساطے پھر لوگوں کے ذہن سے ابھرس گے۔ ہر ملک کے کاشت نتائج کے باعث افلاس پھیلا تو پرانے اساطے پھر لوگوں کے ذہن سے ابھرس گے۔ ہر ملک کے کاشت

کار ابھی تک قدیم حکایات سے شغف رکھتے ہیں۔ سادہ لوگ ہر جگہ ابھی تک روحوں اور مافوق الفطرت ہستیوں پریقین رکھتے ہیں۔ الیگزانڈر بر کمین کہتا ہے کہ اس نے سینٹ پٹرزبرگ میں ایک دیوار پر بیہ لکھا دیکھا کہ ندہب عوام کے لیے افیون کا اثر رکھتا ہے لیکن برابر والے کلیسا میں بہت ے لوگ عبادت کر رہے تھے۔ یہ قول لکھنے والا یہ بات بھول گیا کہ افیون مشرق میں بہت مقبول ہے اور مغرب میں بھی۔ ہم اہل مشرق سے بہتر نہیں ہیں 'جہاں چندلوگوں میں آزاد خیالی کا جرچا ہے۔ وہاں قدیم ذہب کی خشک اور وران زمین سے ہزاروں نے فرقے ابھررے ہیں۔ ہمیں ایک نے ند ہب کی ضرورت ہے۔ مسیحی سائنس مقبول عام ہو رہی ہے کیونکہ لوگ نہ مسیحیت پر ایمان رکھتے ہیں نہ سائنس بر۔ تھیوسونی ناکام کلر کوں اور د کان داروں کو ہندو فقیر بنا دیتی ہے۔ ایک اخبار کی حالیہ اشاعت میں ایک سوترین زہبی اعلان تھے۔ ان میں سے ترین باطنی فرقوں کے تھے۔ ایک مخص نے اعلان کیا تھا کہ وہ اس موضوع پر تقریر کرے گا "کیا شیطان ایک مخصیت ہے اور کیا وہ ایک ہزار برس تک ایک اتھاہ گڑھے میں محبوس رہے گا؟" ایک برانی روایت ہے کہ جب دیو تا دیووں کے ہاتھوں تاہ ہو جائیں گے تو ایک نئی کائنات بیدا ہوگی اور دیو تا پھر زندہ ہو جائیں گے۔ دنیا کی تاریخ میں ہی ہو رہا ہے۔ دیو آ والی آ جاتے ہی اور بیشہ مشرق سے والی آتے ہیں۔ ہم مشرق كے نے فرقوں كے زيراثر آرہے ہیں۔ جس طرح يونان اور روما ميے سے تين صدى پہلے مشرقی ذاہب سے متاثر ہورہ تھے یا جس طرح افریقہ اور ہیانیہ کو اسلام نے مخرکر لیا تھا۔ حقیقت بہ ے کہ لوگوں کو بیشہ ایک ایسے ذہب کی طلب رہے گی جو مافوق الفطرت تقدی سے آرات ہو کران کے تخیل کی تسکین کرے۔ لوگ سائنس نہیں چاہتے۔ وہ سائنس سے ڈرتے ہیں۔ کیونکہ سائنس کا وعظ یہ ہے کہ زندگی' زندگی کو کھاتی ہے اور زندگی تباہ ہو جائے گی۔ عوام بھی سائنس کو قبول نہیں کریں گے جب تک کہ وہ دنیا کو جنت نہ بنا دے۔جب تک افلاس موجود ہے 'دیو تا قائم -200



بست وسوم کتب خانه میں

### خدااوربقا

ا- يقا

ار کیل: اس کتب خانہ میں ہمیں آسائش اور خاموشی میسر آئے گی۔ اگر آپ اس مباحث ہے تنگ آ جا کیں۔ اگر آپ اس مباحث ہے تنگ آ جا کیں تو آپ کتابوں ہے جی بہلا سکتے ہیں لیکن مجھے امید ہے کہ آپ جب تک مجھے بقائے روح اور ہتی باری تعالی کے متعلق کچھے بتا نہیں لیں گے ' یہاں ہے نہیں جا کیں گے۔ پال: کلیرنس یہ سجھتا ہے کہ روح لافانی نہیں ہے اور ہم سب کوں کی طرح مرجا کیں گ

کلیرنس: ہاں! اگر میں لافانی ہوں تو میراکتا بھی لافانی کیوں نہ ہو؟ میں یہوداہ کی طرح اس پر جرکر تا ہوں۔ میں خود غرض ہوں اور اسے وہی کچھ کھانے کو دیتا ہوں جو میں خود نہیں کھانا چاہوں۔ میں جب چاہتا ہوں اس سے جدا ہو جاتا ہوں لیکن وہ میرا وفادار ہے۔ ہم دونوں میں سے دہ بہتر مسیحی ہے۔

سر جمز: پال! تمهاري "روح" ان روحول عے پيدا ہوئي ہے جنيں وحثى لوگ اپ

Shahbaz Kian

خوابول میں دیکھتے تھے۔ جب وحثی انسان نے مردول کی روحیں ان کے جسموں سے جدا ویکھیں تو اس نے سمجھا کہ اس کے اندر بھی ایک ایی ہی روح ہے جواس کے جہم سے جدا ہو سکتی ہے۔ اس نے آوازول کی گونج اور سابول کی سے تعبیر کی کہ بید انسان کی روح ہیں۔ باسوتو قبیلے کا وحثی ندی کے پاس سے نہیں گزر آکیو نکہ وہ ڈر آ ہے کہ کمیں گرمچھ اس کے سابہ کو نہ کھالے۔ یہ حقیقت ہے کہ وحثی خواب میں اپنے آپ کو شکار کرتے ، چلتے پھرتے اور اچھلتے کو دتے ویکھتا تھا لین بیدار ہونے پر وہ سے بھی دیکھتا تھا لین بیدار ہونے پر فوق ہی بھی دیکھتا تھا کہ اس نے تمام رات ذرای جنبش نہیں گی۔ یہ بات اس کے لیے اس بات کا کافی شوت بہم پہنچاتی تھی کہ اس کے جہم میں ایک روح ہے۔ اس طرح سرمتی اور بہو ٹی بھی اس کے فوت بہم پہنچاتی تھی کہ اس کے جہم میں ایک روح ہے۔ اس طرح سرمتی اور بہو ٹی بھی کہ جب روح کے جہم کی روح سے ہنگائی جدائی کی علامت تھی۔ مغربی افریقہ کے عبثی یہ سمجھتے ہیں کہ جب روح کو ڈھونڈ لائے۔ وہ کھو جائے تو درد سر ہو آ ہے۔ وہ اپنے طبیب کو جنگلوں میں جمیحتے ہیں کہ وہ روح کو ڈھونڈ لائے۔ وہ روح کو ایک بکس میں بند کرکے لے آتا ہے۔ وہ بکس کو مریض کے کانوں کے پاس کھول دیتا ہے اور درد سر دور ہو جا آب ہے۔

کلیرنس: اناطول فرانس کی ایک کمانی میں پوینیٹیا کا ایک محض کہتا ہے: "روح ہوا کا ایک جھو نکا ہے۔ جب میں نے یہ محسوس کیا کہ میں مرنے لگا ہوں تو میں نے اپنی ناک دبالی آگ روح نکلنے نہ بائے الیکن میں نے ناک کو زور سے نہیں دبایا اور میں مرگیا"۔

سر جھر: سیلیس میں لوگ مریض کی تاک 'کمراور پاؤں میں مجھلی کڑنے کے کانے لگا دیے ہیں تاکہ اگر اس کی روح نظاع ہے تو وہ کانے میں اٹک جائے۔ وہ چھینک کو ہوے خطرے کی چیز سیجھتے ہیں۔ ان کا خیال ہے کہ اگر چھینک زور کی ہو تو ممکن ہے کہ روح باہر نگل آئے۔ اس لیے جب کوئی محفص ان کے سامنے چھینکا ہے تو وہ خدا سے رحم کی دعا مانگتے ہیں۔ جب ہندوؤں کے سامنے کوئی جمائی لیتا ہے تو وہ چینکا ہے تو اوہ خدا سے رحم کی دعا ہانگتے ہیں۔ بعض وحثی تصویر سامنے کوئی جمائی لیتا ہے تو وہ چین بھی ہو ہے اس کی روح باہر نہ نگل پڑے۔ بعض وحثی تصویر سامنے کوئی جائے ہیں ان کی تصویر کے ساتھ ان کی روح بھی نہ چلی جائے 'کیونکہ اگر روح چلی جائے تو فوٹو گرا فرجس وقت جاہے آئے انہیں نگل سکتا ہے۔

نظریہ بقائے روح اس تصور سے پیدا ہوا۔ شکار درا کے ہندی کہتے ہیں کہ تمام نیک ہندیوں کی روحیں ایک ایسی روحانی دنیا ہیں جاتی ہیں جہاں انہیں حسین عور تیں میسر آتی ہیں 'جونہ بوڑھی ہوتی ہیں نہ موٹی اور جہاں خوبصورت شکار گاہوں ہیں ان گنت ہرن چوکڑیاں بھرتے نظر آتے ہیں 'گناہگار ہندی کی روح مرنے کے بعد ایک ایسی جگہ منتقل کی جائے گی جہاں غذا کمیاب ہوگی اور سانپ کھانے کو ملیں گے۔ اہل مصر میں بقائے روح کا تصور اس قدر اہم تھا کہ وہ اس زندگی میں جسموں کے لیے تو جھونیریاں بناتے تھے لیکن موت کے بعد روحوں کے لیے شاندار "مکانات

دوام "تغیر کرتے ہے۔ ہندوستان میں یمی تصور مسلہ نائخ کی شکل میں ظاہر ہوا۔ اطالیہ میں ہمیں فیا اللہ میں ہمیں فیشاغور شدید کرتے ہے۔ "اس کے کونہ پیٹو کیونکہ اس کی آواز میں مجھے اپنے متوفی دوست کی آواز سائی دیتی ہے"۔ ہمارے اپنے عہد میں فیطشے کے دائمی توانز کا نظریہ ایک جدید شکل میں اس موضوع کا اظہار ہے۔ جہنم کا تصور تمام قوموں میں ملتا ہے لیکن اس کی نوعیت ان آلام کے ساتھ برلتی رہتی ہے جو مختلف قومیں برداشت کرتی ہیں اور جاہتی ہیں کہ یمی آلام ان کے دشمنوں کو مصیب ہوں۔ ہمارا اپنا تصور جہنم 'ہمیں یہودیوں سے ملا جو صحرا کی جلتی ہوئی دھوپ سے نالاں تھ' لیکن اسکیموپ سے بحصے ہیں کہ جہنم ایک نہایت سرد جگہ ہے۔

پال: آپ غالباً یہ شجھتے ہیں کہ چونکہ تصور بقا بہت پرانا ہے'اس لیے غلط ہے۔ ہیں اس تصور کو انہیں وجوہات کی بنا پر قبول کر تا ہوں جن کی بنا پر وحثی نے اسے اپنایا تھا۔ ہیں اپنے اندر کی طرف جھانکتا ہوں تو ایک ایسی حقیقت سے دوجار ہوتا ہوں جس کی مادی اصطلاحات میں توجیہ نہیں ہو سکتی۔ میرے جسم کی موت سے میری روح آزاد ہو جائے گی۔

ولیم: پال! ممکن ہے کہ روح شاید مادی نہ ہو لیکن وہ وقت کی قید سے آزاد نہیں ہے۔

زئن جم سے وابسۃ ہے۔ دونوں اکٹھے ہی پھلتے پھولتے اور مرجاتے ہیں اور اکٹھے ہی امراض اور

صدموں سے متاثر ہوتے ہیں۔ ولیم جمزنے کما تھا کہ دماغ فقط ذہن کی ایک شرط ہے لیکن غدودوں

کے علم نے یہ ثابت کر دیا ہے کہ دماغ ذہن کی تحریحوں کا ذمہ دار ہے۔

میری فخصیت میرے موروثی میلانات اور میری عادات اور حافظ پر مشتل ہے جو میرے عصبی نظام سے وابستہ ہیں۔ میں یہ نہیں کہ رہا کہ ذہن جم ہے ، میں یہ کمہ رہا ہوں کہ وہ عصبی نظام سے متعلق ہے ، اس کا محتاج ہے اور اس لیے اس کے بعد زندہ نہیں رہ سکتا۔ میرا حافظ ہنگای یا مستقل طور پر اثر یا بعض کیمیاوی مرکبات کی وجہ ہے مجروح ہو سکتا ہے۔ بڑھا ہے میں حافظے کے بعض حصے ختم ہو جاتے ہیں اور شخصیت محدود ہو جاتی ہے ، غالباس لیے کہ دماغ کرور اور منتشر ہو جاتا ہے۔ جب میرے اعصاب قبر میں گل سر جاکیں گے تو میری منفرد "انا" بھی ان کے ساتھ ختم ہو جاتے گی کیو نکہ میری "انا" میری وراثت اور تجربہ کا امتزاج ہے اور یہ دونوں عناصر میرے گوشت پوست سے وابستہ ہیں۔ شخصیت کی وحدت بھی جو بقائے روح کی شرط ہے 'ایک مشکوک تصور ہے۔ میری شخصیت بدلتی رہتی ہے اور زندگی کے ہردس سال میں میں بہت مختلف ہو جاتا شہوں۔ میں جو اب ہوں اور میں جو دس سال کا بچہ تھا' مختلف شخصیتیں ہیں۔ ان ہنگای شخصیتوں میں ہوں۔ میں "ہوں؟ پھرد کیمیے کہ ایک ہی میں دویا دوسے زیادہ شخصیتیں ہو سکتی ہیں۔ "انا" میکن ہے کہ یہ تجربات کا مجموعہ کی مرض یا صدے کی وجہ سے دو میں میں تا کہ میں جاتا ہیں جم میں دویا دوسے زیادہ شخصیتیں ہو سکتی ہیں۔ "انا" میکن ہی جہ میں دویا دوسے زیادہ شخصیتیں ہو سے کہ وہ ہوں۔ دو میں خوب کی مرض یا صدے کی وجہ سے دو

مجموعوں میں بٹ جائے۔ جیکل یا ہائیڈ میں سے کون غیرفانی تھا؟ اور اگر روح بدن کے بعد زندہ رہے مجھی تو اس سے کیا حاصل؟ کیا آپ جسم کے بغیر کسی وجود کا تصور کر سکتے ہیں یا اس قتم کے وجود کا تصور کوئی تسکین مجم پنچا سکتا ہے؟ کیا آپ جسم کے بغیر کوئی لذت یا محبت کی ارزش محسوس کر سکتے ہیں؟

میتھیو: پال' آپ نے دیکھا کہ اگر آپ بقائے روح پر یقین رکھنا چاہیں تو منطقی طور پر آپ کواحیائے جسم پر بھی ایمان لانا پڑے گا۔

پال: نہیں! یہ بات مانا کہ جب جم کو کیڑے کھا چکے ہوں گے تو وہ قیامت کے دن اپنے کو ڈول حصوں کو پھر کیجا کرکے زندہ ہوگا' بہت مشکل ہے۔ اگر ہم جم کے بغیرروح کا تصور نہیں کر سکتے تو یقیناً نقص ہم میں ہے نہ کہ امکان بقائے روح میں۔ طبیعیات میں سینکڑوں ایسی چزیں ہیں (مثلاً برق) جن کا تصور نہیں کیا جا سکتا لیکن ہیں وہ حقیق۔ روحانی تحقیق نے یہ طابت کر دیا ہے کہ روح جم کے بعد بھی زندہ رہتی ہے۔ اس کے حق میں شماوت اتنی فیصلہ کن ہے کہ مسلمہ دیانت کے لوگ جو پہلے اس تصور کے خلاف تھے (مثلاً ہا فیسلوب لمبروسواور الفرڈ رسل واس)' اب اس پر ایمان لے آئے ہیں۔ حتیٰ کہ ''سائٹیفک امریکن 'کا مدیر بھی یہ مان گیا ہے کہ مار جری کرینڈن ایمان لے آئے ہیں۔ حتیٰ کہ ''سائٹیفک امریکن 'کا مدیر بھی یہ مان گیا ہے کہ مار جری کرینڈن واقعی روحوں سے ہمکلام ہو سکتی ہے اور اس نے اپنے بھائی سے 'جے مرے ہوئے ایک زمانہ ہوگیا واقعی روحوں سے ہمکلام ہو سکتی ہے اور اس نے اپنے بھائی سے 'جے مرے ہوئے ایک زمانہ ہوگیا

ولیم: "مائٹیفک امریکن" نے مزکر پنڈن کا جو امتحان کیا تھا'اس کے نتیج کے متعلق متضاد آراء کا اظہار کیا گیا تھا۔ برڈ اور کیر گلٹن اس کے حق میں تھے' پیوڈنی اور میکڈوگل ظاف تھے۔ بیوڈنی نے بارورڈ کے پر وفیسروں نے جو امتحان کیے تھے' ان کے نتائج بھی اس تصور کے ظاف تھے۔ بیوڈنی نے یہ وعویٰ کیا تھا کہ وہ تمام روحانی معجزوں کو دہرا سکتا ہے۔ اس نے مخلف شہوں کا دورہ کیا اور کما کہ ہر روحانی معجزہ فریب نظر ہے۔ اس نے ہر مشہور وسیلہ کا نام لے کریہ کما کہ یہ مخف دعو کے باز ہے اور یہ بھی کما کہ اگر میں غلط کہتا ہوں تو یہ مخص مجھ پر بے حرمتی کا دعویٰ کرے۔ کسی مخف نے دعویٰ نہیں کیا۔ اس نے روحانی واقعات کے سائٹیفک ثبوت کے لیے دس ہزار ڈالر کے انعام کا اعلان کیا لیکن کسی نے یہ ثبوت ہم نہیں پہنچایا۔ منہا نیر نے یہ دعویٰ کیا کہ وہ متونی ڈاکٹر فیلینٹ منہ اعلان کیا لیکن کسی نے یہ ثبوت ہم نہیں پہنچایا۔ منہا نیر نے یہ دعویٰ کیا کہ وہ متونی ڈاکٹر فیلینٹ سے ہم کلام ہو سکتی ہے۔ ولیم جمر' سر آلورلاج اور منز ہجوگ نے 'جو روحانی تحقیٰ کے حامی تھی' منہ کیا امتحان کیا۔ انہوں نے اس کے خلاف رپورٹ دی۔ آپ نے ڈ نگس ہوم کی داستان سی منہا نیر کا امتحان کیا۔ انہوں نے اس کردار کو عارضی طور پر گویا غیرفانی بنا دیا تھا۔ یو بیپیا بیلاڈ نیونے یورپ کا دورہ کیا اور روحانی طاقت کا دعویٰ کیا۔ برگساں' موسیلواور مادام کیوری نے اس کا استحان کیا۔ انہوں نے کیا اور روحانی طاقت کا دعویٰ کیا۔ برگساں' موسیلواور مادام کیوری نے اس کا استحان کیا۔ انہوں نے کیا اور روحانی طاقت کا دعویٰ کیا۔ برگساں' موسیلواور مادام کیوری نے اس کا استحان کیا۔ انہوں نے

دیکھا کہ تاریکی میں جب روشنی میز پر پڑتی تھی تو میز ہوا میں اٹھ جاتی تھی اور کوئی چیز ایسی نظر نہیں آتی تھی جو اے سمارا دے سکتی۔ فاضل ممتحنوں نے یہ کہا کہ انہیں اس عمل میں کوئی فریب نظر نہیں آیا ' لیکن کوئی شعبدہ باز بھی اس قتم کا عمل کر سکتا ہے۔ جب ۱۹۰۹ء میں مادام پیلاڈیٹو امریکہ آئیں تو ہارورڈ میں منسٹربرگ نے اس کا امتحان کیا۔ جب مادام نے میزاٹھانے کے لیے پاؤں ہلائے تو ایک طالب علم نے اس کے پاؤں پلائے او ایک طالب علم نے اس کے پاؤں پکڑ لیے۔ اس سے فلا ہر ہو تا ہے کہ طلبا استادوں سے زیادہ ہوشیار ہوتے ہیں۔ کولمبیا یو نیورٹی میں پروفیسرلارڈ نے اس کا امتحان کیا اور پھر طلبانے اس کے فریب کو ہوتے ہیں۔ کولمبیا یو نیورٹی میں پروفیسرلارڈ نے اس کا امتحان کیا اور پھر طلبانے اس کے فریب کو بیا نقاب کر دیا۔ وہ اپنے ساتھ ایک کیمرہ لے گئے تھے 'جس سے مادام قطعاً بے خبر تھیں۔ تھوری میں اور نامراد سے دیکھا گیا کہ مادام اپنے ہاتھوں سے میزا ٹھا رہی ہیں۔ یو سیپیا ۱۹۱۰ء میں نمایت مایوس اور نامراد اطالیہ واپس جلی گئیں۔

یال: ہاں'اس ضمن میں ہزاروں فریب کیے گئے ہیں۔اگر سویا لاکھ میں سے ایک وسیلہ دیانت دار ہے اور اس نے مردوں سے واقعی کلام کیا ہے تو فریب کی داستانیں بے سود ہیں اور بقائے روح ایک قطعی حقیقت ہے۔ یقینا آپ یہ نہیں کہیں گے کہ سر آلورلاج فری تھے۔ اس موضوع ر کتابوں کو دیکھیے۔اس کے ثبوت میں جو واقعات جمع کیے گئے ہیں'وہ اتنے حران کن ہیں کہ اگر آب انہیں نہیں مانے تو آپ ڈارون کے مخالفین کی طرح بردل قدامت پند ہیں۔ میرا خیال ہے کہ سائنس کی روح کو آپ کے اندریہ احساس پیدا کر دیتا جاہے کہ اس اعجاز آفریں کا نتاہ میں ہر چزمکن ہے۔ یا در کھیے کہ ذہن کے متعلق ہماراعلم ابھی ابتدائی مراحل سے گزر رہا ہے۔ ایڈریو: پر بھی ہم زہن کے متعلق بہت کھ جانتے ہیں۔ ہمیں یہ معلوم ہے کہ فکر كرنے كى صلاحت ارتقاكا ايك حصہ ہے 'جس طرح مارى حركت كرنے ' ہضم كرنے اور محسوس کرنے کی صلاحیتیں ارتقا کا حصہ ہیں۔ یقیناً ہارے اذبان نے بھی ہمارے جسموں کی طرح نشوہ نما بائی ہے۔ اور یہ ارتقا ہر فرو میں اپنے آپ کو دہرا تا ہے۔ ارتقا کے اس عمل میں بقا کا عضر کب اور س طرح داخل ہوتا ہے؟ اگر انسان غیرفانی ہے تو بندر بھی غیرفانی ہے۔ اگر بندر غیرفانی ہے تو اس ک دم پر جو مکھی بیٹھتی ہے' وہ بھی غیرفانی ہے اور پر ندہ بھی اسی طرح غیرفانی ہے جس طرح وہ کیڑا جو اس کی خوراک ہے۔ یہ ایک تکلیف وہ خیال ہے کہ وہ تمام کھٹل 'جو چھٹیوں میں ہمیں پریشان كرتے ہں 'جنت ميں ہارے ہمائے ہوں گے۔ پھريہ ديكھيے كه دنيا كى وہ تمام قوتم اور تسليں 'جو ہمیں ناپند ہیں 'جنت کی مشک افشاں ہوا کوایے تعفن سے بو جھل کریں گی۔ اس طرح جنت مخلوق سے بھر جائے گی۔ اگر ہم اس نسل کے لوگ غیر فانی ہیں تو پہلی نسلوں کے لوگ بھی غیرفانی ہوں گے۔ ہر سال لا کھوں جان دیتے ہیں اور چو نکہ نسل انسانی لا کھوں

برس سے حالت وجود میں ہے 'جنت کا بھی وہی ساں ہوگا جو براڈوے کا دو پرکے وقت ہو تا ہے۔

ولیم: سے بحث یقیناً لاطائل ہے کیونکہ بقا پر یقین ہماری فطرت میں رچا ہوا ہے اور
استدلال کے احاطہ سے ماورا ہے۔ یہ یقین بقائے نفس کی خواہش پر استوار ہے۔ زندگی مختصر ہے اور
''انا''خوشگوار ہے۔ اس لیے ہم کیو تکر سے مان لیس کہ ہم اتن جلدی ختم ہوجا ئیں گے؟ بقائے روح کا تصوراس تصور گرم ممالک میں پیدا ہوا' جمال زندگی جلد پختہ ہو کرگل سرخ جاتی ہے اور بقائے روح کا تصوراس زندگی کو برداشت کرنے کے لیے لازی ہو جاتا ہے۔ لئکا میں عور تیں دس سال کی عمر میں بیاہی جاتی زندگی کو برداشت کرنے کے لیے لازی ہو جاتی ہیں اور چالیس سال کی عمر میں مرجاتی ہیں۔ وہاں ہیں۔ اٹھا کیس سال کی عمر میں مرجاتی ہیں۔ وہاں انسان زندگی کے سمندر میں محفن ایک حقیر قطرے کی حیثیت رکھتا ہے۔ ہم بھی' حالا نکہ ہمارا معیار زندگی ان سے دوگنا ہے 'اس معیار سے مطمئن نہیں ہیں۔ ہم موت کی حقیقت کے خلاف بغادت زندگی ان سے دوگنا ہے 'اس معیار سے مطمئن نہیں ہیں۔ ہم موت کی حقیقت کے خلاف بغادت کرتے ہیں۔ ہم ایک اور عبد محبت کے متنی ہیں۔ بھی نہ ہب خوف پر جنی تھا' آج وہ امید پر استوار ہے۔

اینڈریو: آج بھی ندہب خوف پر جن ہے۔ ہم بقااس کے نہیں چاہے کہ ہمیں زندگ میں دندگ اور اس کے آلام محبت ہے، بلکہ اس کیے کہ ہم موت سے ڈرتے ہیں۔ بہااو قات ہم زندگی اور اس کے آلام سے نگ آ جاتے ہیں۔ ہم بیزر کی طرح یہ محسوس کرتے ہیں کہ ہم کافی دیر زندہ رہ چکے ہیں۔ حیوان موت سے نئیں ڈرتے کیونکہ وہ بھی بھی کی اور حیوان کو مرتے دیکھتے ہیں اور پھر موت کو خبی موت سے نہیں ڈرتے کیونکہ وہ بھی بھی کی اور حیوان کو مرتے دیکھتے ہیں اور پھر موت کو خبی دیکھتے ہیں جب وہ ان کے سربر آ کھڑی ہوتی ہے۔ اس وقت وہ کوئی نظریہ بقا نہیں بنا کتے۔ جب حیوان' انسان بنا اور انہوں نے حافظ کی صلاحیت پیدا کی اور اسے مستقبل پر چہپاں کر کے موت کو دریا فت کیا تو اپنے سکون قلب کے لیے بقائے روح کا تصور ایجاد کیا۔ بقول و کڑ ہیوگو' پیدا ہونے کو دریا فت کیا تو اپنے سکون قلب کے لیے بقائے روح کا تصور ایجاد کیا۔ بقول و کڑ ہیوگو' پیدا ہونے کا مطلب موت کا انتظار کرنا ہے۔ موت کا خوف' ند ہب کی ابتدا ہے۔

فلپ: مجھے تو اپنی بقا کا احساس اس وقت ہوتا ہے جب میں اپ آپ کو زندگی کا ایک حصہ سجھتا ہوں۔ ہم ایک کل کے اجزا ہیں اور ہم اس کل کی بقا کے لیے جو کچھ کرتے ہیں 'وہی ہماری بقا ہے۔ افلاطون غیرفانی ہے 'محض اس لیے کہ وہ ہمارے ذہنوں میں ابھی تک زندہ ہے۔ ہم اپنی اولاد اور اپنے تخلیقی کاموں کے ذریعے زندہ رہتے ہیں۔ اس قتم کی بقا فرد کے لیے اہم نہیں 'لیکن اجتماع کے لیے بہت اہم ہے 'کونکہ تہذیب مرے ہوئے لوگوں کے کارہائے نمایاں کے تحفظ پر مبنی ہے۔ ہمیں چاہیے کہ ہم بھی یونانیوں اور ابتدائی یبودیوں کی طرح اپنی بقا کو انفرادی بقانمیں بلکہ اجتماع اور نسل کی بقاسے وابستہ کریں۔

كليرنس: يه عجب بات ے كه بم اى مله بر بحث كررے بين جے دو بزار برى

گزرے لیوکر یشس نے طے کر دیا تھا۔ ذرالیوکر یشس کو سنتے:

''کیا یہ کا نتات کھرعدم میں ساجائے گی اور یہ ناتواں ''انا''۔۔ یہ آزہ شعلہ۔۔۔ تناغیر فانی اور اداس سلگتا رہے گا۔

کیا قدرت نے گہوارہ شب میں ای لیے اسے پالا تھا۔ قدرت نے اپنی بے نیاز قوت کے ساتھ اس نیچے کو ساحل پر پھینگ دیا؟

یہ بچہ کیا ہے؟ فقط ایک چیخ۔ وہ یہ نہیں جانتا کہ اس کے اعضا بھی اپنے ہیں کہ نہیں۔ کل اس بچے کی حیثیت ایک چیخ ہے بھی کم تھی اور کل وہ اس سے بھی کم ہوگ۔ ایک رگ میں سے دوسری رگ نکلتی ہے اور یہ روح بن جاتا ہے 'جس طرح چنکھوٹی'

ایک رگ میں ہے دوسری رگ ثکلتی ہے اور سے روح بن جاتا ہے' جس طرح پنکھڑی' پنگھڑی میں ہے ابھر کر گلاب کا پھول بن جاتا ہے۔ رگیس گل سڑجاتی ہیں اور پانی کے بلیلے کی طرح وہ پھٹ کر مرجاتا ہے۔

پانی کے جھاگ بگھل رہے ہیں۔ جم میں روح بھی اس طرح بگھل جاتی ہے۔ ذرات تھک کر آرام کرتے ہیں۔ "بیم ورجا" راکھ کی طرح خاموش ہوجاتے ہیں"۔ میتھیو: آپ نے دیکھا کہ آپ کے دلائل کتنے فرسودہ اور پرانے ہیں!

کلیرن : لیکن میراخیال تھا کہ پال یہ سمجھتا ہے کہ کمی عقیدے کی قدامت اس کی صحت
پر اٹر انداز نہیں ہوتی۔ میں یہ سمجھتا ہوں کہ حقیقت بہت پر انی ہے اور صرف شاعر کاذب اور احمق
ہی نئی باتیں پیدا کرتے ہیں۔ مجھے اناطول فرانس کا ایک فقرہ یاد ہے جو اسبی کیورس کا آخری شاگر د
تھا۔ "ہمارا سورج ہم سب کو ہرکولیس مجمع النجو م کی طرف لے جا رہا ہے جہاں ہم کروڑوں صدیوں
کے بعد پہنچیں گے وہ راستے میں مرجائے گا اور دنیا بھی اس کے ساتھ جاہ ہو جائے گی " ہے اور ہم دنیا
کے ساتھ مرجا ئیں گے۔ یہ کتنی مضحکہ خیز بات ہے کہ ایک فانی سیارے کی مخلوق بقا کا دعو کی کر رہی
ہے ؟ لیکن ہم آپ کو اس حسین عقیدے سے محروم کرنا نہیں چاہتے۔ میں جانتا ہوں کہ ہمارا نظریہ
یاس آفریں ہے اور ایک گرسنہ روح اس سلبی نظریہ کے لیے ممنون نہیں ہو سکتی۔

پال: ڈرائے نہیں! آپ نے مجھے زیادہ پریثان نہیں کیا۔ ایک لمحہ کا محابہ نفس تمام دلائل و براہین کو مسترد کر درتا ہے۔ میں اپنے ذہن کو دیکھ سکتا ہوں اور میں یہ دیکھ سکتا ہوں کہ میرا ذہن میرے جسم سے برتر کوئی چزہے۔ میرا جسم میری روح کا ایک وقتی آلہ ہے۔ میں حیات بعد ممات کے متعلق کچھ نہیں جانا۔ میں صرف زیادہ امید آفریں نظریے کا حای ہوں۔ مجھے یقین ہے ممات کے متعلق کچھ نہیں جانا۔ میں صرف زیادہ امید آفریں نظریے کا حای ہوں۔ مجھے یقین ہے کہ میں جو کچھ محسوس کرتا ہوں (اگرچہ وہ مادیت کی اصطلاحوں میں تحلیل نہیں ہو سکتا) صحع ہے۔ اگر آپ کا کوئی عزیز مرجائے تو آپ کو ایک نئے فلفے کی ضرورت پڑتی ہے۔ قبر کے زدیک آپ کے اگر آپ کا کوئی عزیز مرجائے تو آپ کو ایک نئے فلفے کی ضرورت پڑتی ہے۔ قبر کے زدیک آپ کے

لیے یہ سمجھنا مشکل ہو جاتا ہے کہ قدرت اس قدر ظالم ہو عتی ہے کہ آپ کے لخت جگر کو آپ ہے چھین لے۔ مجھے یقین ہے کہ میں اپنے مرے ہوئی عزیزوں کو پھردیکھوں گا۔ اور میرا یہ یقین میرے ول میں جذبہ مسرت اور آلام برداشت کرنے کی وہ طاقت پیدا کرتا ہے جو آپ کے کھو کھلے ولوں کو نصیب نہیں ہو سکتی۔ جب آپ پر کوئی صدمہ آئے تو صرف آپ کی حالت پر افسوس کر سکتا ہوں۔ سدها: ميراخيال ۽ كه آپ تھيك كه رے ہيں پال! متحیو: میں جانتا ہوں کہ آپ ٹھیک کمہ رہے ہیں یال! كليرنس: خداكرےكه آب تھيك كه رب موں پال!

## ۲- خداکے تغیریذر تصورات

الیستم: یه توبے حد مایوس کن نقشہ ہے۔ مجھے امید ہے کہ خدا کے متعلق آپ کے ہاں کچھ خوشگوار ہاتمی بھی کہنے کو ہیں۔

سر جيم: محترمه!اگر جم اس خدا كي حقيقت ابت نه كر عين ،جس كي عبادت آب بجين میں کیا کرتی تھیں' تو پریشان نہ ہوجئے گا۔ انسان کا تصور خدا ہمیشہ بدلتا رہتا ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ انیانیت کی تاریخ خدا کے تصورات کے تغیرہ تبدل کی داستان ہے۔ ایک تصور بدل جاتا ہے اور اس کی جگہ دو سرالے لیتا ہے جوانیانیت کے پھلتے پھولتے اخلاقی نصب العین کی نمائندگی کرتا ہے۔ خداؤں کے ان مختلف تصورات کی فہرست دیکھ کر جران ہوں گے جنہیں انسان نے لازوال سمجھ کر مجھی نہ مجھی مرکز عبادت بنایا ہے۔ اس فہرست میں ہمیں سینکروں برے خدا اور کروڑوں چھوٹے خدا نظر آتے ہیں۔ اگر آج بچپلی نسلوں کے لوگ پھرزمین پر واپس آئیں تو وہ یہ دیکھ کر ششدر رہ جائیں گے کہ ان کے قادر مطلق دیو آئجن کے آگے بھی وہ انہاک اور سردگ سے سربہ جود ہوتے تھے' آج صرف علم الانسان کے ماہرین کی کتابوں میں نظر آتے ہیں۔ ہرعمد میں لوگوں نے ایک نے اندازے خدا کو سمجھا ہے اور اس بنگای تصور کے تحفظ کے لیے جانیں دی ہیں اور کشت وخون كا بازار كرم كيا ہے۔ مورخ اس قل وغارت يا شاوت سے متاثر نہيں ہو آ۔ وہ جانا ہے كہ لوگوں نے اکثر تبدل پذیر تصورات کے لیے جانیں دی ہیں اور وہ اس بات کے لیے تیار ہے کہ جس طرح یہ تصور ماضی میں بدلتا رہا ہے 'حال اور مستقبل میں بھی بدلے گا۔ اس لیے وہ خدا کے تصور کی نئی تعبیروں سے نہیں گھرا آ۔ وہ اس تصور کو برھتے ہوئے علم کے ساتھ ہم آہنگ کرنے کی کوشٹوں کا خرمقدم كرتا ہے۔ انسان بيشہ خدا پر يقين ركھيں كے كيونكہ طاقت اور كمال كا امتزاج روح ميں امنگ اور طلب پداکر آئے۔قدرت مطلق کے ساتھ دوست داری بہت خوشگوار ہوتی ہے۔

ہمارے آباؤ اجداد کا خدا' یموداہ کی زندگی کی آخری شب تھی۔ فرائیڈ نے خداؤں کی تفکیل میں باب کے نصور کے جھے کو کمی قدر مبالغے سے بیان کیا ہے۔ یقیناً نوجوان ذہن' خدا کو ایک باپ سمجھتے ہیں جو دنیا کے کنبہ پر حکومت کر آئے'لین باپ کا تصور آبا پرستی کے ادارہ اور اس عقیدہ سے اخذ کیا گیا ہے کہ مختلف قبائل مختلف دیو آؤں کی اولاد ہیں۔ خدا کو مردانہ خصائل سے متصف کرناعورت کی آخری توہین ہے جس کا انتقام وہ لے کر رہے گی۔

خدا کے ساتھ انسانی صفات وابستہ کرنے کا رجمان غالبا آبا پرسی کے ادارہ سے پیدا ہوا۔ خدا ایک مرد کی مانند ہے۔ فرق صرف یہ ہے کہ وہ ایک عام مرد سے زیادہ دسیع اور توانا ہے۔ زیوفن نے مسیح سے ۱۹۰۰ برس پہلے کہا تھا "انسان یہ سمجھتے ہیں کہ دیو تا پیدا ہوتے ہیں اور انسانوں کی طرح لباس پہنتے ہیں اور آواز دیتے ہیں'لیکن حبشہ کے دیو تاسیاہ فام ہوتے ہیں اور ان کی ناک چپٹی ہوتی ہے اور تحریثیا کے دیو تاوی کے بال کم سیاہ اور آئھیں نیلی ہوتی ہیں۔ ہو مراور ہیائیڈ نے دیو تاوی سے وہ تمام صفات منسوب کیس جو انسانوں میں غرموم سمجھی جاتی ہیں۔ چوری' زنا' فریب اور دو سرے غیراخلاتی اعمال۔ اگر بیلوں'شیروں اور گھوڑوں میں صنم تراثی کی صلاحت ہوتی تو وہ اپنی شکوں کے مطابق دیو تا ہوا تا اور انہیں اپنی طرح کے جسموں میں ڈھالے"۔

او کمپس کے خاندان کی بداخلاق کے متعلق یہ شکایت اس عمل کو واضح کرتی ہے جس کے ذرایعہ خدا مرجاتے ہیں۔ یہ خدا انسان کی اخلاق نشود نما ہے پیچے رہ جاتے ہیں۔ وہ اپنے کریائی جمود کے باعث فنا ہو جاتے ہیں۔ ابتدائی یو نانیوں کے زناکار' چور اور دروغ کو دیو تا' ان لوگوں نے وضع کیے ہتے جنہیں یہ طرز عمل معیوب معلوم نہیں ہو تا تھا۔ یہ عمد لوٹ مار' زنا بالجراور جنگ وجدل کا عہد تھا اور دیو تا ان کاموں میں خوب ما ہر تھے۔ اخلاق شعور کی ترقی نے ان بدچلن دیو تاؤں کو افلاطون اور زینوفن کا ہدف تقید و تنقیص بنایا۔ یمی حال سب دیو تاؤں کا ہے۔ شروع شروع میں ان کے متعلق جو تصور باندھا گیا تھا' وہ بعد کے لوگوں کو تاپند تھا۔ یہ ہر تہذیب کی بدقتمتی ہے کہ ان کے حتیل جو تھور باندھا گیا تھا' وہ بعد کے لوگوں کو تاپند تھا۔ یہ ہر تہذیب کی بدقتمتی ہے کہ ان کے دی دیو تا میراث میں ملتے ہیں۔ ہمیں اپنے موروثی خدا یہوواہ کے متعلق یہ یا در کھنا چا جیے کہ وہ جنگ کا دیو تا تھا۔ جس طرح جنم کا تصور وحثی انسانوں کے ظلم و ستم کی عکاسی کرتا ہے' اس طرح خدا کا تصور قبائی نظام کی ترقی ہے زندگی کی جو کہو ڈوں انسانوں کو جنم میں بھیج دیتا ہے۔ اجماعی نظام کا یہ تقاضا تھا کہ لوگوں میں اخلاقی تعاون کی عادات پیدا ہوں۔ آہستہ آہستہ ایک کامل انسان کا تصور اس قدیمی خدا کے تصور سے دور میا تعاون کی عادات پیدا ہوں۔ آہستہ آہستہ ایک کامل انسان کا تصور اس قدیمی خدا کے تصور سے دور مورہ خدا اس شوارٹ مل نے یہ کہا تھا کہ ' دی تھور اس قدیمی خدا کے تصور سے دور مدا خدا موجود ہے تو وہ خدا

نہیں شیطان ہے۔ اور اگریہ خدا مجھے اس لیے جنم میں بھیج گاکہ میں اے اچھا نہیں سمجھتا تو میں جنم میں جانا پند کوں گا"۔ انسان کی اخلاقی ترقی اس کے "تصور خدا" ہے کہیں آگے بڑھ چکی تھی۔

انسانی فطرت کی بیہ تہذیب و تنزیمہ کچھ اقتصادی ضروریات کی تسکین اور سیاسی حالات کی ترتیب سے اور کچھ مسیحی اخلاق کے انہیں سوسال کی تاریخ سے وجود میں آئی ہے۔ مسیح نے یہوداہ کا خاتمہ کیا مسیحیت نے مفروضہ مسیحی خدا کو ختم کیا۔ میں بیہ نہیں مانٹا کہ ہم اپنی جنگجو کی اور سیاسی انتظار کے باوجود دو ہزار برس کی اخلاقی تربیت سے متاثر نہیں ہوئے۔ ہم آج کل جو حالات دیکھ انتظار کے باوجود دو ہزار برس کی اخلاقی تربیت سے متاثر نہیں ہوئے۔ ہم آج کل جو حالات دیکھ رہے ہیں 'ان کا بیہ مطلب نہیں کہ مسیحیت ختم ہوگئی ہے بلکہ اس کے معنی یہ ہیں کہ مسیحیات ختم ہوگئی ہے بلکہ اس کے معنی یہ ہیں کہ مسیحیات دخم ہوگئی ہے بلکہ اس کے معنی یہ ہیں کہ مسیحیات دوم کو کرم کی تلقین کے ساتھ ختم ہوگیا ہے۔ اب ہم ایک بہتر خدا کی تغییر کر سکتے ہیں۔

اینڈرایو: یقیناً یہ کسی خرجب کی عظمت کی علامت ہے کہ وہ اپنے نظام اخلاق کے کمال کے باعث تباہ ہو جائے۔ لیکن آپ کے بیان میں سب اسباب و نتائج کا ذکر نہیں۔ جب کوپر لیکن نے اعلان کیا کہ زمین ان گنت دنیاؤں کے درمیان محض ایک ذرہ کی حثیت رکھتی ہے تو قد یمی ایمان ختم ہوگیا۔ کا کتات کا کوئی مرکز نہیں ہے 'کوئی اعلیٰ ادنیٰ کی نبیتیں نہیں ہیں۔ زمین اپناو قار کھو چکی تھی اور اس ایمان کی بنیادیں متزلزل ہو گئیں کہ کا کتات کے پس پردہ جو کبریائی قوت کا رفرما ہو گئیں کہ کا کتات کے پس پردہ جو کبریائی قوت کا رفرما ہو گئیں کہ کا کتات کے پس پردہ جو کبریائی قوت کا رفرما ہوگئیں کہ کا کتات کے پس پردہ جو کبریائی قوت کا رفرما مولی پر چڑھ گئی۔ اس لیے اناطول فرانس نے اس انقلاب کے متعلق سے کما تھا کہ یہ تاریخ فکر کا اہم ترین واقعہ ہے۔ ونیا نے اس انقلاب کی اہمیت کا اندازہ نہیں لگایا۔ وہ انقلاب 'جس نے جنت کی جگہ مکان کو دے دی اور دنیا اور انسان کو سیاروں کی تاریخ میں محض حادثات بنا دیا۔ برونو کو محض اس لیے نذر آتش کر دیا گیا کہ اس نے ان مطالب کی وضاحت کر دی تھی دلیکن اصلاح خرجب "کی تخریک کھی اس طرح جاری رہی جسے کوپر کیکس اور گیلیلو بھی پیدا ہی نہیں ہوئے تھے۔

ڈارون نے اس تخری مہم کو نکمل کر دیا جس طرح ماہر فلکیات نے کرہ ارض کو مکان کی جلا میں جھونک دیا تھا۔ اس طرح ماہر حیاتیات نے انسان کولامحدود زمان کی نذر کر دیا۔ قیمت کی جگہ دفطری انتخاب " نے لے لی' دائمی عشق کی جگہ دائمی مبارزہ نے لے لی۔ جنگ پھر خالق زندگ بن گئے۔ پالی کے عہد میں ہر عضو ایک خاص دفیف کی ادائیگی کے لیے تخلیق کیا گیا تھا۔ اور ہر حیوان ' انسان کی ضروریات کی تسکین کے لیے پیدا ہوا تھا لیکن ڈارون نے نہ صرف اس تمام نظام کو ختم کر ویا بلکہ اس نے یہ بھی بتایا کہ تمام انسانی زندگی میں ایک بد نظمی اور اہتری کا اصول کار فرما ہے۔ کیا کوئی چیز اس سے زیادہ مصحکہ خیز ہو سکتی ہے جس سے انسان اپنی نسل میں اضافہ کرتا ہے؟ پیدائش

اور موت کی حقیقت ہی خدا کے وجود کی تردید کے لیے کانی ہے۔ کوئی طبیب اور کوئی جرنیل اس پر یعین نہیں رکھتا۔ کیا کوئی ذہین خالق اس قتم کی دنیا بنا سکتا تھا جس میں ذی حیات کا واحد آمین رزم بیار ہے اور جس میں فقط جابر' مرکار اور بے رحم کی فتح ہوتی ہے۔ اس آئین کی روسے ہر جگہ جنگ ہے۔ انسان اور انسان کے درمیان قبیلے اور قبیلے کے درمیان سلطنت اور سلطنت کے درمیان جنس اور جنس کے درمیان بس جنگ کا آئین کار فرما ہے۔ اور شاید وہ وقت بھی آجائے جب سیارے اور سیارے اور خالم سیارے اور خالم بیکار سیارے کے درمیان بھی جنگ ہونے گئے۔ سیارے ابھی سے ایک دو سرے کے خلاف آمادہ پریکار نظر آتے ہیں جسے کوئی شیطان تخریب و تاہی سے لذت اندوز ہو رہا ہو۔

ہم جو خدا کے اس منتخب سارے میں زندگی بسر کررہے ہیں 'جمال اس کا پیارا بیٹا پیدا ہوا تھا' ماری ہرا بجاد اور ہراخراع مارے دردو آلام میں اضافہ کرتی ہے۔ اور ہر مشین ماری غلامی کی زنجیروں کو متحکم ترکرتی جا رہی ہے۔ ہم نے فضاؤں میں یرواز کرنا محض اس لیے سکھا ہے کہ اگلی جنگ میں ہم زیادہ آسانی سے کرو ژوں شربوں کو موت کے گھاٹ آ تار سکیں۔ بیتھوون 'جے سب ے زیادہ کانوں کی ضرورت تھی' بہرا ہو گیا۔ نیفٹے کو آنکھیں جائیں تھیں' وہ اندھا ہو گیا۔ ڈاکٹر جانس کی عظمت کا رازاس کی طلاقت ہی تھی۔ مگراس کی قوت گویائی اس سے چھین لی گئی۔ مصور عظیم رینلڈز کا بازو بیکار ہو گیا۔ چند دن ہوئے میں نے ایک مفلوج عورت کو دیکھا۔ بیس برس سلے وہ جوان اور حسین تھی۔ ٹینس کھلنے کے فورا بعد تیرنے کی وجہ سے وہ ہمیشہ کے لیے مفلوج ہو گئی۔ کوئی نامعلوم زہراس کے اعضامین سرایت کر گیا۔اب وہ ایے جسم کو حرکت دینے سے بھی معذور ہے۔اس کا چرہ سوج کر کیا ہو گیا ہے اور اس کے ذہن کے سوااس کی تمام شخصیت شکتہ اور افسردہ ہے۔اس کا زہن پہلے سے زیادہ بیدار ہے ماکہ وہ اپنے دکھ کو زیادہ شدت سے محسوس کرسکے۔ بقول ہنری ایڈ مس "بے دنیا' رنج و الم کی آماجگاہ ہے۔ طاعون' ویا اور قبط' سلاب' خٹک سالی اور انجماد' عالمگیرمصائب اور شہروں کے گمنام گوشوں میں ہونے والے حوادث ظلم وستم 'بداخلاقی ماقت' تذبذب اور جنون نیکی کے بدلے بدی 'بدی سے نیکی کی پیدائش شعور کے بغیر مسرت ' بے نتیجہ خود غرضی ' بے سبب اندوہ اور مبهم خطرات " \_ \_ - اور موت ان تمام کیفیتوں کا صلہ ہے ' رحمت ایزدی کاذکرہی انسان کے آلام ومصائب کی توہین کے مترادف ہے۔

میتھو: اینڈریو! آپ بری کا ذکر اس شدت احساس سے کررہ ہیں کہ میں یہ سمجھنے لگا
ہوں کہ آپ کو کسی نہ کسی دن دولت ایمان ضرور حاصل ہو جائے گی۔ کلیسانے ہیشہ شرکی حقیقت
کو تسلیم کیا ہے۔ بابائے انو سٹ نے "انسان کے دکھ" کے عنوان سے ایک کتاب لکھی تھی 'اور
ہمارے نہ ہب کا ہم عقیدہ یہ فرض کرتا ہے کہ یہ دنیا دکھوں کا گھرہے۔ اس لیے ہمیں ایمان کی

ضرورت ہے۔ ہم اس زندگی کو کس طرح برداشت کر سکیں گے اگر ہمیں یہ معلوم نہ ہو کہ ہمیں اس کے عوض دو سری دنیا میں راحت و مسرت حاصل ہوگی۔ آپ نے شاید ابھی تک والٹیر کا سبق نہیں سکھا کہ اگر خدا کا وجود نہیں ہے تو ہمیں ایک خدا ایجاد کرنا پڑے گا۔

اینڈریو: میتھو' آپ ایک شریف انسان ہیں۔ آپ اس محل اور رواداری ہے ہمارے کفرو شرک کو برداشت کرتے ہیں کہ میرا دل چاہتا ہے کہ آپ کی ہربات مان لی جائے۔ ہیں کی جذبہ خود پسندی کی وجہ سے آپ کی مخالفت نہیں کر رہا۔ شاید آپ ہی صحح کمہ رہے ہوں' لیکن آپ کی ساری دینیات انسان کے "مہوط" کے عقیدے اور اس بھین پر استوار ہے کہ مسحے نے انسان کو جشم سے بچالیا ہے' اور ارتقانے ان عقائد کو بے بنیاد قرار دیا ہے۔ جب آریخ نے اپی داستان میں سے حضرت آدم کو خارج کیا تو آپ کی دینیات کی بنیادیں سمار ہوگئ تھیں۔ آریخ وستان میں سے حضرت آدم کو خارج کیا تو آپ کی دینیات کی بنیادیں سمار ہوگئ تھیں۔ آریخ فینیات کی اتنی ہی دغمن ہے جتنی کہ حیاتیات۔ قوموں کے عودج و زوال' جنگ کی وجہ ساتیصال دینیات کی اتنی ہی دخمن ہے جتنی کہ حیاتیات۔ قوموں کے عودج و زوال' جنگ کی وجہ ساتیصال فی 'چوروں' دیوانوں اور قاتلوں کی مصل فتح اور کامرانی سے بھی تھیجہ نکالا جا سکتا ہے جو اناطول فی زوانس نے نکالا تھا کہ "ونیا ایک المیہ ہے جے کی عظیم شاعر نے تصنیف کیا ہے "یا "یہ ایک طرب سے جن تک ارسٹو فینیئر نے تصنیف کیا ہے "۔

کیرن : مجھے اس تاڑ ہے دلچی ہے ، جو میتھونے آپ کی تقریر ہے حاصل کیا ہے۔

ٹر 'ایمان اور شک دونوں کی تخلیق کر تا ہے۔ ہر سپاہی 'جب تک کہ اسے ترقی نہ طے ' ذہب پر
ایمان رکھتا ہے۔ ہر جرنیل دہریہ ہو تا ہے۔ دکھ 'جو آپ کے لیے خدا کی ہتی کے ظاف ایک بین

ہوت ہے 'اس پر یہ بات واضح کر تا ہے کہ روح کو کئی نہ کی طرح تسکین بہم پہنچانی چاہیے۔ جب

تک دنیا میں افلاس یا موت ہے 'دیو تا موجود رہیں گے۔ دولت کا وفور نذہب کے انحطاط کا سب سے

ہوا سب ہے۔ دولت رہانیت کو کچل کر ہمارے شہوں کو تعیش اور بداخلاقی کے سامان سے مالا مال

کرتی ہے اور جب نذہب تعیش اور بداخلاقی کی خدمت کرتا ہے تو ہر شخص ' سوائے اس کے 'جو شرک

تو نیق نہیں رکھتا' خرہب کے خلاف ہو جاتا ہے۔

پال: دولت ہے کہیں زیادہ مغین ہے دبی کا سب ہے۔ صنعتی انقلاب نے مغین کی مدو ہے مجھتا ہے مجرے کرکے دکھائے ہیں اور جدید ذہن ان مجزوں ہے اس قدر متاثر ہوا ہے کہ وہ یہ سجھتا ہے کہ مغین ہی اہل کا کتات ہے۔ زمانہ وسطی کے لوگوں کے زدیک فطرت میں خدا جلوہ گر تھا'اس لیے وہ فطرت کی پر ستش کرتے تھے اور فن کی تخلیق ہے حسن فطرت کے نقابل کی کوشش کرتے تھے۔ لیکن جدید ذہن فطرت کو مفید اشیا بنانے کے لیے خام مال سجھتا ہے۔ جدید انسان ورخت کا خدیتا ہے۔ جدید انسان ورخت کا خدیتا ہے۔ جدید انسان ورخت کا خدیتا ہے۔ کہ ان سے کاغذ بنائے۔ وہ ہوا اور پانی کو کیمیاوی مرکبوں سے مسموم کر دیتا ہے۔ وہ

ایک خاموش گاؤں کو ایک پر خروش صنعتی شہر میں تبدیل کر دیتا ہے۔ وہ نئے آلات بنا آئے اور زمین کو قبضہ قدرت میں لانے کی کوششوں میں منہمک رہتا ہے۔ ایمان کے زوال کا ایک سبب یہ ہمن کو قبضہ قدرت میں لانے کی کوششوں میں منہمک رہتا ہے۔ ایمان کے زوال کا ایک سبب یہ ہمن کے انسان کے ''انا'' کی اہمیت بڑھ رہتی ہے۔ وہ اپنے اوزاروں سے سب پچھ کر سکتا ہے' اس لیے اسے خدا کی ضرورت نہیں رہی۔ جب لوگ کھیتی باڑی کرتے تھے تو وہ زیادہ منکسرالمزاج اور عال خوے۔ وہ زمین سے ابھرتی' پھلتی پھولتی زندگی کے مشاہدہ سے طلسم حیات کا اندازہ لگاتے تھے اور مجھی این بچوں کو مشینیں نہیں سبجھتے تھے۔

کلیرنس: اسپنرکو بھی آپ ہے کی قدر الفاق تھا۔ وہ سجھتا تھا کہ مافوق الفطرت ہستیوں پر یقین صنعتی عہد ہے قبل عسری گروہوں میں زیادہ مشخکم تھا۔ اس لیے کہ اس وقت عوام میں اطاعت کی صفت بہت ضروری تھی' پھریہ کہ صنعت نے' چو نکہ وہ ذہانت کی نشودنما کرتی ہے' اس ایمان کو کمزور کر دیا۔ میرے خیال میں صنعت اس لیے بھی ندہب کے لیے مضر ہے کہ وہ مخلف ایمان کو کمزور کر دیا۔ میرے شہروں میں یجا کرتی ہے اور مختلف نداہب ایک دو سرے سل نداہب کے پیرووں کو برے بروے شہروں میں یجا کرتی ہے اور مختلف نداہب ایک دو سرے سل علی کر ختم ہو جاتے ہیں۔ اور صنعت سے جمہوریت پیدا ہوتی ہے' اس لیے آمرانہ ذہنیت کا قدیم خدا کمزور ہوتا گیا اور اس کی جگہ ایک آئین پند خدا نے لے لی اور پھر اعداد کی پر سنش سے خدا کمزور ہوتا گیا اور اس کی جگہ ایک آئین پند خدا نے لے لی اور پھر اعداد کی پر سنش سے خدا کمزور ہوتا گیا اور اس کی جگہ ایک آئین پند خدا نے لے لی اور پھر اعداد کی پر سنش سے خدا کمزور ہوتا گیا اور اس کی جگہ ایک آئین پند خدا نے لے لی اور پھر اعداد کی پر سنش سے خدا کن نہ ہے۔ نہ ہے کہ لیا۔

ایڈریو: آپ ہمارے کفرو الحاد کے اسباب کا شار کرتے کرتے کمیں تعلیم کو نہ بھول جائے گا۔ آج کا طالب علم کیمیاوی اور طبیعیا تی دارالعل میں دھکیل دیا جا آج اور وہ اپنے سامنے دنیا کو تحلیل ہوتے اور پھر نئے سرے سے بغتہ دیکھتا ہے۔ اس تمام عمل کی توجیہ میں خدا کاذکر کمیں نہیں آ ۔ وہ "حیاتیات" پڑھتا ہے اور اگر وہ کسی ایسی ریاست کا باشندہ نہیں جہال سائٹیفک مما کل' استعمواب رائے یا آئین سازی سے طے ہوتے ہیں تو وہ یہ سیمتا ہے کہ "کبریائی مقصد" مما کل' استعمواب رائے یا آئین سازی سے طے ہوتے ہیں تو وہ یہ سیمتا ہے کہ "کبریائی مقصد" محض ایک مفید ارتقائی حادثہ ہے۔ وہ علم الانسان اور تقابلی نہ بہب ہرہ اندوزہ ہو تا ہے' سر جیمزی تصانیف کا مطالعہ کرتا ہے اور اپنے ایمان اور رسم و رواج کو ایک وسیع تناظری روشنی میں دیکھتا ہے۔ ان کی حیثیت قدیم جمالت کے توہا سے ذیادہ نہیں رہتی' اس لیے پیرانہ سال ہزرگ ہمارے کالجوں کو دہریت کے خم کدے سمجھتے ہیں۔ یہ اسکے وقتوں کے لوگ ہیں' یہ مجبور ہیں۔ ہمارے کالجوں کو دہریت کے خم کدے سمجھتے ہیں۔ یہ اسکے وجہ جنگ بھی ہے۔ جنگ سے افلاس دو مطبقہ نم ہب کے اور قریب آگیا' لیکن متمول لوگوں میں تشکک بڑھ گیا۔ جو دنیا خود کشی پر آمادہ ہو' دو ایک فیاض اور اعلیٰ ذبن کی تخلیق کیو تکر کر سکتے ہے!

ہے اور دنیاداری کی ایک رد زندگی کے ان تمام پہلوؤں کوا پی ندھی نے رہی ہے جو بھی ندہ ہے زیر اثر تھے۔ یہ کالجہ جن کا ایسی آپ نے ذکر کیا ہے 'بھی ندی فرقوں کی نمائندگی کرتے تھے 'کین صنعت کے دور میں یہ محسوس کیا گیا کہ اعارے کالجہ ظلفی 'شامو' خطیب اور ما جرین دینیات پیدا کر رہے جیں۔ کین انجیئر' اکاؤ شٹ اور گلرک' جن کی صنعت کو ضرورت تھی 'تاپید تھے۔ صنعت رہے جیں۔ لین انجیئر' اکاؤ شٹ اور گلرک' جن کی صنعت کو ضرورت تھی 'تاپید تھے۔ صنعت کے شکارت کی اور جس کی اور پول کو پر طرف کر دیا نے شکارت کی اور جب کالجوں نے دیکھا کہ شکوہ سنج اللہ اور قلفے کی جگہ طبیعیات اور کیمیائے اور سرمایہ داروں کو اپنا سرپرست بتالیا۔ آج کالجوں میں اوب اور قلفے کی جگہ طبیعیات اور کیمیائے لیا ہے۔ سائنس نے ندوب سے یو نیورسٹیاں چھی کی جگہ طبیعیات اور کیمیائے۔

یہ ہے سرچشہ ہماری دنیاواری کا۔ اس سرچشہ ہو وہ ندیاں پھوٹیں جنہوں نے ہماری دندگ کے ہرپہلو کو شاداب کیا ہے۔ وہ مقدس ہمتیاں' جو بھی ہمارے شواروں کو پر مسرت اور حزیں بناتی تھیں' آج فراموش کردی گئی ہیں۔ زراعت بھی دعاؤں اور قد ہی رسوم سے متاثر ہوتی تھی' آج وہ کیمیاوی مرکبات کے زیراثر آگئی ہے۔ قانون جو بھی جلوہ ربانی کی دیثیت رکھتا تھا' آج کا گئریں کے قائدوں کی رضا کا اظہار ہے۔ ریاست جو بھی قد ب جس مدخم تھی' آج ہر ہم کے کا گری سے تاکہ دوں کی رضا کا اظہار ہے۔ ریاست جو بھی قد ب جس مرف کروری کا کفارہ اوا کسی مقدیس تبوار کو مسیحی بن جاتی میں سال کے باتی دن اس آیک دن کی کمزوری کا کفارہ اوا کی مقدیس تبوار کو مسیحی بن جاتی ہے 'لیکن سال کے باتی دن اس آیک دن کی کمزوری کا کفارہ اوا کرنے میں صرف کر دیتی ہے۔ مصطفیٰ کمال نے ریاست کو الدینی قرار دے دیا اور ترکیہ کے صرف کرنے میں انتظاب کو قابل ذکر سمجھا۔

یہ حقیقت ہے کہ بہت سے فرقول علی اور بہت سے روشن خیال ذہنوں کے گمام اور

ہریک گوشوں میں آج بھی ہے بنیاد توجات اور جامعقول عقائم جاگزیں ہیں۔ لیکن عمد ماضی کی

خونیں رسوم اور ہے ڈھب عقائد کے مقالے میں وہ معقول اور ہاتواں معلوم ہوتے ہیں۔ ہم مغربی

یورپ اور مشرق کا مقابلہ کریں تو ہمیں اپنی اللہ ہیت کی وسعت کا اندازہ ہوگا۔ گرن کہتا ہے کہ

"ابتدائی مسیحی یہ محسوس کرتے تھے کہ وہ ہر طرف سے عفریتوں کے حملوں کی زوجی ہیں۔ تصورات

انہیں سکون قلب عطا کرتے تھے کہ وہ ہر طرف سے عفریتوں کے حملوں کی زوجی ہیں۔ تصورات

مرض 'حق کہ موت سے بھی نجات دلواتی تھی "۔ آج ان عقائد میں سے کیا باتی رہ گیا ہے؟ ہمذیب

کی تاریخ دراصل دنیاداری کی تاریخ ہے۔ آج جو دعظ ہم سنتے ہیں ' وہ تصورات ' عفریتوں اور

الہاموں کا ذکر نہیں کرتے۔ جنم 'اعواف اور مجرے گاذکر بھی کہیں سائی نہیں دیتا۔ ہرچیز عقل کی

نذر ہوگئی ہے اور دینیات 'اپ جذبہ پارین سے محروم ہو گراب قلنے اور اخلاقیات کا ایک مرکب

بن کر رہ گئی ہے۔ لیکن اغلاق جو تبھی کھیسا کی ملکیت تھا' اب کلیسا اور ریاست دونوں سے علیوہ

بن کر رہ گئی ہے۔ لیکن اغلاق جو تبھی کھیسا کی ملکیت تھا' اب کلیسا اور ریاست دونوں سے علیوہ

ہوگیا ہے۔ اطلاق کی ہافیق الفطرت بنیادیں کمزور ہوگئی ہیں اور احساس گناہ ڈوال پذیر ہے۔ ہمارے فوجوائوں کا اطلاقی نصب العین نیکی نہیں بلکہ احتیاط ہوگیا ہے۔
اینڈرلیو: ڈہبی رسوم کی پابندی کے متعلق جو اعداد و شار شائع کیے گئے ہیں' ان سے بھی یہ طاہر ہوتا ہے کہ مغربی یورپ اور امریکہ میں ذہب کا تسلط اور غلبہ ختم ہوچکا ہے۔
کلیرٹس: ذہب کے نام لیواؤں کی فہرست میں فقط مسیحی ہی نہیں بلکہ تھیوسوف کے بھی ہیں۔ آج امریکہ میں صرف چار کروڑ انسان گرج جاتے ہیں۔ باتی لوگ اتوار کے دن آرام سے بسروں میں پڑے رہتے ہیں۔ قرائن میں بتاتے ہیں کہ مسیحیت اسی انحطاط کے دور سے گزر رہی ہے بسرتوں میں پڑے رہتے ہیں۔ قرائن میں بتاتے ہیں کہ مسیحیت اسی انحطاط کے دور سے گزر رہی ہے بو بھی سوفسطا کیوں کے عودج کے باعث قدیم یونانی خرب پر آیا تھا۔ والٹیز' پروٹیگورس تھا۔۔۔۔ ورڈورو' ڈیمو کریٹس تھا۔۔۔ کانٹ' افلاطون تھا۔۔۔ اپنیز' ارسطو تھا اور اناطول فرانس' ا ۔ ہی کیورس تھا۔ ہم خداؤں کے عمد ذوال میں زندگی بسرکررہے ہیں۔

## ٣- ننه كامنعب

پال: کلیرنس، آپ کے لہم میں اداس کی جھلک ہے۔ آپ کے احساسات کا اندازہ بھی ذہبی ہے لیکن آپ کی تجزیہ پند عقل آپ کو ایمان سے محردم کر رہی ہے۔ کیا آپ کو یقین ہے کہ آپ کی منطق آپ کے دل سے زیادہ قابل اعتماد ہے؟ کیا یہ فلکیات، طبیعیات، حیاتیات جسے علوم اسے متند ہیں کہ آپ ان کے آگے ان تمام امید آفریں عقائد کو پس پشت ڈالنے میں حق بجانب ہو مائس جولا کھوں انسانوں کا کمجاو ماوی ہوں۔

کلیرن : مجھے معلوم ہے کہ ایمان سے سکون قلب حاصل ہو تا ہے۔ میرا ایک بوڑھا پچا

پاڑ پر رہتا ہے۔ وہ ساری عمر کھیتی باڑی کر تا رہا اور جب اس کی ٹاگوں نے جواب وے دیا تو وہ
غامو جی ہے آگ کے پاس بیٹھ کر زندگی کے دن کا شخے لگا۔ وہ کہتا ہے: "میں کوئی ایما برا آدی شیں۔
اپنی زندگی میں 'میں نے دو چار گناہ ضرور کیے ہیں لیکن خدا رحیم و غفور ہے 'وہ ضرور مجھے معاف کر
دے گا"۔ اس کی یوی اس کے پاس بیٹھ کر انجیل پڑھتی ہے اور مسے کے ہرلفظ کو اپ اندر خوشی
دے جذب کرتی رہتی ہے۔ میں ان کی امیدوں کو تو ژنا نہیں چاہتا۔ ان لوگوں کو آخر سکون قلب
سے جذب کرتی رہتی ہے۔ میں ان کی امیدوں کو تو ژنا نہیں چاہتا۔ ان لوگوں کو آخر سکون قلب
سے کیوں محروم کیا جائے ؟ قریب کے گاؤں میں ایک صاف ستھ ا 'سفید اور ہمدرد قسم کا گرجا ہے۔
لاکھوں آدمیوں کی روحوں کو یماں سے دولت ایمان حاصل ہوتی ہے۔ اس گر ج کے پیچھے ایک
قرستان ہے۔ ہر قبر پر کمی فرشتہ کا مجمہ یا صلیب کا نشان بنا ہوا ہے۔ ان میں سے ہر کہتہ مردے کو
قرستان ہے۔ ہر قبر پر کمی فرشتہ کا مجمہ یا صلیب کا نشان بنا ہوا ہے۔ ان میں سے ہر کہتہ مردے کو
میں سے سے سارے جیتے ہیں۔

یال: میں سمجھتا ہوں کہ اگر ہیہ سادہ لوح لوگ راستی پر ہیں تو دنیا یقیناً زیادہ حسین ہے۔ اینڈریو: آپ بہت جذباتی ہیں کرینس! آپ نے میتھیوکی پیروی میں ہمیں یہ جایا ہے کہ جنت کی امید ہماری زندگی کو خوشگوار بنا عتی ہے۔ لیکن آپ یہ بھول گئے کہ کلیسانے جنم کی آتش ایدی کی دھمکی دے کرلاتعداد انسانوں کی زندگی کو جنم بنا دیا تھا اور مقدس کتاب ہے کہتی ہے کہ اکثر لوگ جنم ہی میں جائیں گے۔ آپ متھیو کو یہ بات کیوں یاد نہیں دلاتے کہ ذہب نے لوگوں کی زندگیوں کو تاریک اور البناک بھی بتائے رکھا ہے۔عقیدہ برستی اور معمولی نہ ہی اختلافات کی بنا پر خاندانوں کا شیرازہ بھر گیا ہے۔ فرقہ برستی نے لاکھوں انسانوں کو رزم و پیکار میں مبتلا کیا ہے۔ مرد اور عور تیں محض اس خدشہ کے باعث جان سے مار دیئے گئے کہ ان کا کوئی معمولی مشر کانہ عقیدہ کتاب مقدس یا کلیسا کی حقانیت کو داغدار نہ کر دے۔ آپ کی باتوں سے مجھے سینظر کا ایک قول یاد آگیا۔ وہ کہتا ہے کہ دہریت اور صحیح نہ جیت کی آرزو میں کوئی تناقض نہیں۔ ہماری صدی کے اواكل ميں اس فتم كے بہت ہے وہر بے بدا ہوئے مثلاً اناطول فرانس 'جارج مور' اور جارج سنمانا' جو ایمان افسردہ کے رومانی ہاتم گسار تھے' وہ ایک عبوری دور کے نمائندے تھے۔ ان کے بعد کی نسلیں ان کی طرح محسوس نہیں کر تیں اور شاید ہاری اولاد اس نہ ہی کیفیت سے بالکل تابلہ ہو۔ اگر ہم انسان کو دو تین نسلوں تک بقائے تصورے دور رکھیں توبہ شاعرانہ ادای بھی ختم ہو جائے۔ ولیم: مجھے آپ سے اتفاق نہیں' ایڈر رہا یقین ایک فطری چز ہے۔ یہ جبلی اور جذباتی تقاضوں سے پیدا ہو تا ہے۔ بھی بھی اپنی خوش قسمتی کے لیے تشکر اور امتیان کا احساس ہم پر حاوی ہو جاتا ہے اور ہم یہ آرزو کرنے لگتے ہیں کہ "روح کائنات" مارے خاموش تشکرے آگاہ ہو جائے۔ نیطشے کہتا ہے کہ بد نصیبی کا یہ رجمان کہ وہ غیر متوقع طور پر خوش نصیبی بن جاتی ہے ، مجھے اس بات بر ماکل کرتا ہے کہ میں خدا پر یقین لے آؤں۔ ایک صدی کے لیے ذہب کو دیا دو'اس كے بعد وْ حكنا كھولوتوند بب كھرا بھر آئے گا۔ ايمان كى نوعيت تشكك سے زيادہ فطرى ہے 'اس ليے اس کا ابھرنا بھی آسان ہے۔ شک ہماری شخصیت کو سکیٹر تا ہے گرامیان ہماری شخصیت میں وسعت یدا کرتا ہے۔ ہمارے ہاضمے اور دوران خون کو بهتر بنا تا ہے۔ ہر مشکک کا ہاضمہ خراب ہوتا ہے' اس لیے رجائیت' یاست سے زیادہ عام ہے اور مقبول ترین مصنف' بقول نپولین' امید کے تاجر ہوتے ہیں۔ شک کرنے والے کو کاوش کرنی بردتی ہے اور انسان فطرتا" شن آسان ہے۔ عوام ذہنی طور پر خوشہ چین ہیں۔ چند مشحکم زہن ہی کاوش کرتے ہیں۔ صرف مشحکم مخصیتیں ہی شک کر سکتی ہیں۔ شک کرنا جان جو کھوں کا کام ہے۔ متھیو: آپ ندہب کا ایک اور ماخذ بھول گئے اور وہ ہے انسان کی شاعرانہ صلاحیت۔

ڈیب نے نہ صرف موت کے خوف کو کم کر دیا ہے' بلکہ زندگی کو رسوم' فن تغییر' صنم تراشی' مصوری' تمثیل اور موسیق سے زیادہ حسین بنا دیا ہے۔ اس نے زندگی کے روز مرہ واقعات کو ایسا نقد س مطاکیا ہے کہ پیدائش سے لے کر شادی اور شادی سے لے کر موت تک کے واقعات کو ایسا نقد س مطاکیا ہے کہ یہ عام واقعات گرے جذبات سے وابستہ ہوگئے ہیں اور متعلقہ فنون سے حسین بن گئے ہیں۔ اس کے نزدگی کے المیہ کو ایک مقد س منزل کی طرف ایک شاعرانہ سفر میں تبدیل کر دیا ہے۔ اس کے بغیر زندگی ای طرح بے کیف ہے جس طرح روح کے بغیر جسم۔ میں بھی بھی جران ہو تا ہوں کہ بغیر زندگی ای طرح بے کیف ہے جس طرح روح کے بغیر جسم۔ میں بھی بھی جران ہو تا ہوں کہ اتوار کی شام کو جب گرج کی گھنیناں بجتی ہیں' دہریہ کیا محسوس کرتا ہے؟ کیا اس پر احساس تنمائی مندس چھاجا تا؟ کیا مقدس تبوار آپ کے لیے دو سرے دنوں سے مختلف نہیں ہوتے؟ میرا خیال ہے شیس چھاجا تا؟ کیا مقدس تبوار آپ کے لیے دو سرے دنوں سے مختلف نہیں ہوتے؟ میرا خیال ہے آپ کی تمام مجالس رقص و سرودان کی جگہ نہیں لے سکتی۔

اینڈریو: متھوا کے بتائے گاکیا آپ گرج میں جانے سے اکتانمیں جاتے؟

میتھو: شاید بھی بھی کی جب میرا ذہن روش ہو جاتا ہوں کہ میں یہ جاتا ہوں کہ گرج میں ایک گھنٹ گزار نے سے میں پورے ہفتے شاداں اور فرحاں رہتا ہوں۔ اس کے بر عکس آپ کے لیے ہم خاندان کے آپ کے سے لیے دن پہلے ہم خاندان کے سب افراد مل کردعا کرتے۔ کر ممس کے دن بھی عبادت کرتے۔ ہر مخص خوش نظر آتا۔ برف سے تمام فضا شفاف ہوتی کے تخف لے کر خوش ہوتے۔ نوروز کو ہم سب بچا اپ یا سامنے جھک کر اس کی ہوتے ، بڑے تخف دے کر خوش ہوتے۔ نوروز کو ہم سب بچا اپ یا سامنے جھک کر اس کی شفقت طلب کرتے۔ یہ تھے ان دنوں کے گئے! آج 'جبکہ تقدی ختم ہوگیا ہے 'خاندان ٹوٹ رہ ہیں اور جرائم میں اضافہ ہورہا ہے۔

کلیرنس: میرے ایک دوست نے مجھے شعور مذہب کی چار منزلیں بتائی ہیں۔ پہلی منزل جذباتی یقین و مرک منزل الهیاتی یقین تیسری منزل مطلق مایوی اور چوتھی منزل جمالیاتی شعور۔ میں اس چوتھی منزل میں آپ کے ساتھ ہوں 'میتھیو' لیکن مشکل یہ ہے کہ آپ اے صفح بھی میں اس چوتھی منزل میں آپ کے ساتھ ہوں 'میتھیو' لیکن مشکل یہ ہے کہ آپ اے صفح بھی میں ؟

میتھیو: اے صحیح سمجھنالازی ہے۔ بغیر صحیح ہوئے یہ حسین کیو کر ہو سکتی ہے؟

پال: میتھیو! آپ نے نہ ہب کے صرف ایک پہلو کو اجاگر کیا ہے۔ آپ نے فرد کے لیے

اس کی اہمیت واضح کی ہے 'لیکن وہ ساج کے لیے بھی اسی قدر مفید اور اہم ہے۔ شادی ہے متعلق

فرجی رسوم محض ایک مرد اور ایک عورت کو یکجا نہیں کر دیتیں۔ وہ اس واقعہ کو وہ جذباتی شدت اور

قدیس عطاکرتی ہیں' جس کے بغیر شادی محض تناسل کی اجازت ہوتی۔ اس طرح خاندان اور

ریاست منتکام رشتوں میں بندھ جاتے ہیں۔ انسانی زندگی میں ہم بسااو قات یہ دیکھتے ہیں کہ انفرادی جبلت منتا جاتی جبلت ناسل ضروری نہیں کہ اجتماعی ہو۔ یہ جبلت اختاعی جبلت ناسل ضروری نہیں کہ اجتماعی ہو۔ یہ جبلت اختثار اور تفرقہ پیدا کر عتی ہے جبیا کہ آج کل کرتی ہے۔ فدہب کاعظیم وظیفہ یہ ہے کہ وہ احساس تقدیس 'اخلاقی تدریس اور وعدہ بجنت ہے۔

اینڈرایو: اور خوف جہنم سے

پال: اجتماعی جلتوں کو مضبوط تربنائے۔ جنم پر میرا ایمان نہیں۔ اس کے تصور نے ہزاروں انسانوں کو گناہ سے بازر کھا ہے۔ جب کوئی یہ سمجھتا ہے کہ جنم کا وجود نہیں ہے تو وہ شیطان کی تحریص کا شکار ہو جاتا ہے۔ اخلاق کا وظیفہ یہ ہے کہ وہ جزد کے خلاف کل 'اور حال کے خلاف مستقبل کی اہمیت واضح کرے۔ ندہب بھی ہمی فرض اواکر تا ہے۔ بقول ہاف ڈنگ 'ندہب اقدار کے تحفظ کا نام ہے۔ ندہبی بنیا دول کے بغیر اخلاق محض حساب کتاب بن جاتا ہے۔ "احساس فرض" مث جاتا ہے اور ہر نوجوان اپنی تمام ذہات اور تعلیم اخلاقی احکام کی خلاف ورزی کرنے پر صرف کر صاب کتاب ہیں جاتا ہے۔ "احساس فرض" مث جاتا ہے اور ہر نوجوان اپنی تمام ذہات اور تعلیم اخلاقی احکام کی خلاف ورزی کرنے پر صرف کر صاب ہے۔

فلپ: اس بات میں کوئی کلام نمیں کہ خدہب مدرسوں کی ایجاد سے پہلے تاریخ کی سب سے بڑی تہذیبی اور تعمیری قوت تھی۔ بیمن کڈ کا یہ خیال تھا کہ تمام تہذیب ان البیاتی بنیادوں پر استوار ہے جو خدہب اغلاق کو دیتا ہے۔ ٹارڈ کا یہ ایمان تھا کہ بعض دہریوں کی مقدس زندگیاں اس دجہ سے مقدس تھیں کہ وہ خدہ بی تربیت کے اثر ات دور نمیں کر سکے تھے۔ بی حقیقت تھی جس کی طرف ریتان نے اس قول میں اشارہ کیا تھا۔ "ہم ایک سایہ کے سایہ پر زندگی بر کر رہے ہیں۔ ہمارے بعد لوگ کس چز پر زندہ رہیں گے ؟" جب یہ عقائد نہ رہیں گے تو ان لوگوں کی تخر بی جلاں ایعنی جھوٹ ہولئے 'چوری کرنے اور قل و غارت کے محرکات کو کون می چز قابو میں لائے جاتر الیعنی جھوٹ ہولئے 'چوری کرنے اور قل و غارت کے محرکات کو کون می چز قابو میں لائے گیا؟ ریتان کا خیال ہے کہ "خدب لوگ خدا کو ترک کر دیتے ہیں تو شیطان ان کے دماغ پر چھا کی دیائی ہے۔ محض یہ دکھان و رانس اور انقلاب امریکہ سے پہلے ریاست ہیشہ اپنے آپ کو کی خرہب سے وابت رکھتی تھی اور افلاقی تمایت کے بدلے اے اقتصادی اور فوتی الماد بیم پہنچاتی تھی۔ کلیسا اور وابت رکھتی تھی اور افلاقی تمایت کے بدلے اے اقتصادی اور فوتی الماد بیم پہنچاتی تھی۔ کلیسا اور وابت کی خرب بے کہ مسیحت اب قوی خرب نمیں بلکہ بین الا قوای خرب بن گئی ہے۔ کلیسا 'خادم کی بجائے اب آتا ہے۔ اور ہرجدید ریاست اپنی حکومت قائم کرتے ہوئے کلیسا کی طاقت کے خلاف لائے پر مجبور ہوگئی۔ حکومت میں نر اور مادہ کے اصولوں کا اختیاف 'ئیک ناور حادیث ہے اور ممکن ہے کہ اس حادثے کی عمر بہت مختورہو۔

پاوٹارک گاتا ہے کہ یہ بات زیادہ ممکن ہے کہ کوئی شہرعلاقہ کے بغیر قائم ہو جائے بہ نبت

اس کے کہ کوئی ریاست خدا پر ایمان کے بغیر قائم رہے۔ بیل کا خیال تھا کہ ایک وہریہ ریاست
بالکل ممکن ہے لیکن والٹیز کا یہ خیال تھا کہ اگر بیل کو چھ سو کسانوں پر حکومت کرنی پڑے تو وہ بھی
انقام ربانی کی تہلیج کرنے پر مجبور ہوگا۔ نپولین کا خیال تھا کہ مسیحت کا سب سے بردا مجزہ یہ ہے کہ
"اس نے مفلسوں کو امیروں کے قتل سے باز رکھا"۔ اس نے کہا کہ "اگر پاپائے روم کا وجود نہ ہو آلو
بیجہ ایک پاپائے روم ایجاد کرتا پڑا"۔ ایک ند جب جو ایک گروہ کا مشترکہ ایمان ہو' اس گروہ کو وہ
انتحاد اور جذبہ حیات عطا کرتا پڑا"۔ ایک ند جب جو ایک گروہ کا مشترکہ ایمان ہو' اس گروہ کو ہمت
بیدا ہوتی ہے۔ اس کی بھترین مثال مسلمان اور جایانی جس۔

اینڈریو: عکومت اور اخلاق کے دوام کے لیے ندہب کی ضرورت کے ضمن میں خاصی ب سرویا بائنس کی گئی ہیں۔ ڈین سوفٹ جو نہ ہب خوب واقف تھا 'کتا ہے کہ نہ ہب محبت کرنا نہیں بلکہ نفرت کرنا علما تا ہے۔ نہ جب لوگوں کو ایک دوسرے سے حدا بھی کرتا ہے اور ان کے ولوں کو ملاتا بھی ہے۔ ذرا ۱۹۲۸ء کے اختابات کو یا دیجئے۔ ایک آٹرستانی نے کہا کہ "ہماری مصیبت یہ ہے کہ ہم نہ ہب زوہ ہیں۔ ہم میں سے کوئی پروشٹنٹ ہے اور کوئی کست لک۔ اگر ہم سب وہریے ہوتے تو ہم ایکھ مسجوں کی طرح مل جل کررہ سکتے تھے"۔ آپ جس چز کو اتحاد کتے ہیں' میں اسے جمود کا نام دیتا ہول۔ وہ اتحاد ، جو ندہب کسی قوم کو عطا کرتا ہے ، روایت اور مطلق فرمانبرداری کا اتحاد ہے۔اس کی بھترین صورت مشرق کی اجدادیر سی کی روایت ہے۔اب رہا نہ جب کی تہذیبی سرگر میوں کا سوال۔ بتائے کہ قدیم ذاہب میں انسانی قربانی کی رسم کے متعلق آپ کا کیا خیال ہے اور پھر جدید کلیسا کی ادارہ غلامی کی حمایت اور حالات کونہ بدلنے کی تلقین کے متعلق آپ کی کیا رائے ہے؟ ہیوم نے اس خیال کو' مت ہوئی مسترد کردیا تھا کہ غدہب اخلاق کی اساس ہے۔ ندہب نے اخلاق کے بعد جنم لیا ہے۔ دونوں میں اگر کوئی تعلق ہے تو صرف یہ کہ اخلاق نے تعلیم اور تحفظ کے ذریعے نہ ہب کو بھتر بنا دیا ہے۔ سمزنے اس حقیقت کو بیما کانہ طور پر بے نقاب کیا ہے۔ وہ کہتا ہے "کلیسانے بھی اپنے زمانے کی بھترین اقدار کی حمایت نہیں گی۔ ہر تحقیق میں بتاتی ہے کہ کلیسانے مجھی کسی ایتھے خیال کی پشت بناہی نہیں کی بلکہ حقیقت یوں ہے کہ روحانی اقدار کو حق کے ان ياسول نے اپنايا ہے جو جيشہ كليسا سے منحرف رہے ہيں"۔

میتھیو: لیکن گیا ہے بات واضح نہیں ہے کہ ذہبی عقیدے کے انحطاط نے اخلاق میں انتشار پیدا کر دیا ہے۔ آپ انتشار پیدا کر دیا ہے۔ آپ نساد' جنسی مکون' فحش ادب اور نمائش پیند تمثیل کو دیکھیے۔ آپ کو یہ صفات کلیسا کے پیرووں میں ملتی ہیں یا "آزاد خیال "لوگوں میں؟ ڈارون کے فلفے نے ہم میں

قسمت پرسی 'یاسیت اور ایک اداس عشرت پندی کے اوصاف پیدا کر دیئے ہیں۔ ٹامس ہارڈی "اس دائی حزن" کا ذکر کرتا ہے "جو مہذب لوگوں کے زئن پر چھاگیا ہے کیو نکہ وہ ایک رحیم اور غفور خدا پر ایمان سے محروم ہوگئے ہیں "۔ ہماری نسل ایک اداس اور افسردہ نسل ہے۔ اس کی شادمانی اور مسرت دلول کے خلا کو فراموش کرنے کی ایک کوشش ہے۔ آپ کو وہ قول یاد ہے کہ شہب ہرقوم کے عروج کی علامت ہے اور فلفہ اس کی موت کا نشان ہے؟

فلپ: نپولین نے کہا تھا کہ ''ایک اچھا فلنی ایک براشری ہو آئے"۔

میتھو: ایک براشری ایک اچھا فلنی نہیں بن سکآ۔ کوئی محب وطن یہ برداشت نہیں کر
سکتا کہ ایک سطی اور ہنگامی سائنس اس ندہب کو ختم کر دے جس نے ہماری تہذیب اور ہمارے
افلاق کی تعمیر کی تھی۔ بے دین یورپ اپ خود غرض طبقاتی مفاد اور انفرادی ہوسائی ہے کب تک
مشرق کا مقابلہ کر سکتا ہے' جو ذہب اور صنعت دونوں ہے آراستہ ہے؟ اگر آپ اپنی تعلیمات شی
انسان کی ان امیدوں کی تفکیک کریں گے جو اس کا محبوب ترین سرمایہ جی تو الم اور مایوس کے اس
سیلاب کو روکنا ناممکن ہو جائے گاجو آج ہرول کو ہمائے لیے جا رہا ہے۔ ڈی موے اپنی کتاب "ایک
سیلاب کو روکنا ناممکن ہو جائے گاجو آج ہرول کو ہمائے لیے جا رہا ہے۔ ڈی موے اپنی کتاب "ایک

"میح کے مخالفین نے مفلوں ہے کہا" تم روز عدل کا صبرے انتظار کرتے ہو۔ حالناکہ عدل کا وجود نہیں ہے۔ تم اپنے انتقام کے لیے دائی زندگی کا انتظار کرتے ہو حالا نکہ دائی زندگی کا وجود نہیں ہے۔ تم اپنے اور اپنے بال بچوں کے آنسووں کو جمع کر رہے ہو' بچوں کی چیخ و پکار' عور توں کی آہ و بکا کو اکٹھا کر رہے ہو باکہ موت کے وقت اسے خدا کے حضور میں پیش کر سکو' حالا نکہ خدا کا وجود نہیں ہے۔

مفلس انسان نے اپ آنسو پو کچھے اور اس نے اپنی ہوی ہے روتا پیٹینا بند کرنے
کو کہا۔ پھروہ ایک بیل کی ہی قوت ہے مسلح ہو کر اپ بچوں کے ساتھ زمین پر کھڑا
ہوگیا۔ اس نے امیروں ہے کہا: "تم بھی محض انسان ہو، تم جھے پر ظلم کر رہے ہو"۔
اس نے پادری ہے کہا" تم جھے جھوٹی تسلیاں دیا کرتے تھے"۔ مسلح کے مخالفین بس کی
پچھ جا ہے تھے 'عالبًا وہ میں سجھتے تھے کہ انسان کو آزاد ہو کر ہی راحت حاصل ہو سکتی

ہے"۔
لین اگر مفلس انسان کو یہ یقین ہو جائے کہ پادری اے فریب دے رہے ہیں اور امرا
اے اوٹ رہے ہیں، ہر مخص کو یکسال حقوق حاصل ہونے چاہئیں، دینوی فلاح و بسبود ہی اصل

کوئی ہے 'اور یہ افلاس سب سے بواگناہ ہے اور اس احساس کے بعد وہ اپ آپ اور اپ ہازوؤں پر اعتماد کرکے یہ کسہ دے کہ "امیروں سے لؤکر میں اس زندگی میں راحت و مسرت حاصل کرنا جاہتا ہوں کیونکہ موت کے بعد کوئی زندگی نہیں ہے۔ مجھے زمین کی حکومت جا ہیے کیونکہ جنت کا وجود نہیں ہے۔ تمام انسان مساوی ہیں اور سب کو زمین کی دولت میں سے برابر کا حصہ لمنا جا ہیے 'تو اعلیٰ استدلال کرنے والا اچھی طرح سمجھ لے کہ مفلس کو اس مقام پر تم نے پہنچایا ہے۔ اگر وہ جنگ میں فکاست کھا کیا تو تم کیا کہ کر اس کے زخموں کو مندل کرد ہے ؟"

آپ نے دیکھا کہ کلیسا کا ایک منصب ہے کہ کمزور کو جے طاقتور کے مقابلے میں کمزور رہا ہے 'کون قلب عطا کرے''۔ آپ مفلسول کو بغاوت کی تفقین کرتے ہیں۔ آپ ہے خسی سبجھتے کہ دولت مند' چالاک' طاقتور اور حیلہ جو کے مقابلے میں کمزور لازمی طور پر فکست کھائے گا۔ آپ اس سے اس کا غدا چھین لیتے ہیں اور اے آزادی کی نعمت دیتے ہیں' لیکن آزادی' علم اور طاقت کے بغیر کیو کر حاصل ہو گئی ہے۔ آگر یہ لوگ فکست کھا گئے تو آپ ان سے کیا کہیں گے! فلست کھا گئے تو آپ ان سے کیا کہیں گے! فلست کھا گئے تو آپ ان سے کیا کہیں گے!

قلپ: بت جملن ہے کہ ہماری ساج الهیائی عقائد کے المشارے مسترہو جائے کو تلہ یمی عقائد ہمارے نظام اخلاق کی اساس تھے۔ عالبًا سائنس ان عقائد کا بدل نہیں ہے ، ہم صرف توسیع علم پر بھروسہ کر سکتے ہیں۔

میتیو: لین تھوڑا علم خطرناک ہو آ ہے اور لوگ اس زندگی میں تھوڑا ہی علم حاصل کر سے ہیں۔ آپ کی تعلیم محض ایک مشین ہے جو مردوں اور عورتوں کو حیلہ جو اور عیار بناتی ہے۔
علتے ہیں۔ آپ کی تعلیم محض ایک مشین ہے جو مردوں اور عورتوں کو حیلہ جو اور عیار بناتی ہے۔
فلپ: ہاں! ابھی ہم تھوڑے علم کی منزل میں ہیں 'لیکن ہم ترتی کریں گے۔ کسی دن تو علم علم حکمت ہے گا اور پھرہم ستراط کی طرح اس حقیقت تک رسائی حاصل کریں گے۔ وہی اخلاق مستقل حثیت رکھتا ہے جو علم کی بنیادوں پر استوار ہے۔ اگر ہم تعلیم پر بھروسہ نہیں کرتے تو کسی چز

يرنيس كريخة-

میتمیو: آپ میں سے چند لوگ روا تیوں کے فطری اخلاق کو پہند کریں گے اور اکثر لوگ عیش و عشرت میں کھو جائیں گے۔ غالبًا دوا یک نسلوں کے بعد آپ کو یہ پتا گئے گا کہ بے بیتی انسان کو کہاں لیے جاتی ہے لیکن اور پھر لوگ کرجوں کا رخ کریں گے۔ جب آپ فنا ہو جائیں گے لیکن کو کہاں لیے جاتی ہے لیکن اور پھر لوگ کرجوں کا رخ کریں گے۔ جب آپ فنا ہو جائیں گے لیکن کو کیسا پھر بھی زندہ رہے گا اور اسی طرح ہزاروں لوگوں کے دلوں کو روشنی اور سکون قلب کی نعت عطاکر آرہے گا۔ لوگ آپ کو فراموش کردیں گے اور بالا خر مسے کی طرف رجوع کریں۔

کلیرنن: غالبًا بھی ہوگا۔

### ٣- خداكاناتصور

پال: میتھیو' آپ کی باتیں سن کر میں آپ کے کلیسا کا پیرو بن سکتا ہوں' لیکن غالبًا مسلمال پیرو بن سکتا ہوں' لیکن غالبًا مسلمال پیرو بن سکتا ہوں' ہی سطم پر پہنچ جا کیں گے مسلمال آپ کا ساتھ نہیں دے گا۔ جوں جوں تعلیم برھے گی 'لوگ اس ذہنی سطح پر پہنچ جا کیں گر حسن اور حق میں تمیز کرنے لگیں۔ اگر مسجیت محض جملا کی تسکین کا ایک وسیلہ نہیں رہنا چاہی تو اے اپنی تو اے اپ کا کو کو پر نبکس اور ڈارون کی دنیا ہے ہم آہنگ ہوتا پڑے گا۔ غالبًا ندہب کی جو ایک نوا ہے کیو نکہ اس وقت ندہب کو نئے تھا کت ہوتا پڑے گا۔ ہمیں اس نئی کا کتات کے لیے ایک نیا خدا چاہیے۔ ہمیں خدا کے تصور کو وسعت دنی ہے۔

لارڈ ہارلے نے کہا "سائنس کا برا فریضہ یہ ہے کہ انسانیت کے ایک فرہب کی تخلیق کرے"۔ فرہب بھی فنا نہیں ہوگا۔ ہم ہمیشہ اپ سے بہتر ہتی کی خلاش کرتے رہیں گے اور کا گات کے ایک مربوط نظریہ کے متمنی رہیں گے۔ یہ نظریہ فلفہ ہے۔ جب اس فلفہ کو جذبات کی گری لھیب ہوتی ہے تو وہ فرہب بن جاتا ہے۔ اس طرح ہم فرہب اور سائنس کو ایک ہی روح میں بساکتے ہیں جیسے وہ لیونارڈو' سینوزا اور گوئے کی روحوں میں مل کررچ گئے تھے۔

اريك: كى طرح رچ كئے تھ؟

پال: میں جس خدا پر بقین رکھتا ہوں 'وہ قدیم ترین خدا ہے۔ وحثی انسان کا وہ "انا" وہ سرچشمہ حیات جس سے ہرچزاخذ ہوتی ہے۔ خدا' زندگی ہے' اس کا نتات کی تخلیقی قوت ہے' عمل جرد ہے۔ ہیر "کلیٹس سے لے کر ہیولاک ایلس تک ہر عظیم شخصیت نے ساکن ترین چزول میں بھی موج حیات محسوس کی ہے۔ ایلس کہتا ہے!" یہ دنیا لامحدود زندگی سے بحرپور ہے۔ یہ اعشاف کس کے گیا؟ سائنس نے۔ وہ سائنس' جس کے متعلق ہم سمجھتے ہیں کہ اس نے ہمیں حسن وخوبی سے محروم کر دیا ہے۔ یہ انکشاف اس نے ہمیں حسن وخوبی سے محروم کر دیا ہے۔ یہ انکشاف اس نے ہمیں حسن وخوبی سے محروم کر دیا ہے۔ یہ انکشاف اس نے کیا ہے"۔

ہاں طبیعیات اور حیاتیات ہمیں نیا خدا دیں گی۔ طبیعیات نے ہر ذرے میں بے پناہ قوت دریا ہت کی ہے۔ حیاتیات نے ہمیں نشوہ نما کے اعجازے روشناس کیا ہے۔ نہ ہب ٹھیک کہتا ہے کہ دنیا گیا ہم ترین حقیقت خلیقی قوت ہے ، یعنی وہ زندگی ، جس کے بغیر بقول سینوزا کوئی چیز وجود نہیں ماصل کر سکتی۔ سینوزا ٹھیک کہتا ہے کہ "ہر چیز زندہ ہے"۔ شوپنار اور نیطشے ٹھیک کہتا تھا کہ "مر چیز زندہ ہے"۔ شوپنار اور نیطشے ٹھیک کہتا تھا کہ مناور اور نیطشے ٹھیک کہتا تھا کہ "خوب کے اسلامی کا تھا تھا کہ "خوب کے اسلامی کی تہہ میں "عزم" کا رفرا ہے"۔ ہیگل ٹھیک کہتا تھا کہ "خوب کے دارسطو ٹھیک کہتا تھا کہ "مب چیزوں فاریعہ ہر منزل دو متناقض قوتوں میں بٹ کر نشود نما پاتی ہے"۔ ارسطو ٹھیک کہتا تھا کہ "مب چیزوں

میں کمال حاصل کرنے اور اپنی صلاحیتوں کی محیل کی آرزو بوشیدہ ہے"۔ برگسال ٹھیک کتا تھا "زندگی اور انتخاب ' بھی دو چزس حقیقت کے راز ہیں"۔ لیکن برگساں یہ غلط کہتا تھا کہ "مادہ اور زعر متاقض حقائق ہں"۔ مادہ زندگی کی ایک شکل ہے۔ زندگی ایک آرزو ہے جو لیمارک کے حیاتیاتی فلفہ میں عضو کے بعد عضو پیدا کرتی ہے اور جسم کو تصور عن م کے مطابق ڈھالتی ہے۔ سائنس نے مجھے یہ ذہب عطا کیا ہے 'کیونکہ نظریہ ارتقا میرے خدا کے حق میں ثبوت پیش کرتا ہے۔ مشین کا ارتقا ناممکن ہے۔ ارتقا کو ڈارون کی نظرے نہ و مکھے' اس پر لیمارک' شونیار اور لیطشے کی نظروالیے۔ ماحول ذی حیات کی تشکیل نہیں کر تا بلکہ ذی حیات ماحول کو تبدیل كرتے بيں اور ذي حيات كى اصليت كيا ہے؟ نہ مٹنے والى آرزو! ايك حقير حيوان كے ارتقاكى منزليس طے کرتے کرتے آئن شائن 'ایڈ -س اور اناطول فرانس بننے کے ارتقا کو ہم صرف کرشمہ یزدانی ہی سمجھ کتے ہیں۔ ہم کس قدر عجیب حیوان ہیں! ہم ایک ندی میں بلبلوں کی طرح بیدا ہوتے ہیں اور مر جاتے ہیں۔ ہم دنیا کے اقتصادی میدانوں میں لڑتے ہیں اور قتل وغارت کرتے ہیں۔ ہم جھوٹ بولتے ہیں 'چوری کرتے ہیں اور دو سروں پر ظلم وستم روا رکھتے ہیں 'لیکن اس کے ساتھ ہی حسین صنم كدے اور كليسا تعميركرتے ہيں۔ بھى ہم موسيقى اور شاعرى كے شاہكار تخليق كرتے ہيں اور تمجی اینے بچوں اور اپنی نسل کی خاطرجان دے دیتے ہیں۔ لیکن یہ ہمارے صعود کی ابتدا ہے۔ یہ لحد مارے ارتقا کے ابتدائے شاب کالحد ہے۔ مارے گردو پیش اور مارے دلوں میں نئ زندگی مچوٹ رہی ہے۔ میں جب کی نے بودے کو دیکھا ہوں تو کہتا ہوں 'یہ خدا ہے۔ جب میں مال کی آغوش میں کی بچے کو دیکھتا ہوں تو کہتا ہوں' یہ خدا ہے۔ یہ اس کا نتات کی تخلیقی قوت کا ایک نشان

ہے۔ ایڈریو: مجھے آپ کے خدا کی جنس کے بارے میں شک ہے۔ خدا کو زیدگی کے مترادف بنانا اے مخصیت سے محروم کرنا ہے' آپ اسے خاص طور پر مامتا میں دیکھتے ہیں۔ شاید برنارڈشا کی تخریک سے متاثر ہو کر آپ اپ خدا کو مادہ سمجھنے لگیں گے۔

پال: جنس در سے پیدا ہوئی اور سے محض ایک سطی چیز ہے۔ شخصیت بہت بعد میں آئی
اور وہ بھی ایک سطی چیز ہے۔ خدا ان سے ماورا ہے اور ان کے گرد موجود ہے۔ خدا سے شخصیت کو
منسوب کرنا خدا کو انسانی روپ میں ڈھالنے کے برابر ہے۔ شخصیت کا مطلب ہی علیحد گ ہے 'لین
خدا علیحدہ اور محض جزوی شخصیت نہیں ہو سکتا۔ خدا ہمارے مختلف "اناؤں" کے پیچھے ایک تخلیقی
قوت ہے۔ میں خدا کو "ز"ہی کہتا رہوں گا'اس کے لیے میں ذکر اسم اشارہ ہی استعمال کروں گا۔
برنارڈشا ٹھیک کہتا ہے' ز تخلیق کا محض ایک حادثہ ہے۔ مادہ نسل کی زندگی کے شاسل ک

براہ راست ذمہ دار ہے۔ وہ جسمانی تخلیق کامجسمہ ہے۔ جینیس ہی فقط اس کے برابر کا درجہ رکھتا ہے۔ جینیئس روحانی تخلیق کا ذمہ دار ہو تا ہے۔ وہ نئی اقدار اور نئے علم کی تخلیق کر تا ہے۔ کو سے کا خیال غلط تھا کہ انسانیت خدا ہے۔ جو انسانیت کو جانتا ہے 'مجھی اسے قابل پرستش نہیں سمجھ سكتا- ہم محض خام مال ہيں' ايك عمارت كى انديس' اس عمارت كے خاكے كو ہم ابھي نہيں ديكيد کتے۔ صرف تخلیق کے چند کمحات الم میں ہم خدا کو محسوس کرتے ہیں۔ وہ یارسا دہریہ ' نیطشے ' کہتا ہے کہ جب میں واگڑ کے ہمراہ چاتا تھا تو میں خدا کو محسوس کر سکتا تھا' خدا کو ایک خارجی حقیقت بتا ویے سے حریت عزم اور جینیس محض فریب نظرین جاتے ہیں۔ جینیس ای صورت میں ممکن ہے کہ خدا ہارے اندر موجود ہو۔ یعنی وہ مستقل زندگی جو ذرہ سے فیٹیاس کے فن اور میج کے الهام کی تخلیق کا باعث بنتی ہے۔ ہر مادی چزمیں زندگی کے احساس کونہ ہی احساس کتے ہیں۔وحثی انسان کی طرح ہم ہر درخت' ہر حیوان' ہر محبت اور ہر پیدائش' ذہن اور روح کی ہر عظمت' ہر انحطاط اور موت میں خدا کو دیکھ کتے ہیں۔ ہم "کل" کے نقطۂ نظرے جز کو دیکھ کتے ہیں۔ ہم کل میں شرکت كرك اس كے نشود نما كا ايك سبب بن سكتے ہیں۔ اگر ہم ايساكر سكيں توبيہ خدا كى عبادت ہوگا۔ انڈربو: بال! یہ اچھی شاعری ہے 'لین اس بیان میں صداقت کم ہے۔ آپ ایخ آپ کو فریب نہ دیجئے۔ ہرسائنس دان اس زندگی کو خدا مجھنے پر ہنے گاجوایک گولی کے نشانے ' حرارت کے نشیب و فرازیا ہوا میں آسیجن کی کمی سے ختم کی جاستی ہے۔ اور ہریارساروح اس ذہب کا مضحکہ اڑائے گی جو خدا کو آسان میں نہیں بلکہ پھولوں اور کانٹوں'کتوں اور مکھیوں' فریہ ہاؤں اور غلظ بچوں اور تاریخ موسیقی کے عظیم عطائی 'رچرڈ واکٹرمیں موجودیا تاہے۔ بال: واكثركو بهول جائية اور ميح كوياد ركف- مير، ندب من دوعناصرين: زنده خدا اور انبانی میح۔ کیونکہ میج خدا کا سب ہے اہم پکرتھا۔ زندگی کی سب سے عظیم تخلیق فکر نہیں' محبت ہے اور انسانی جینیس کاسب سے برا کارنامہ شکیئر کے ڈرامے یا یار تعینوں کے صنم کدے نمیں ' بلکہ مسے کا اخلاق ہے۔ مامتا کے بعد تکوئی کی یہ بہترین قوت ہے۔ میں جانتا ہوں فلی اک آپ میج کے اخلاق کو نا قابل عمل سمجھتے ہیں لیکن آپ ہی نے پینوزا کا پہ قول دہرایا تھا کہ تمام اچھے کام مشکل اور شاذ و نادر ہوتے ہیں۔ کی کام کے بارے میں یہ کمناکہ یہ مشکل ہے'اس کے خلاف اعتراض نہیں ہو سکتا۔ اخلاقی نصب العین کا پہ فرض ہے کہ ہمیں ہماری جلتوں سے بلند کر کے تہذیب اور تعاون باہمی کو ممکن بتائے۔ میچ کا نظریہ کیا ہے؟ اعتدال۔ کیا اعتدال مشکل اور نا قابل عمل ہے؟ اس کے بر عکس انسانی تعلقات کی حکمت اعتدال میں مضمرے۔ میں دیکھتا ہوں کہ جمال میں مدافعت کر آ ہوں پیکار بوحتی ہے 'جمال میں رحم و کرم کر آ ہوں جھے اس کے بدلے

ہزاروں نعتیں میسر آتی ہیں۔ جہاں میں نے محبت سے کام لیا' میں نے فتح پائی۔ میرے نزدیک دہریہ وہ ہے جو زندگی اور نشوونما کا محکر ہے اور مسیحی وہ ہے جو مسیح کے نظام اخلاق پر سچے دل سے کاربند ہے۔

فلپ: خوب' پال! میں آپ کے کلیسا کا پیرو بننے کو تیار ہوں بشرطیکہ آپ محنص بقا کے اصول پر اصرار نہ کریں۔

پال: یہ ضروری نہیں کہ چو تکہ ہم بعض باتوں پر اختلاف رائے رکھتے ہیں 'اس لیے کی بات پر اتفاق نہ کریں۔ ہمارا اختلاف محض لفظی اختلاف ہے۔ پچپلی نسل ہم سے مختلف باتیں نہیں کہتی تھی۔ وہ محض مختلف الفاظ و علائم استعمال کرتی تھی۔ میرے کلیسا میں ہروہ محض شامل ہو سکتا ہے جو اعتدال کے اصول پر یقین رکھتا ہے۔ اس کے سوا اور کوئی کسوٹی نہیں۔ میراکلیسا ہر محف کا خیرمقدم کرے گا' کسی کو نہیں ٹھکرائے گا۔ وہ حسن وحق کا احرام کرے گا۔ وہ ہر فن کی اشاعت کرے گا اور اپنے گرجوں کو "تعلیم بالغال" کا مرکز بتائے گا۔ وہ اخوت کے بغیر علم کی ندمت کرے گا۔وہ ہر شک کی اجازت دے گا' بشر طیکہ اس کی انتما محبت ہو۔

اریکل: یمال میہ بحث ختم کر دیں۔ اس کتب خانہ میں 'جمال سینکٹوں سرزمینوں کے عظیم اذہان کی حکمت موجود ہے 'ہم میہ تسلیم کرلیں کہ ہم سب بھائی ہیں اور میہ کہ فرہب اور اخوت ایک حقیقت کے دو تام ہیں۔ کنفیوش اور بدھ' -سعیاہ اور مسیح' سینوزا اور ومُن ایک ہی فرہب کے پنیمبر تھے۔ اگر ہم ان لوگوں کے مشترکہ خیالات پر متفق ہو جا کمیں تو یہ بہت کانی ہے۔



حصرتنم

باب بست و چهارم زندگی اور موت

کیا ہم ایک باب میں انسانی زندگی کا کوئی واضح تصور پیش کر سے ہیں؟ یہ ناممکن ہے کو تکہ زندگی ایک طلسم ہے 'ایک ایبا دریا ہے بس کے سرچھے ہے ہم بے خبر ہیں اور جواپنے بہاؤ میں انتا پیچیدہ ہے کہ اس کے بیچ و خم اور نشیب و فراز کا بیان ناممکن ہے۔ پھر بھی ربط کی آرزہ ہمیں آگے لیے جاتی ہے۔ تجربے اور آرزہ کے اس صحرا کا نقشہ کھنچنا' ماضی کی ناہموار اور غیر مربوط روشنی کو مستقبل پر بھیرنا' احماس اور آرزہ کے انتظار میں اہمیت اور مقصدیت پیدا کرنا اور اس طرح اس دریا کے رخ کا اندازہ کر کے اس کے بہاؤ کو قابو میں لانا۔ یہ مابعد الطبیعیا تی طلب ہماری نسل کا ایک حسین پہلو ہے۔ ہم اس باب میں یہ کو مشش کریں گے کہ انسان کی زندگی کے آغاز سے لے کر اس کے انجام یعنی موت تک کا ایک مربوط خاکہ کھینچیں۔

ا- بين

والث و بیمن کہتا ہے: "استدلال کے بعد چھوٹے بچوں کا ایک گروہ داخل ہو تا ہے۔ان کی طفلانہ حرکتیں اور باتیں میرے اعصاب زدہ بدن پہ لمراتے ہوئے پانی کا ساسکون پیدا کرتی میں"۔ ہم بچوں کو اس لیے پند کرتے ہیں کہ وہ ہماری فخصیتوں کے تشکسل کو قائم رکھتے ہیں۔ ہم انہیں پند کرتے ہیں کیو نکہ ان ہیں وہ اوصاف ہوتے ہیں جو ہمیں محبوب ہیں لیکن ہم ان اوصاف سے عاری ہیں۔ ان کی فطری سادگی اور ربط عمل 'ایسے خصا کل ہیں 'چنہیں فلفی سعی و کاوش سے دوبارہ حاصل کرتا ہے۔ ہم ان کی غیر منافقانہ صاف گوئی کو پند کرتے ہیں۔ وہ ہمیں سخت تاپند کرتے ہوئے ہیں۔ اور وہ اپنے مرتے ہوئے ہیں۔ اور وہ اپنے طوص میں سکون و راحت حاصل کرتے ہیں۔ اور وہ اپنے خلوص میں سکون و راحت حاصل کرتے ہیں۔ اور وہ اپنے خلوص میں سکون و راحت حاصل کرتے ہیں "۔

ذرا نوزائیدہ نچ کو دیکھو۔ غلیظ گر جرت انگیز 'مفتحکہ خیز گران گنت ممکنات سے لبریز اور اس طلعم ازلی یعنی نشود نما کی صلاحیتوں کا حال۔ کیا آپ تصور کرسکتے ہیں کہ آواز اور درد کا یہ مرکب بھی محبت نظر ' دعا' الم ' تخلیق ' مابعد الطبیعیات اور موت کے رموزے آشا ہوگا۔ وہ چنجا ہے۔ وہ اتنے عرص اپنی مال کے بیٹ میں آرام سے پڑا سو تا رہا' اب اسے سانس لینے پر مجبور کیا جا رہا ہے اور تنفس اسے دکھ دیتا ہے۔ وہ روشنی کو دیکھتا ہے اور وہ اسے دکھ پنچاتی ہے۔ وہ اب شور و غوغا سننے پر مجبور ہے اور یہ چزا سے خوفا سننے پر مجبور ہے اور یہ چزا سے دکھ دیتی ہے۔ اس کا جم مردی محسوس کرتا ہے اور رہ چزا سے تکلیف پنچاتی ہے لیکن فطرت اسے دنیا کے ان ابتدائی حملوں سے محفوظ کرنے کے لیے اسے کم حساس بناتی ہے 'اسے روشنی کم نظر آتی ہے اور وہ آوازوں کو اس طرح سنتا ہے جسے وہ دور سے آ

اس کی ہاں اے نھابندر کہتی ہے۔ وہ ٹھیک کہتی ہے۔ چلنا سکھنے سے پہلے وہ بندر کی طرح ہوتا ہے' اس کے بعد انسان بنآ ہے۔ غور سکھنے وہ کس طرح آہستہ آہستہ چزوں کو چھڑکر' ہاتھوں میں پکڑکر اس دنیا سے علم اور واقفیت حاصل کر تا ہے۔ ونیا اس کے لیے ایک معمہ ہے۔ اس معے کو حل کرنے کے لیے فطرت اس ہوں علم سے لبریز رکھتی ہے۔ وہ ہر چزکو دیکھتا ہے اور چکھتا ہے۔

مل کرنے کے لیے فطرت اسے ہوس علم سے لبریز رکھتی ہے۔ وہ ہر چزکو دیکھتا ہے اور چکھتا ہے۔

میر چشمہ ہے۔ وہ بہتی ہوئی روال دوال زندگ ہے جو تمام میکائی تصورات کو باطل ٹھراتی ہے۔ یہ عرب توسیع' یہ سعی چیم' یہ ہے بی سے طاقت' بچپن سے بلوغت اور چرت سے حکمت تک کا صعود عن اکثر فلسفیوں کی حقیقت اور طلب سے بی اکثر فلسفیوں کی حقیقت اور طلب سے معمور ہو کر آخری دم تک جمالت اور تاریکی سے بر سریکار رہتی ہے۔ کوئی میکائی فلسفہ کی شجر کی شور نمایا بچوں کی آرزو اور بطافت احساس کی کماحقہ توجیہ نمیں کر سکتا۔

#### ۲- شاب

بچپن کی تعریف یوں کی جائت ہے کہ یہ کھیل کھینے کا عمد ہے۔ اس لیے ہم یہ کمہ سکتے ہیں کہ بعض بچوں میں بچپن نہیں ہوتا اور بعض جوان ہیشہ ہے رہتے ہیں۔ شباب کھیل ہے کام کی طرف اور کنبہ کا مخاج ہونے سے خود اعتادی کی طرف انقال کا نام ہے۔ یہ انقال انسان کی زندگ میں خاصا انتشار پیدا کرتا ہے کیونکہ دنیا میں ہر آر زو کی تسکین نہیں ہوتی۔ دنیا میں داخل ہوتے ہی جوان آزادی کے مرور سے مرشار ہوکر ونیا کی تنجیراور تشکیل کے لیے میدان میں ارتا ہے۔ وان آزادی کے مروات کی خطابت کے تین راز ہیں: عمل عمل اور عمل۔ اس بات کا اطلاق شباب پر بھی ہوتا ہے۔ جوان آدی میں خداکی سی خود اعتادی ہوتی ہے۔ وہ کھانے سے زیادہ معرکہ آرائی پند کرتا ہے۔ وہ مبالغہ آمیز تصورات اور غیر محدود فضاؤں کا دلدادہ ہوتا ہے اور این

معرکہ آرائی پند کریا ہے۔ وہ مبالغہ آمیز تصورات اور غیر محدود فضاؤں کا دلدادہ ہو ہا ہے اور ای بناہ توانائی کے اظہار کے لیے نت نئے وسلے ڈھونڈ تا ہے۔ خطرات اے ڈندگی کی ہر چزکے

مقابلے میں زیادہ عزیز ہوتے ہیں۔

جوان ضبط و لظم کو کروا گھونٹ سمجھ کر پتا ہے۔ شور و غلغلہ اس کی زندگ ہے 'کین اے خاموش رہنے پر مجبور کیا جاتا ہے۔ وہ عمل کا آر زومند ہے اور اے ساکن رہنے کی تلقین کی جاتی ہے۔ اس کے خون کی روانی اس سے سرمستی و سرشاری کا تقاضا کرتی ہے اور لوگ اے متانت اور اعتدال کا سبق دیتے ہیں۔ یہ سردگی کا عمد ہے اور اس کا اصول ہے کہ '' ہے اعتدالی سے زیادہ کوئی چیز کامیاب نہیں ہو گئی ''۔ جوان کبھی نہیں تھکتا' وہ حال میں رہتا ہے' ماضی پر افسوس نہیں کرتا اور مستقبل سے خوف نہیں کھا آ۔ یہ حواس اور آرزو کی پیم تحریک کا عمد ہے۔ اس عمر میں ہر لحمد محبوب ہوتا ہے۔ ونیا ایک جمالیاتی منظر ہے' جس سے شدید لذت حاصل کی جا گئی ہے' جس کے متعلق انسان شعر کمہ سکتا ہے اور اپنی قسمت پر تاز کر سکتا ہے۔ خوشی شاب کی طرح جبتوں کے آزاد کھیل کا نام ہے۔ ہم میں سے اکثر و بیشتر لوگ محض اس عمد میں زندہ رہتے ہیں اور چالیس برس کی عمر میں اس عمد کی ایک افسردہ یا دگار رہ جاتے ہیں۔ زندگی کا المیہ یہ ہے کہ زندگی ہمیں حکمت اس وقت عطاکرتی ہے جب وہ ہم سے شاب چھین لیتی ہے۔

صحت عمل سے حاصل ہوتی ہے اور شاب کو آراستہ کرتی ہے۔ مصروفیت اطمینان قلب کا راز ہے۔ ہمیں خدا سے ملکیت کی توسیع کی دعا نہیں مانگنی چاہیے بلکہ کام کرنے کی المیت کی طلب کرنی چاہیے۔ تھورونے کما ہے کہ جنت الارض میں ہر شخص اپنا مکان خود بنائے گا ولوں میں ایک بار پھر نغمہ پیدا ہوگا جس طرح اس طائر کے دل میں پیدا ہو تا ہے جو اپنا گھو نسا خود بنا تا ہے۔ اگر ہم

ا پے گھر خود تغیر نہیں کر کتے تو کم سے کم ہم چل پھر کتے ہیں 'چیزیں پھینک کتے ہیں' دو ڈ کتے ہیں۔ ہمیں کمجی اتنا بو ژھا نہیں ہونا چاہیے کہ ہم کھیل کھیلنے کی بجائے کھیل دیکھنے لگیں۔ کھیل ' دعا کی طرح لازی ہے۔

اس لیے جب جوان کھیل کو علم و فلسفہ پر ترجیح دیتا ہے تو وہ اچھاکر تا ہے۔جب ایک چینی کرم کتابی نے امریکی یو نیورسٹیوں کے متعلق سے کہا "بیہ ورزشی اوارے ہیں جہاں کمزور جسم والوں کو پڑھنے کے بھی چند مواقع بہم پہنچائے جاتے ہیں "۔اس چینی طالب علم کا یہ قول ہماری یو نیورسٹیوں کے خلاف نہیں جاتا۔ ہر مفکر کو کھلاڑی ہوتا چاہیے۔

ہمارے جوان پڑھنے بھی گئے ہیں۔ پڑھنے لکھنے سے قطعاً کوئی فائدہ نہیں اگر انسان اسے زندگی میں استعمال نہ کر سکے۔ زندگی تعلیم دیتی ہے اور زندگی میں محبت سب سے زیادہ جامع اور مکمل ذریعہ تعلیم ہے۔

عنفوان شباب کے عہد میں لڑکا اور لڑکی دونوں کے لاابالی طرز عمل پر تفکر کا بادل چھا جا تا ہے۔ وہ دونوں اپنے جسموں کی آرائش و ترضیع پر اپنا وقت اور اپنی دولت صرف کرتے ہیں۔ لڑک شرمانا سیستی ہے اور لڑکا پنی ہر حرکت اور ہر عمل میں ایک تجاب آمیز تذبذب محسوس کر تا ہے۔ جنس کے بوصتے ہوئے شعور کے ساتھ ذہن بھی ترقی کرتا ہے۔ جبلت کی جگہ فکر اور عمل کی جگہ پریشانی لے لیتی ہے۔ جوان ہر چیز کا معائنہ کرتا ہے اور اس دنیا کے ماخذ اور مقاصد پر خور کرتا ہے۔ جنسی آرزو جمالیاتی احساس پر تازیانہ کا کام کرتی ہے اور نغمہ فن اور رقص ظهور میں آتے ہیں۔

دنیا کو دریا دنت کر کے جوان "شر" کے وجود سے آگاہ ہو تا ہے۔ اس کا خاندان تعادن باہمی اور محبت کی اساس پر استوار تھا، گراس دنیا میں لا تھی بھینس کو ہا کئی ہے۔ وہ پریشان ہو کر بغادت کرتا ہے، چیختا ہے چلا تا ہے کہ آؤ اس دنیا کو ایک خاندان کے رشتوں میں منسلک کردیں، لیکن تھوڑی مدت کے بعد تقابل کا نشہ اس کے خون میں رچ جاتا ہے اور وہ بھی زرو دولت کی ہوس میں ہاتھ پھیلانے لگتا ہے۔ بغاوت ختم ہو جاتی ہے اور تقابل کا کھیل جاری رہتا ہے۔

آخر میں جوان محبت دریا دنت کرتا ہے۔ یہ محبت بچپن میں بھی معصومیت اور شدت کے ساتھ محسوس کی جاتی ہے 'لیکن اب اس محبت میں جسم اور روح دونوں کی طلب گری ہوجاتی ہے۔ لڑک میں جب زندگی موجزن ہوتی ہے تو وہ خاموش ہو جاتی ہے۔ لڑکا سرایا اضطراب و بیتالی ہے' لیکن مبرو محل کے ساتھ لڑکی کا دل موہتا ہے۔ زندگی کا یہ حسن دنیا کی تمام خرابیوں پر حاوی ہے۔

ی انسان کی تهذیب کی معراج ہے۔

اگر جوان عقلند ہے تو وہ محبت کو سب سے زیادہ اہمیت دے گا۔ لڑی کا دل موہنے میں مبر
اور احتیاط سے کام لے گا اور شادی ' نہ ہبی رسوم کی دل آویز جھنکار کے ساتھ رچائے گا۔ وہ زندگی
کے ہر پہلو کو محبت کے آلع کرے گا۔ حکمت اگر جوان ہو تو وہ محبت کو ہردگی سے پر وان چڑھائے گی '
ایٹار سے اس میں شدت پیدا کرے گی ' تولید سے اسے متحکم کرے گی اور دوعالم کے ہنگاموں کو اس
کا فرما نبردار بنائے گی۔ محبت کا مقام اور درجہ سب سے پہلا ہے ' چاہے وہ المناک نتائج سے ہمیں تباہ
کردے یا فران کی آگ میں ہمیسم کردے!

# ۳- کمولت

جوان شادی کرلیتا ہے اور شباب ختم ہو جا تا ہے۔

مرد اور عورت شادی کے دو سرے ہی دن اپنی عمر میں پانچ سال کا اضافہ کر لیتے ہیں۔
حیاتیا تی نقطۂ نظرے کموات شادی کے ساتھ ہی شروع ہو جاتی ہے۔ بے پردائی ختم ہو جاتی ہے۔
کام اور ذمہ داری کا دور شروع ہو تا ہے۔ کموات مختلف ممالک میں مختلف عموں میں آتی ہے۔
شینے ہال کہتا ہے: ''وہ نوجوان اہل مشرق جو تیرہ برس کی عمر میں شادی کرتے ہیں' اکثر تمیں برس ک
عمر میں بڑھے ہو جاتے ہیں اور پھر کتے اور طاقت کی دوائیں کھاتے ہیں۔ گرم ممالک کی عور تی
تمیں سال کی عمر میں معمر ہو جاتی ہیں۔ یہ اصول عموی طور پر صبح ہے کہ جو لوگ دیر سے بلوغت
حاصل کرتے ہیں' وہ دیر سے بڑھے ہوتے ہیں''۔ اگر ہم جنسی بلوغت کو اقتصادی خوداختیاری کے
حاصل کرتے ہیں' وہ دیر سے بڑھے ہوتے ہیں''۔ اگر ہم جنسی بلوغت کو اقتصادی خوداختیاری کے
خاصل کرتے ہیں' وہ دیر سے بڑھے ہوتے ہیں''۔ اگر ہم جنسی بلوغت کو اقتصادی خوداختیاری کے
خاصل کرتے ہیں' وہ دیر سے بڑھے ہوتے ہیں''۔ اگر ہم جنسی بلوغت کو اقتصادی خوداختیاری کے
خاصل کرتے ہیں' وہ دیر سے بڑھے ہوتے ہیں''۔ اگر ہم جنسی بلوغت کو اقتصادی خوداختیاری کے
خاصل کرتے ہیں نو ہم عنفوان شاب اور عمد تعلیم کو طوالت دے کر ماضی سے کہیں بمتر

زندگی کے ہردور کے اپنے محاس و مصائب 'فرائض ولذائذ ہوتے ہیں۔ جس طرح ارسطو نے اعتدال کو کمال اور حکمت کا راز ٹھمرایا تھا' اسی طرح ہم شباب 'بلوغت اور پیرانہ سالی کے مخصوص خصائل کی فہرست بنا کتے ہیں۔ مثلاً

| چيرى   | كهولت | شاب          |
|--------|-------|--------------|
| اتخزاج | تياس  | ب <b>ا</b> ت |
| ()     | عارت  | جدت          |

| رکاوٹ       | J.F        | ايجاد        |
|-------------|------------|--------------|
| PLIT        | 66         | کیل          |
| 44          | سائنس      | فن           |
| مافظ        | زئن        | للخيل        |
| حكمت        | علم        | مفروضه       |
| يابيت       | اميد آفري  | رجائيت       |
| رجعت پندی   | ريت پر ي   | انقلاب پندي  |
| ماضى سے شغف | حال سے شغف | متعبل سے شغن |
| اعتاط       | شعور       | ترات         |
| 7.          | تنظم       | آزادی        |
|             |            |              |

یہ فہرست لامتاہی طور پر طویل ہو سکتی ہے۔ اس سے ایک ادھیر عمر کے آدی کے لیے تشنی کا یہ پہلو لکتا ہے کہ یہ عمر کارہائے نمایاں کر گزرنے کی عمرہ۔ پہنیتیں سال کی عمر میں ایک مود اپنے کمال پر ہو تا ہے۔ وہ وسیع تجربہ اور شعور سے اپنی جذباتی تندی کو تخلیقی کاموں کے لیے وقف کر سکتا ہے۔ غالباذ ہنی کمال جسمانی پختگی کے ساتھ آتا ہے جو عمواً بتیں سال کی عمر میں حاصل ہوتی ہے۔ ایکس کہتا ہے کہ برطانیہ کی اکثر عظیم شخصیتیں اس وقت پیدا ہو کمیں جب ان کے والدین کی عمریں بتیں اور چونتیں سال کے درمیان تھیں۔

جب ہم اقصادی دنیا میں اپ لے کوئی جگہ بنا لیتے ہیں تو جوانی کے باغیانہ جذبات وب چاتے ہیں۔ جب ہم اختیانہ جذبات وب چاتے ہیں۔ جب ہمارے پاؤل زمین پر جے ہول تو ہم زلزلوں کو ناپند کرتے ہیں۔ ہم اپنی انقلاب پندی کو ایک نرم رو آزاد خیالی میں ڈھال لیتے ہیں۔ انقلاب پندی دولت کے حصول سے دھیمی پڑ جاتی ہے۔ جول ہی ہم ماحول کو اپنے لیے سازگار بنالیں 'ہم کی بنیادی تبدیلی سے خوفردہ رہے گئے ہیں کہ دنیا ساکن ہو جائے اور زندگی کا بماؤرک جائے۔ ہیں کہ دنیا ساکن ہو جائے اور زندگی کا بماؤرک جائے۔ کہولت میں قدامت پندی کی ایک اور وجہ ذبانت ہے۔ ہم اس عمر میں اداروں کی پیچیدگ اور آرزدگی خامیوں سے آگاہ ہو جاتے ہیں۔ تھکا ماندہ انسان اخلاقی نقطۂ نظر سے بے داغ شخصیت کا حال ہو تا ہے۔ ہم پہلے تو تھنتی ہوئی قوت کو محموس نہیں کرتے 'چرمایوس ہو کراسے شلیم کرلیے گیا۔ ہم پہلے تو تھنتی ہوئی قوت کو محموس نہیں کرتے 'چرمایوس ہو کراسے شلیم کرلیے ہیں۔ ہم پہلے موت کا خیال ہی نہیں کرتے تھے اور کرتے بھی تھے تو محض علمی نقطۂ نظر ہے 'لیک اب موت قریب اور اٹل نظر آتی ہے۔ ہم کام 'مسلسل کام اور جوانوں کی صحبت میں پچھ وقت کے اور کرتے ہی تھے تو محض علمی نقطۂ نظر ہے 'لیک ہوت میں پچھ وقت کے اور کرتے ہی تھے تو محض علمی نقطۂ نظر ہے 'لیک ہوت میں پچھ وقت کے اور کرتے ہی تھے تو محض علمی نقطۂ نظر ہوت کے وقت کے اب موت قریب اور اٹل نظر آتی ہے۔ ہم کام 'مسلسل کام اور جوانوں کی صحبت میں پچھ وقت کے اب موت قریب اور اٹل نظر آتی ہے۔ ہم کام 'مسلسل کام اور جوانوں کی صحبت میں پچھ وقت کے اب موت شور ہو تو ہو ہوں کیا گھوں کیا کہ موت میں پچھ وقت کے دوت کے دوت کے دور کرتے ہی تھے تو محس کی موت میں پچھ وقت کے دوت کی دوت کی دوت کی دو دوت کے دوت کے

لے اس المناک حقیقت کو فراموش کردیتے ہیں۔
کمولت کام اور تولید میں تسکین حاصل کرتی ہے۔ جوانی کی آرند کمیں جب نشگ کے
مرکزی ایام کے محل اور احتیاط کے زیر اثر آتی ہیں تو دہ کیے ہوئے کاموں کی طرف حوجہ ہوتی
ہیں اور تسخیرعالم کے خوابوں سے گریز کرتی ہیں۔

شباب کا کام یہ ہے کہ وہ مزید تنجر کا تات کے لیے نئے نے خیال پیدا کرے۔ پیری کا یہ کام ہے کہ وہ اس خیال کی قوت کو آزمانے کے لیے اس کی خالفت کرے اور کھولت کا یہ وکلیفہ ہے کہ اس خیال کو قابل عمل بنانے کے لیے اس جی قطع و برید کرے۔ جوانی تجویز کرتی ہے ، بردھایا خالفت کرتا ہے اور کھولت ان دونوں کے بین بین فیصلہ کرتی ہے۔ شباب دور ہے انظاب پر حادی ہوتا ہے ، پیری رسم و رواج کے دور میں اور کھولت تھیری دور پر مسلط ہوتی ہے۔ فیطے نے کہا تھا کہ انسان جنگل کی آگ کی ماند ہیں۔ جب وہ بیشم ہو جاتے ہیں تو مفید ہیں جاتے ہیں تو مفید کین جاتے ہیں تو مفید کین جاتے ہیں تو مفید کین جاتے ہیں تو رحوال دھار حرکتیں کرتے ہیں تو ولچپ تو ہوتے ہیں گئین تکلیف دہ اور ہے مود خابت ہوتے ہیں۔

شبب رومانی ہوتا ہے۔ اس پر تخیل اور جذبات حاوی ہوتے ہیں۔ پیری کا کی فدن رکھتی ہے اور صبط و لقم کو پند کرتی ہے۔ کمولت ان دونوں کے درمیان رہ کر رومانی اور کا کی اقدار کو ملا کر انہیں مرکی وجود عطا کرتی ہے۔ ڈے کارٹ کہتا ہے، علم کا اصول واضح قلر ہے۔ جو چیز وضاحت سے جم جمی جائے، وی حقیقت ہے۔ کردار کا بنیادی اصول ہے۔ وضاحت سے آرزد کرنا اس طرح آرزد کی صفحیت اور عزم کے قالب میں ڈھلتی ہیں۔ کمولت ہمیں مراہ ف

کولت کی سب سے بری خوبی ہے کہ وہ ہمیں اعتدال بخش ہے۔ اس می خطرہ ہے کہ ہم "اوسط" انسان نہ بن جائیں۔ سعی و کاوش سے پہلو بچا کر تواتر اور بکسانیت کی زندگی ہر کرنا کس قدر آسان ہے؟ یہ خطرہ ہروقت موجود رہتا ہے اور ہم میں سے اکثر اس کے آگے ہم ایسیار ڈال دیتے ہیں۔ قبلولہ اس کی ابتدا اور علامت ہے، لین ضروری نہیں کہ اعتدال سے اسط درجہ کا انسان پیدا ہو۔ اعتدال ذہن کی طاقت اور عمق کی علامت بھی ہو سکتا ہے۔ نیافے معتدل انسان بیدی کلصتا ہے کہ "توازن اور اعتدال اعلی صفات ہیں جن کے بارے شی جیسا غیر معتدل انسان بھی لکھتا ہے کہ "توازن اور اعتدال اعلی صفات ہیں جن کے بارے شی کہ خیسا کہ نہیں کہنا چاہیے "فظ چند لوگ ہی ان کی طاقت اور اہمیت سے واقف ہیں "۔ ایک خیس کہنا چاہیے "فظ چند لوگ ہی ان کی طاقت اور اہمیت سے واقف ہیں "۔ ایک ان مظروں سے قطع نظر اکثر لوگ کھولت کی ایک اور ہی تصویر چش کرتے ہیں۔ ایک

عام اوھ عرم کا آدی ہے کو ناشتہ پر اخبار پڑھ کر یہوی اور بچوں کو جلدی ہے پیار کر کے وفتر چلا جاتا ہے۔ وفتر میں کیا کرایا کام اے مل جاتا ہے اور وہ گھر پینچنے کے انظار میں وقت گزار ویا ہے۔ شام کو وہ گھر پینچ جاتا ہے اور حیران ہوتا ہے کہ اے واپس لوٹے کی جلدی کیوں تھی؟ بیوی ہے اس کی محبت مرد پڑ جاتی ہے۔ وہ بازار کی حیین و جمیل عورتوں ہے حاتا ہوتا ہے۔ وہ دو ایک مرتبہ بیوی ہے بو وفائی کے گناہ کا بھر مرتکب ہوتا ہے کین گناہ کی بہوتا ہے۔ وہ دو ایک مرتبہ بیوی ہے بو وفائی کے گناہ کا بھر مرتکب ہوتا ہے کین گناہ کی بہوتا ہے۔ بال کو مرتب کرنے کی کو مشش کرتا ہے۔ بال وقت وہ گھر کے باغیچ کی قطع و برید اور آرائش و ترصع میں معروف رہتا ہے۔ تاش اور گولف کھیتا ہے اور شمر کی سیاسی سے مرسری دلچی لیتا ہے۔ یہ دیکھ کر کہ سیاسی میں کوئی ویانت وار مخص دلچی نہیں لیتا ہے۔ یہ دیکھ کر کہ سیاسی میں کوئی اور شاخا کی صحت محسوس کرتا ہے: "میں نے شاری کرئی اور الفاظ کی صحت محسوس کرتا ہے: "میں نے دنیا کے سفر میں ہر حسین اور نادر شے دیکھنے کے بعد الفاظ کی صحت محسوس کرتا ہے: "میں نے فیصلہ کیا کہ میری بیوی بچھ سے بے وفائی کرتی ہے۔ اس شک کے باوجود میں نے میں نے میوس کیا کہ میری بیوی بچھ سے بے وفائی کرتی ہے۔ اس شک کے باوجود میں نے ہود کیا کہ میری بیوی بچھ سے بے وفائی کرتی ہے۔ اس شک کے باوجود میں نے ہود دیکھا کہ زندگی کی تمام کیفیات میں بہترین کیفیت ہے"۔"۔

اس عرصے میں اس کی بیوی نے بھی زندگی سے پچھ سکھ لیا تھا۔ اس نے دیکھا کہ رومان کی گرمی ختم ہو چکی ہے۔ اور وہ محض گھر کا کام کاج کرنے والی بیوی بن گئی ہے۔ وہ سوچتی ہے کہ وہ اس مخص کے لیے اپنے آپ کو حسین و جمیل کیوں بتائے جو اسے محض ایک مفید خادمہ سمجھتا ہے۔ بالا خر وہ گھر کے کام کاج کو ترک کر کے اجتماعی بہود کے کاموں میں مصروف ہو جاتی ہے۔

اور پھروہ ماں بن جاتی ہے۔ وہ اس حادیہ سے خوش بھی ہے اور خوفزدہ بھی۔ وہ محسوس کرتی ہے کہ اب وہ عورت بن گئی ہے ' محض نمائش کا سامان نہیں رہی۔ وہ دعا کرتی ہے کہ لڑکا پیدا ہو ' لیکن جب لڑک پیدا ہو تی ہیں ہوتی ہے تو پچھ عرصہ رونے کے بعد وہ اپی بیٹی کا حسن دکھ کر شدر رہ جاتی ہے۔ وہ اس کے لیے دن رات محنت کرتی ہے اور "خوشی" کی خلاش نہیں کرتی اور اپنے اندر ایک خاص قتم کا سکون اور روشنی محسوس کرتی ہے۔ وہ اپنے شوہر کو بھی مطمئن ویکھتی ہے۔ اس طرح فطرت ہماری بڑی قربانیوں کے عوض ہمیں بھرین خوشیاں عطا کرتی ہے۔

٣- موت

میرے ایک سک ول دوست نے کما ہے: "لوگوں کو این عودج پر پہنچ کر مرجانا

چاہیے لیکن وہ مرتے نہیں' اس لیے بازار میں چلتے پھرتے اکثر شباب اور موت کی لم بھیڑ ہو جاتی ے"۔

بردھاپاکیا ہے؟ بنیادی طور پر یہ جم کی ایک کیفیت ہے۔ جسم کی موج حیات اپنی انتہا پر پہنچ جاتی ہے۔ بردھاپا جسمانی اور زہنی انحطاط کا دور ہے۔ یہ رگوں' فکری پیانوں' خون اور تدبر کے سکڑنے کی حالت ہے۔ ایک انسان اتنا ہی زندہ ہے جتنی کہ اس کی رقیس اور اتنا ہی جوان ہے جتنے اس کے خیالات۔

برمتی ہوئی عمر کے ساتھ سکھنے کی صلاحیت کم ہوتی جاتی ہے۔ دماغ اپنے لیے ایسے ڈھرے بنالیتا ہے' جو نئے اور نادر واقعات کو قبول نہیں کرتے اور حافظہ ناتواں ہو جاتا ہے۔

جس طرح بچے بہت جلدی پھلتا پھولتا ہے' اس طرح بو ڑھا ہر روز زیادہ مرجھا آ رہتا ہے اور جس طرح بچے میں حس کم ہوتی ہے' اس طرح بو ڑھا بھی کم حساس ہو جا آ ہے' حتی کہ اس میں آگی اور شعور بالکل ختم ہو جاتے ہیں آکہ موت اپنا عمل اچھی طرح کر سکے۔ جول جوں حواس مرہم ہڑتے ہیں' توانائی بھی گھٹی رہتی ہے۔ موت کے خوف کے ساتھ آرام اور کون کی خواہش مل جاتی ہے اور اگر انسان نے یہ زندگی بھرپور طریقے سے گزاری ہو تو پھروہ اطمینان سے جان دے دیتا ہے کہ شاید اس زندگی کے ہگامہ میں جھے سے بہتر لوگ میری جگہ الے لیں۔

لین اگر ہے ہنگامہ بھی بھتر نہ ہوا' اگر ہے زندگی اندوہ اور مرگ کے محور کے گرد گھومتی رہی' اگر نے سوار پیدا ہوتے رہے' نئی نئی راہوں کی تغییر کے بعد پھر ایک ہی المناک انجام کا شکار ہوتے رہے' اگر میرے بعد بھی دنیا میں زناکاری' قتل و غارت' اندیشے' فریب اور وہا کیں بھی بدستور جاری رہیں تو موت میں کوئی تسکین کا پہلو نہیں رہتا۔ اگر میرے بعد بھی لوگوں نے وہی غلطیاں کیں' انہی برابوں سے لوگ متاثر ہوئے اور اس طرح دکھ جھیل کر مرگئے تو موت فائے مطلق ہے اور اس لیے مہیب اور خطرناک خلا۔

یہ ہے بردھانے کا المیہ کہ وہ ماضی کو رومانی نظروں سے دیکھ کر مجھی ہمی اس میں اندوہ و
الم کے علاوہ اور کچھ نہیں پا آ۔ زندگی جب ساتھ چھوڑ رہی ہو تو اس کی مرح و ستائش کیو تکر ہو
عتی ہے۔ مرح و ستائش ای صورت میں ممکن ہے کہ ہمیں سے امید ہو کہ ہم اس موت کے
حادثہ کے بعد بھی کسی بہتر حالت میں زندہ رہیں گے۔

یہ عظیم الثان کلیسا' جو دنیا کے ہر گوشے میں موجود ہیں' مایوی کو نظر انداز کر کے دلوں

کو امید کی دعوت دیتے ہیں۔ کیا موت کا مطلب فتا ہے؟ ہمیں معلوم نہیں لیکن جب تک لوگ غمزدہ ہیں' یہ کلیسا قائم رہیں گے۔

لین کیا ہم زندگی کی خاطر ہی نہیں مرتے؟ ہم محض علیحدہ فرد نہیں' ہم زندگی کے سندر کی موجیں ہیں۔ جب ہم اپ آپ کو زندگی کی رو سے الگ سجھتے ہیں تو موت ناقائل برداشت ہو جاتی ہے۔ ہم اس لیے مرتے ہیں کہ زندگی جوان اور توانا رہے۔ اگر ہم ہیشہ زندہ رہتے تو نشودنما ختم ہو جاتی اور نوجوانوں کے لیے اس دنیا میں کوئی جگہ نہ رہتی۔ جذبہ محبت کی بدولت ہم اپنی زندگی دو سرے جسموں کو عطا کرتے ہیں۔ موت سے پہلے زندگی اپ آپ کو بدولت ہم اپنی زندگی دو سرے جسموں کو عطا کرتے ہیں۔ موت سے پہلے زندگی اپ آپ کو بازگی اور بقا بخشی رہتی ہے۔

بردھاپے میں یہ حکمت پیدا ہو سکتی ہے کہ کہ ہم ہر چیز کا دو مری چیزے تعلق دیکھیں اور کل کے نقطۂ نظرے اجزاء کا مشاہرہ کریں۔ یہ شعور موت کو قابل برداشت بتا تا ہے۔ اچھا فلفہ وہی ہے جو زندگی کی اہمیت واضح کر کے موت کو فلست دیتا ہے۔ حکمت میں بتاتی ہے کہ موت جزو کو آتی ہے لیکن زندگی قائم و دائم ہے۔

تین ہزار سال گزرے 'ایک مخص نے سوچا کہ انسان شاید فضاؤں میں پرواز کر سکے۔
اس نے اپنے لیے پر و بال بنائے۔ اس کے بٹے 'آئی کیرلیس نے اس پر و بال کی مدو ہے اڑتا

چاہا تو سندر میں گر پڑا 'لیکن زندگی نے اس خواب کو قائم رکھا۔ لیونارڈو نے پرواز کی ایک کل

ایجاد کرنے کی کوشش کی مگروہ ناکام رہا 'لیکن کئی نسلوں کے بعد انسان فضاؤں میں پرواز کرنے

کے قابل ہوگیا۔ زندگی تین ہزار برس تک ایک ہی مقصد کو حاصل کرنے کی سعی پیم کا نام

ہے۔ وہ بھی ہتھیار نہیں ڈالتی۔ فرد ناکام ہو سکتا ہے لیکن زندگی کی جیت ہوتی ہے۔ فرد مرجاتا

ہے لیکن زندگی طلب اور مجتس جرت اور آرزو میں منہمک رہتی ہے۔

ایک بڑھا آدی بسر مرگ پر پڑا ہے۔ بے بس دوست اور غمزدہ اقارب اس کے پاس بیں۔ کتا خوفاک منظر ہے ہے! یہ گلے سرے گوشت کا ناتواں جم ' پیکے ہوئے گالوں میں یہ بے دندان دبن ' یہ قوت گویائی سے محروم زبان ' یہ بصارت سے محروم آ تکھیں! جوائی اپنی امیدوں اور آزمائٹوں کے بعد ' کمولت اپنی محنت شاقہ اور غم و درد کے بعد اس مقام پر پینجی ہے۔ صحت ' طاقت اور خوش آئند نقابل کا یہ انجام ہوتا تھا۔ یہ بازو جو بھی مردانہ کھیلوں میں پر زور ضریس لگایا کرتے تھے ' اب ناکارہ ہیں! یہ ہے علم ' سائنس اور محکت کی انتا۔ سر برس تک مربس لگایا کرتے تھے ' اب ناکارہ ہیں! یہ ہے علم ' سائنس اور محکت کی انتا۔ سر برس تک اس انسان نے جانفشانی اور عرق ریزی سے علم و فصل حاصل کیا۔ اس کا ذہن ہزاروں تجربات

اور ہزاروں افکار و اعمال کی آماجگاہ تھا۔ حن و غم کی بدولت اس کے دل نے رحم و کرم اور اس کے ذہن نے شعور سیکھا۔ ستر برس میں وہ حیوان سے انسان بنا اور حق کی جنجو اور حسن کی تخلیق کرتا رہا۔ لیکن اب موت آئی ہے۔ موت نے اس کے خون کو سرد' دل کو بند' رماغ کو باش یاش اور حلق کو جارد کر دیا ہے۔ بالا خرجیت موت ہی کی ہوتی ہے۔

باہر کھلی ہوا میں طیور چک رہے ہیں اور مغنی آفآب کی بارگاہ میں گیت گا رہا ہے۔
روشنی میدانوں پر پھیل رہی ہے، غنچ پھوٹ رہے ہیں، پودے آسان کی طرف بڑھ رہے ہیں
اور اشجار میں قوت نمو کار فرما ہے۔ یہ بچ ہیں، ذرا دیکھتے یہ گئے خوش ہیں۔ شبنم آلود گھاس پر
دوڑ رہے ہیں، ہنتے ہیں، شور عیاتے ہیں اور ان تھک کھیل کھیلتے ہیں۔ وہ بھی علم عاصل کریں
گے، بجس سے بہرہ اندوز ہوں گے، محبت کریں گے، تخلیق کریں گے۔ اور غالبا مرنے سے پہلے
زندگی کو پچھ اور زیادہ بہتر بتا دیں گے۔ مرنے سے پہلے وہ اور پچ پیدا کر کے موت کو فریب
دیں گے اور اچھے والدین کی طرح ان بچوں کو اپنے آپ سے زیادہ بہتر انسان بتا میں گے۔ شام
کو باغ میں عاشق و محبوب اسم میر ہیں ہور یہ بھتے ہیں کہ انہیں کوئی نہیں دیکھ رہا۔ ان کی
خاموش بات چیت میں ان کیڑوں کی آوازیں گھل مل رہی ہیں جو اپنے محبوبوں کو بلا رہے ہیں۔
غاموش بات چیت میں ان کیڑوں کی آوازیں گھل مل رہی ہیں جو اپنے محبوبوں کو بلا رہے ہیں۔
ماموش بات چیت میں ان کیڑوں کی آوازیں گھل مل رہی ہیں جو اپنے محبوبوں کو بلا رہے ہیں۔
ماموش بات چیت میں ان کیڑوں کی آوازیں گھل مل رہی ہیں جو اپنے محبوبوں کو بلا رہے ہیں۔
ماموش بات چیت میں ان کیڑوں کی آوازیں گھل مل رہی ہیں جو اپنے محبوبوں کو بلا رہے ہیں۔
ماموش بات چیت میں ان کیڑوں کی آوازیں گھل مل رہی ہیں جو اپنے محبوبوں کو بلا رہے ہیں۔
ماموس اور ہو نؤں میں موجزن ہو تا ہے۔ بالا خرجیت زندگی ہی کی ہوتی ہے۔



# تاریخ اور سیاست پر تخلیقات کی متند کتب

| بیری کمانی                                | جوا ہر لال نہو  | 250 روپ       |
|-------------------------------------------|-----------------|---------------|
| تلاش ہند                                  | جوا ہر لال نہو  | 250 دوپ       |
| ناریخ عالم پر ایک نظر                     | جوا ہر لال نہو  | روپ 160 روپ   |
| ناريخ بنجاب                               | سيد محمر لطيف   | لولي 500 دولي |
| تاريخ لامور                               | سيد مجم لطيف    | 300 روپ       |
| احمد شاه ابدالي                           | كندًا عكمه      | 200 روپ       |
| انسانی تدن کی داستان                      | باری علیگ       | 80 روپ        |
| اسلامی تاریخ و تهذیب                      | باری علیگ       | 70 روپ        |
| تاریخ کیا کمتی ہے                         | ۋاكىر مبارك على | 35 روپے       |
| غلای اور نسل پرستی                        | ۋاكىر مبارك على | 35 روپے       |
| الميه مشرقي بإكستان اور ذوالفقار على بعثو | د یم گویم       | 200 روپ       |
| گوایی                                     | و یم گویر       | 120 روپ       |
| لیبیا سازش کیس                            | افضل توصيف      | 100 روپ       |
| پاکستان برطانوی غلامی سے امریکی غلامی تک  | روش نديم        | 100 روپ       |
| پاکستان قیام اور ابتدائی حالات            | سرى ير كاش      | 70 روپ        |
| היגפיידוט                                 | ول ويورائك      | ₩ 160 روپ     |
|                                           |                 |               |



Shahbaz Kiani

## Get more e-books from www.ketabton.com Ketabton.com: The Digital Library