## افغانستان داتنو گرافۍ په باب يوه پلټنه



مترجم کاندید اکادمیسین محمدانور نومیالی ليكوال هانري والټر بيليو

## افغانستان

## دايتنوكرافۍ په باب يوه پلټنه

ليكوال **هانريوالټر بيليو** 

مترجم **کاندیداکادمیسین محمدانور نومیالی** 

# بسم الله الرحمٰن الرحيم

#### د کتاب ټول چاپي حقوق په خپروونکي اړه لري

- \* دافغانستان دايتنوكرافۍ په باب يوه پلټنه
  - \* ليكوال: هانري والتربيليو
  - \* مترجم: كانديد اكادميسين م. انور نوميالي
  - \* خپروونكى: علامه رشاد خپرندويه ټولنه
    - \* كندهار -افغانستان
    - \* تليفون: ٧٠٠٣٢٦٠١١
    - \* ايميل: mrohyal@yahoo.com
  - \* کمپوز او ډيزاين: روهيال کمپيوټر اداره
    - \* لومړی چاپ: ۱۳۹۰ ش-۲۰۱۱ع
      - \* کچه: ۱۳/۵۰ × ۲۱ سانتي متره
        - \* چاپشمېر: زر ټوکه
          - \* دمخونوشمېر: ۴۸۰
            - \* دخيرونولړ: ۵۰

#### فهركسنيت

| ۵   | د خپروونکي يادښت                           | .1  |  |
|-----|--------------------------------------------|-----|--|
| ٦   | د مترجميادوني                              | .4  |  |
| "   | پەپښتنى ټولنەكى نسبى نومونە                | ٠.٣ |  |
| 41  | مقدماتي څرګندوني                           | .4  |  |
| 79  | مقدمه                                      | ۵.  |  |
| AY  | د افغانستان د ايتنو محرافي پدباب يوه پلتند | ۲.  |  |
| 141 | لومړۍ ستراپي                               | .٧  |  |
| IAY | دوهمه ستراپي                               | ۸.  |  |
| 191 | دريمه ستراپي                               | ٠٩. |  |
| 191 | څلرمه ستراپي                               | .1. |  |
| 197 | پنځمه ستراپي                               | -11 |  |
| 197 | شپږمه ستراپي                               | -17 |  |
| 4-1 | اوومەستراپي                                | .15 |  |
| ٣٤٨ | اتمەستراپى                                 | .14 |  |
| ٣٤٨ | ئهمه ستراپي                                | -10 |  |
| ٣٤٨ | لسمه ستراپي                                | .17 |  |
| 444 | يوولسمه ستراپي                             | .17 |  |
| 274 | دوولسمه ستراپي                             | .14 |  |
|     |                                            |     |  |

| 444 | دىرلسمەستراپى             | .19   |
|-----|---------------------------|-------|
| ٣٨٠ | څورلسمه ستراپي            | . 4 - |
| 414 | پنځلسمه ستراپي            | .11   |
| 414 | شپاړسمه ستراپي            | .77   |
| 417 | اووه لسمه ستراپي          | . ٢٣  |
| 444 | اتلسمه ستراپي             | .74   |
| 441 | نونسمەستراپىي             |       |
| FF. | شلمه ستراپي               | .77   |
| 441 | د افغان د نامه منشاء      | .44   |
| 449 | زمور. نور چاپ سوي کتابونه | . 71  |

### دخپروونكي يادښت

د افغانانو د نسبي اړيكو او ايتنيك پېژندني په باب له ډېره وخته څېړني او پلټني رواني دي، په دغو څېړنو او پلټنو كي د كورنيو څېړونكو تر څنګ بهرني څېړونكي هم لويه ونډه لري. چي له دې جملې څخه يو هم ډاكټر هانري والټر بيليو دئ، چي د خپلي اصلي دندې او رسمي ماموريت تر څنګ ئې د افغانانو د نسب او ايتنيک پېژندني په باب پوره اوږده او د اهميت وړ څېړنه تر سره كړې او په ۱۸۹۱م كال ئې په لندن كي د ختيځ پېژندونكو نړيوال كنفرانس ته وړاندي كړې ده. سره له دې چي ډاكټر بيليو په خپله هم په دې نظر دئ چي د ده پلټنه د ټولو له پاره د منل سو و حقايقو د مجموعي ادعا نه سي كولاى، خو د افغانانو د نسب پېژندني په باب د فقيد بيليو د دغي څېړني لوى ارزښت په دې كي دئى، چي د نورو نسلونو څېړونكو ته ئې د كره او پخو پلټنو له پاره غني لارليكي او مدارك په ميراث پرې ايښي دي.

د کتاب پښتو ترجمه د پښتو تکړه ليکوال آو خواخوږي مترجم ارواښاد استاد محمدانور نوميالي څه باندي شل کاله مخکي کړې ده، چي تر دې مهاله په ليکلې بڼه پرته وه. د ترجمې مسوده د ارواښاد استاد نوميالي د زوم او پښتو پالونکي ډاکټر صاحب شېرحسن حسن له خوا راوسپارل سوه، چي د کمپوز او ډيزاين چاري ئې علامه رشاد خپرندويه ټولني تر سره کړي او د تصحيح او چاپي لګښت خواري ئې هم ښاغلي ډاکټر صاحب شېرحسن حسن پر غاړه اخيستې ده.

موږد والټرييليو دغه څېړندافغاني څېړونکو ته په دې اميد وړاندي کوو، چي د خپل نسب په باب د کورنيو څېړونکو تر څنګ د بهرنيو نظريات هم مطالعه کړي او د علمي حقايقو په روښانه کولو کي سو چه له کوټه څخه بېل کړي، د دې تر څنګ د پښتو د منلي او خواخوږي ليکوال استاد نوميالي اروا ته د مغفرت دوعا کوو او د هغوی د کاله څراغ ډاکټر صاحب حسن ته د اوږده او سوکاله ژوند هيله کوو.

> مطیع الله روهیال د علامه رشاد خپرندویه ټولني مشر

## دمترجم يادوني

پنځلس کاله پخوا مي د پښتني خېلونو او قومونو هغه راز په راز نسبي نومو ته د يوې څېړني په نيت پام راوګرزېدي چي بايد د ژبني او تاريخي قواعدو له مخي د پښتو او پښتنو پر لرغونې تاريخي سابقه باندي يو څه رڼا واچوي. سره له هغه چي په دې ساحه کي ځيني رواجي نسبي شجرې د توالد او تناسل په ذهنيت يا د ټولنيزي درجه بندۍ په نيت يو يا بل وخت ليکلي سوي دي خو ثبوت ئې ما ته ډېر پياوړى نه ښکارېده. ځکه زياتره ئې په سر کي د (قيس) په نامه راپيل کېدې او په دې نامه کي د غټ قاف (ق) موجودیت ما ته داسي څرګندوله چي له پښتو څخه وتلی يو پردی نوم دی. بل دا و چې (قيس) ته د مسلمانېدو په خاطر د عبدالرشيد اسلامي او عربي نوم ورکول کېدی څو د ده او د ده د اولادې سلسله د پوره باور دپاره روښانه اسلامي سابقه پيدا کړي خو دې منطقي تضاد ته د چانه و پام سوى چي تر ده رالاندي سربن، بټن، غرغښت، ماكو، خوګاڼي، اندړ، منګل، کیشانی، جمریانی، میشوانی، بابر، دور او داسی نور په سلهاوو هغه هويتونه راپيدا سوي دي چي يو ئې لا هم د اسلامي يا عربي نفوذ كومه نښه نه لري. دا خبره کېدای سي چي د پښتنو او پښتو خپل ذاتي انکشاف او په هغه کې د کهولونو، خپلونو، تيو، قومونو، قبيلو او ګڼو بېلابېلو لهجو پيدايښت، پرورښت او پايښت يوه داسي څواړخيزه پروسه ګڼله کېږي چي هرومرو د زمانې يوه اوږده دوره ايجابوي او دا نه سي کېدای چي صرف د ديرلسو يا څورلسو پېړيو د لنډي زمانې په دوران کي د ودي دومره زياتي خواوي په موجوده اندازه بشپړېدو ته ورسېږي. له ښه مرغه په دغه واقعيت باندي اوس هغه خلګ لا هم ښه پوهېدای سي چي مذهبي روحيه ئې تر ملي روحيې ډېره غښتلې وي.

د پښتنو په ملي جوړښت کي که قومي نومونه د شمېر له پلوه صرف يو څو محدود نومونه واى او يا ئې سمدم د عملي ژوند په اجتماعي، اقتصادي، کلتوري او سياسي چارو کي اغېزې نه ليده کېداى نو ممکنه وه چي له پامه ولوېږي او څوک سر په ونه ګرزوي. خو څرنګه چي د پښتني ژوند په تانسته کي له ليري او لرغوني زمانې څخه دغه شان هويتونه راپاته او تر اوسه زموږ د روان ژوند حسابونه هم پر کېده نو دا ئې غوښته چي له يوه يا بله پلوه تر کره څېړني او بنيادي پلټني لاندي ونيول سي.

په ۱۹۸۴ م کال کي د لومړي ځل دپاره ما په دې باب يوه لنډه يادونه په خپله هغه ادبي ليکنه کي راوړاندي کړه چي (د پښتو ادبياتو د تاريخ يوه طرحه) مي وبلله او تر دې ګړی ئې لا د چاپ يا خپرېدو مخ نه دی ليدلی. په هر حال هلته مي هغه وخت خپل بيان داسي کښلی دی:

"د پښتنو ايتنيکي مجتمع د يو بشپړ اورګانيزم په توګه تش د منفردو وګړو مجموعه نه ده، بلکي يو اجتماعي – اقتصادي سيسټم دی چي د مادي او معنوي عناصرو له تاريخي ترکيبه څخه د اوږدې زمانې په دوران کي د تشکل او تکامل پر لار باندي منځ ته راغلی دی. د دې اورګانيزم واحدونه وګړي نه دي بلکي لويي لويي قبيلې يا تپې دي چي د هري يوې تشکل او تکامل د خورا ډېر وخت مولود معلومېږي. هره قبيله يأ تپه په خپل ځان کي دننه تر نورو واحدونو پوري ځان رسوي چي هغه خېلونه دي او داخېلونه بيا کهولونو ته تجزيه کېږي او کهولونه بياد کورنۍ تر اقتصادي واحده پوري راکوچني کېږي. د قبيلوهغه راز ګرافيک څېړنه تر بل تر اقتصادي واحده پوري راکوچني کېږي. د قبيلوهغه راز ګرافيک څېړنه پي په سر کي ئې يو جعلي يا حقيقي نوم وټاکل سي او له هغه څخه تر بل نامه پوري يوه ليکه راکش سي او بيا له هغه څخه بل نامه ته ليکه رااوږده

سي او ټوله قبيله د كاغذ پر مخ په يوه ګړي كي ترسيم سي، يوه خوشي بابېز عنعنه ده چي موږ ته تر بيروكراتيكي نسبي شجرې پورته بله كومه علمي نتيجه په لاس نه سي راكولاى. خو كه قبيله يا خېل او يا حتى كهول د ډېرو وګړو يوه داسي مجموعه وګڼو چي په يوه واحده ايتنيكي حوزه كي دننه د ژبي د لهجې، د كلتوري مشخصاتو، ټولنيزو مؤسساتو او داسي نورو مميزاتو له پلوه يو بېل هويت جوړوي نو په دې خبره مو سد رسېږي چي د دې هر راز واحد جوړېده او منځ ته راتله د سلهاوو كلونو د تاريخي ودي شرايط ايجابوي.

د پښتنو پر قبيلوي سازمان باندي تر دې اوسه سم علمي کار نه دی سوی او که دا کار ونه سي نو د وچو کلماتو پر قرينو باندي ئې تاريخي ماهيت نه سو ښوولای.

د پښتني اورګانيزم د قبيلوي واحدونو نومونه چي تر اوسه نه چا راټول کړي دي او نه چا په تاريخي توګه مرتب کړي دي، په عمومي ډول دوه رازه ليده کېږي. يو هغه نومونه دي چي له کلماتو څخه ئې هيڅ تاريخي دلالت نه راوزي لکه کاکړ، منګل، ځاځي، ماکو، اندړ، وردګ او داسي نور. د دغسي نومونو د افادې دپاره ژه د (جامد) اصطلاح ټاکم. بل هغه راز نومونه دي چي د نسبي سلسلې تاريخي دلالت ځني څر ګندېږي لکه محمدزي، عليزي، علي خېل، سليمانخېل، محمدخېل او داسي نور. دغسي نومونه زه د مشتق په نامه سره بولم.

جامد قبيلوي نومونه عموماً ډېر لرغوني ښكاري. د ټولنيزي ژبپوهني له پلوه ئې دليل دا دى چي هيڅ عربي يا اسلامي نښي نه لري. د ټولنپوهني له پلوه ئې دليل دا دى چي هغه وخت له پلوه ئې دليل دا دى چي دا د هغي دورې نسبي نومونه دي چي هغه وخت لا د ميراث موسسه نه ده غښتلې سوې او هيڅ دا اړ تيا نسته چي خلګ د (زي) او (خېل) غوندي مشتقي لاحقې په خپلو نسبي نومو كي زياتي كړي او د پلار د خوا تناسلي رابطه د ميراث په خاطر ژوندۍ وساتي ...".

"په پښتنو کي مشتق قبيلوي نومونه چي کتل کېږي نو يو شمېر ئې څرګند عربي کلمات لري او دا د دې خبري ښکاره دليل دی چي همدا راز واحدونه د پښتنو د مسلمانۍ په دوره کي را پيدا سوي دي. د پښتنو د را وروسته تاريخ په زمانو کي ځيني واړه عشيروي واحدونه په ښکاره توګه د نسلي رابطې پر لار جوړ سوي دي. که يو څو ټيپيک مثالونه ئې وڅېړل سي او تر مقايسې ووزي نو بالکل موږ ته د هغي زمانې يوه اټکلي موده په لاس راکوي چي په څونه وخت کي کهول، يا يوه عشيره او يا يوه قبيله منځ ته راتلای سي. خېل، قبيله او داسي نور ټولنيز واحدونه صرف داسي نه دي راتلای سي. بلکي بشپړي موسسې دي چي هم اجتماعي او هم اقتصادي اړخونه لري او داسي ښکاري چي يو په بل پسې څو پښته تر منځ ئې د اجتماعي لري او داسي ښکاري چي يو په بل پسې څو پښته تر منځ ئې د اجتماعي او هم اقتصادي اړخونه الري او داسي ښکاري چي يو په بل پسې څو پښته تر منځ ئې د اجتماعي او داسي ښکاري چي يو په بل پسې څو پښته تر منځ ئې د اجتماعي اقتصادي ضرورت په اساس تشکل موندلي وي ".

همدغه پورتني مطالب مي د دوهم ځل دپاره په هغه مقاله کي څرګند کړه چي د (آریانا) مجلې د ۱۳٦۴ ش کال په دریمه او څلرمه ګڼه کي (د ټولنیزو واحدونو د پیدایښت او انکشاف تیوري) تر عنوان لاندي خپره سوې ده.

له دغو وختونو راهيسي نو هر كله دا فكر راسره مل و، چي د پښتني قبيلو او خېلو زيات شمېر نومونه چي د ټولنيزو – ژبنيو فوسيلونو په شكل ئې تر نني زمانې پوري ځان را رسولى دى او په ځينو مواردو كي لا د اقتصادي او اجتماعي چارو ژوندي حسابونه هم پر كېږي كېدلاى سي چي د يوه علمي ميتود په رڼا كي د پښتنو د ټولنيز تاريخ د جوړښت دپاره د عيني مداركو په څېر تر استفادې لاندي راسي.

په ۱۹۸۸ م کال کي چي زه د يوه علمي سفر تر پروګرام لاندي د ليننګراد ښار ته راغلی وم نو هلته مي د ختيځ پېژندني په انستيتوت کي له افغان پېژندونکي عالم ولاديمير کوشيف څخه واورېده چي يو انګرېزي

ختيځ پېژندونکي د افغاني اقوامو د نومو د راټولولو په برخه کي کار کړی دى. پر دغه ځاى ما نور ټول كارونه پرېښوول او سمدستي په ډېره تلوسه په دې هڅه کي سوم چي د دغه انګرېز اثر وګورم. ښاغلي ولاديمير چي زما زياته علاقمندي احساس کړه نو په بېړه ئې د ايچ. ډبليو بيليو ليکنه يعني (د افغانستان د ايتنو ګرافۍ په باب يوه پلټنه) ما ته راوسپارله. ژر تر ژره مي هلته په سرسري تو که واړوله، راواړوله او په ځينو ځايو کي ئې ما د خپلي فرضيې هغه نښي هم وليدې چي د پښتني قبيلو او خېلو ځيني نومونه د ماقبل اسلامي زمانې په ليرو دورو کي ريښې لري او په عين زمان کي د پښتون ملت د پراخ ايتنيکي ترکيب او تکوين پر يوه اوږده تاريخي عمليه باندي هم رڼا اچوي. تقريباً په دوه ساعته کي مي دغه ټوله ليکنه سر تر پايه تر نظر وايستله او دې ته ئې نور هم زيات تشويق كړم چي په دغه ساحه کي څېړنه او پلټنه د تاريخي اهميت له پلوه بې ارزښته نه ګڼله کېږي. تر دې لنډي او بېړنۍ کتني وروسته ما وغوښته چي د نوموړي اثر يوه کاپي زما دپاره سرښته سي خو د تخنيکي يا نورو عواملو پر بنا دا نه سوه ممکنه چي يوه نسخه ئې له ځانه سره وطن ته يوسم او هلته ئې په دقيقه توګه تر استفادې او ترجمې لاندي ونيسم. اوس زه په دې خوشحاله يم چي دا ښه کار وسو، ځکه که مي دا ليکنه وطن ته وړې وای او ډېره ځواري مي هم په کښلې وای نو بالآخره به لکه زما نور آثار د جهادي(!) تا ١ اككرو د خيرنو لاسونو په تورو منگلو كي له منحه تللي واي. کله چي وطن ته راستون سوم نو تل په دې هڅه کي وم چي د (بيليو)

کله چي وطن ته راستون سوم نو تل په دې هڅه کي وم چي د (بيليو) بېلابېل آثار ولټوم او تر کتني ئې وباسم. د ده يو شمېر آثار مي په کابل کي وموندل او په زړه پوري مطالب مي په هغو کي ولوستل. په دې لړ کي مي حتى د ده هغه اثر چي د (The Races of Afghanistan) په نامه دى په پښتو باندي واړ اوه او يوه مفصله مقدمه مي هم ور ته وليکله. خو د اقوامو د ايتنوګرافۍ کتاب ئې له ډېرو پوښتنو او ګروېږونو سره زما لاس ته رانغي.

تر هنده مي لاسونه وغزول لاكن نتيجه ئې ورنه كړه. دې ته مي ډېره تلوسه وه چي هغه پيدا كړم او پوره ځان په وپوهوم. په ۱۹۹۰ م كال كي چي ما (د پښتنو د ټولنيز تاريخ مبادي) ليكله نو په يوه ترڅ كي مي د (بيليو) د هغه اثر په باب چي په ليننګراد كي پر پېښ سوم، خپلي څرګندوني داسي كښلي دي:

"له دې څرکه سره نو زما پام دې لوري ته راوګرزېدی چي په يوه مناسب فرصت کي د همدې فرضيې بېلګي د (بيليو) په آثارو کي ولټوم او دغه کرښپل نور هم پسي واخلم. زه په دې باور لرم چي که زموږ څېړونکي له وختي څخه د (بيليو) د پلټني پر لار باندي پېښ سوي وای او له علمي نيوكو او پرمختياوو سره په هغه جهت كي وړاندي تللي واى نو نن به د پښتنو د ټولنيز تاريخ ډېر اړخونه روښانه وای. خو څرنګه چي زموږ قبلي ذهنيتونه تل زموږ د پلټنو مخه نيسي نو ځکه دغه کار تر اوسه پوري د چا له خوانه دی سوی. فکر کوم چي له دې لوري څخه زموږ مخه يو هم هغه تقليد راګرزولې ده چي د مقدسو نسبي شجرو په وچ تکرار مو غاړه ايستلى ده او غونډ ټولنيز اقتصادي فاكتونه مو له ياده وتلي دي. نسب نامې په تيره بيا هغه چي كتبي بڼه لري زياتره ئې د سياسي او اجتماعي اغېزو تر نفوذ لاندي د خواصو د ذهنيت لاس خوړلي وي او تر ډېره ځايه روبنائي تمايلات انعكاسوي. هلته د يوه قوم ټولنيز واحدونه تش د يوې كورنۍ په ساده تناسلي پيوند کي د اصلي يا جعلي نامه د يادولو په وسيله خلاصه کوي. خو په داسي حال کي چي هر خېل، تپه او هره قبيله د زياتو طبيعي، اقتصادي او اجتماعي چارو په حساب د مادي او معنوي کلتور تاريخي مجموعه ګڼله کېږي چي تکوین ئې ارومرو د وخت یوه اوږده دوره غواړي او د تناسلي پيوندونو خورا ډېري کړۍ په ځان راکښېباسي. په دې اساس نو د نسبي شجرو شکلونه که څه هم موږ ته د ډاډ وړ کره معلومات نه راکوي خو د هغو په محتوا کي داسي عيني مدارک موجوديت لري چي د

سالمو منابعو په څېر په روانه ژبه د تاريخي تشکل او تکامل بيان کوي.

د ډاکټربيليو ياد سوى اثر که څه هم بيا زمالاس ته نه دى راغلى چي سم ئې ولولم او يا ئې ترجمه کړم، خو د ده په نورو آثارو کي هم د قومي نومو په باب ځيني داسي يادوني سوي دي چي د ټولنيز تاريخ په برخه کي ئې اهميت روښانه دى. مثلاً "د افغانستان د توکمونو" په اثر کي (چي لوړ يې انګرېزي نوم راغلى دى – نوميالى) د پټهان تر عنوان لاندي يو ځاى دې ټکي ته د لوستونکي پام راګرزوي چي، "نسبي او محلي نومونه د ملي هويتونو داسي بېلګي دي چي پلټونکي ته د نيم هيرو يا جعلي رواياتو په پر تله خورا سمه لارښوونه کولاى سي. "

په دې ترتیب نو په ټولونسبي شجرو کي که شفاهي وي او که کتبي هغه نومونه په تېره بیا چي د فونیم او مورفیم په خصوصیاتو کي د پښتو ژبي پراخه تاریخي زمینه هم انعکاسوي د پښتنو د ټولنیزي سابقې د روښانه کېدو دپاره له شتمنو دلالتونو څخه ډک مستند مدارک ګڼل کېږي".

د خپل دې هدف په تعقیب چي د افغانستان پر توکم پېژندنه او توکم پوهنه باندي د (بېلیو) یاده سوې لیکنه لاس ته راوړم، د علومو د اکاډیمۍ له خوامي د ۱۹۹۱م کال د نومبر د میاشتي په لومړیو ورځو کي دا مجال وموندی چي د هغه وخت شوروي ازبکستان ته په سفر رارهي سم. د تاشکند د علي شېرنوائي په کتابتون کي مي د بېلیو یو بل اثر هم ولوستی. وروسته مي د تاشکند د ختیځ پېژندني د انستیتوپ له لاري په رسمي توګه دااقدام وکړ چي زما د مطلوب اثر مکروفلم یا یوه کاپي له لیننګراده څخه زما د پاره راوغوښتل سي. خو څرنګه چي دا مهال د شوروي نظام د پاشل کېدو په حالت کي و او د جمهوریتونو تر منځ د روابطو پخوانی انسجام مخ پر ویجاړه کېدو روان و، نو دا هڅه مي هم له هیلي سره سم کومي نتیجې ته ونه رسېده.

په دې پسې چي د ۱۹۹۲م کال د اپريل په پنځلسمه نېټه له تاشکنده څخه راوتو ته مجبوره سوم نو له همدې تاريخه د لالهانده ژوند سړو او تودو ته راکښېوتم او مخ د تاجکستان پر لوري د خپل زوم ډاکټر شېر حسن ټاټوبي ته راغلم. دا مهال که هلته په هیواد کي ځورونکي پېښي رواني وي او يا دلته په تاجكستان كي د ناآراميو اور ته لمن وهله كېده خو دغه شان ټولو خواشينوونکو اندېښنو او غمجنو چورتو بيا هم زما له زړه څخه دا هیله نه سوای ایستلای، چي د خپلي ورکي له لټوني څخه لاس واخلم. کله چي ښاغلی شېرحسن زما په دې څو کلنۍ غوښتنه خبر سو نو ئې په جدي توګه اراده وکړه چي د نوموړي اثر يوه کاپي تر ما پوري راورسوي. څو هفتې وروسته ده وغوښته چي ليننګراد ته يو لنډ سفر وکړي، او په دې وخت کي مي د ښاغلي کوشيف په نامه هم يو ليک وروسپاره چي د بېليو د ليکني د کاپي کېدو په صورت کي له ده سره مرسته وکړي. لنډه ئې دا چي د ښاغلي شېرحسن د مالي لګښت او ډېري جدي پاملرني په برکت او هم د کوشيف د زياتي مهربانۍ په وجه د ۱۹۹۲ م کال د جولائي په دوهمه نيمائي کي زه خپلي هيلي ته ورسېدم او ستر کي مي د کتاب په لیدلو روښانه سوې. د همدغو ورځو په جریان کي دې ته تياري نيول كېده چي زما د لور دكتوريس مرغلري او ډاكټر شېرحسن تر منځ د واده مراسم د دوشنبې په ښار کي اجراء سي. خو څرنګه چي دا مهال زما جېب له مادي شتمنۍ څخه تش تور و نو مي ژمنه وکړه چي که زه چيري په دې کار کي بريالي سم چي (د افغانستان د ايتنوګرافۍ په باب پلټنه) پښتو ته راواړوم نو د خپلي ترجمې نسخه به ئې ناوي او زوم ته د واده په مناسبت د اهداء په توګه سوغات کړم. اوس چي له هغه وخته څخه راهيسي تقريباً درې کاله زمانه تېره سوې ده او ترجمه هم دا ده سر ته رسېدلې ده نو يو ځل بيا د زياتي خوښۍ احساس کوم چي خپله ژمنه پر ځای کوم او د اهداء پور له خپلي غاړي څخه اړوم. انصافي خبره دا ده چي

په رشتیا سره دوی د دغي اهداء مستحق هم ګڼم ځکه د پردېسۍ په څپڅپانده او لالهانده شېبو کي یوازي د دوی بشپړي پالني او پوره پاملرني ما ته دا زمینه مساعده ساتله چي دغه ګران کار په آساني پای ته ورسوم. له ټولو څخه مننه.

هغه ګړی چي د کتاب فوټوکاپي زما لاس ته ورسېده نو د ستر ګو د خوږ له امله ډېره راته مشکله وه چي لږ تر لږه ئې تر خپلي ساده کتني لاندي يو ځل وباسم. اما لکه څنګه چي "اهل کتاب" زما د لېونۍ تلوسې اندازه پوره اټکلولای سي نو ما هم د ليدني له ناوړه ستونزو او ممکنو خطرو سره دا پرهېز نه سوای کولای چي له لوستلو څخه ئې ځان راوګرزوم. که ډېر تکليف و او که لږ ، نوموړی اثر مي په دقت تر نظر وايستی او سره له دې چي د يو شمېر پوښتنو د جواب دپاره مي د مراجعې کومو آثارو ته لاس نه رسېدی خو بيا هم په دې ډاډه سوم چي په مطالبو ئې ما پوره ځان و وپوهاوه. د لوستلو په ترڅ کي ئې دونه راته څرګنده سوه چي د ترجمې تر وپوهاوه. د لوستلو په ترڅ کي ئې دونه راته څرګنده سوه چي د ترجمې تر کي مي کورټ زړه ته نه لوېده چي يو وخت به ئې د ترجمې کار هم سر ته ورسوم. په دې اثر کي چي ما يو شمېر ارزښتمني خبري د کره ابتکاري څېړنو د پاره وليدې نو مي تر پخوا لا دې لوري ته ډېره ټينګه توجه راواوښته چي بايد د امکان په صورت کي ئې په ترجمه لاس پوري کړه.

بله پلا نو بیا د دوشنې د ښار ناکراریو زموږ د کورنۍ ټېک هلته ودراوه او دې ته اړ سوو چي د ۱۹۹۲م کال د اکتوبر په دوهمه نیمایي کي له تاوده تاجکستانه څخه د سړې روسیې پر خوا مخ راونیسو. وار دواره مو د لیننګراد په ښار کي واړول. دلته د ۱۹۹۳م کال د اپریل په میاشت کي ما دونه سېک وموندی چي د لومړي ځل دپاره د بېلیو هغه (مقدماتي څر ګندوني) راتر جمه کړم چي تر اصلي لیکني وروسته ئې د یوې خلاصې په توګه په دې منظور لیکلي دي چي د ختیځ پېژندونکو هغي نهمي

نړيوالي کنګرې ته ئې وړاندي کړي چي ټاکلې وه د ۱۸۹۱م کال د سپټمبر په مياشت په لندن کي جوړه سي. په دې پسې مي د ليکني ترجمې ته هغه وخت ادامه ورکړه چي د مسکو اطرافو ته راکډه سوو او د (چيخوف) په لاګر (کمپ) کي مو واړول. د يوه ياداښت له مخي ويلای سم چي د اثر د ترجمې لومړۍ مسوده د ۱۹۹۳م کال د سيپټمبر په ۱۹ نېټه پای ته ورسېده.

له هغي نېټې راهيسي چي د طوفاني ژوند روانو څپو را اخيستی يم نو يوه شېبه مي په کوم ځای کي دا فکر نه دی کړی چي هلته به ښايي يوه ورځ نور هم ټېک سم. که څه هم دا دی په دغه ډول مي دلته، هلته مياشتي او کلونه تېر کړه خو د نن پر ځای مي د سبا د پاته کېدو فکر بېخي له زړه څخه و تلی دی. په دغه وجه نو کله ناکله چي ما ته د بيليو د پلټني په باب کومه خبره په رړه کي راګرزېدلې ده، نو هغه مي يو چيري يا بل چيري په دې نيت باندي ياداښت کړې ده چي ګوندي هغه څوک به استفاده ځني وکړي چي تر ما وروسته ئې زماليکني په لاس کښېوزي.

په دې لړ کي هغه لومړی يادداښت چي د ليننګراد په ښار کي مي وختي ليکلي دي لاندي څر ګندوني لري:

د پښتنو په نسبي شجرو کي د قومي پښو او خېلو نومونه که کله د تاريخي منابعو په څېر تر استفادې لاندي راسي نو هغه وخت د بېليو اثر پېر زيات ارزښت پيدا کولای سي. بېليو چي په خپل څېړنيز کار کي له يوناني، رومي او هندي مدار کو څخه پوره کار اخيستی دی بايد له پامه وانه چول سي. خو دا خبره چي (مخزن افغاني) او (حيات افغاني) هم ده ليدلي او کتلي دي نو د هغو سره د ده د اثر يوه مقايسه ضروري ښکاري. ځکه هغه څر ګندوني چي د دې آثارو تر منځ مشتر کي دي البته د ټولو حواله د منابعو په اعتبار يوه ځای ته رسېږي. د بېليو په پلټنه کي هغه مواد ډېر زيات اهميت لري چي ده د ساحوي څېړني او کتني له لاري راټول کړي

دي. ښايي دغسي مواد يې د نورو آثارو په تناسب هم د کميت او هم د كيفيت له بابته تاريخي ښېګڼي ولري. بېليو چي د (خېل) او (زي) لاحقې له قومي نومو څه د لنډيز په خاطر حذف کړي دي او داسي فکر ئې کړی دي چې ېې له توپيره هر وخت دغو نومو ته ورلوېداي سي، يوه غټه سهوه ده. ځکه د پښتنو په نسبي شجرو کي (موسى ژى)نه سي کېداى چي هغه زموږ له خوښي سره سم (موسى خېل) سي. په پښتني انسابو کي (خېل) او (زی) که څه هم لاحقې دي خو په تاريخي ډول له خاصو او يا خاصو غوندو نومو سره ټينګي تړلي دي چي يو د بل په ځای کي نه سي استعمالېدای. د دې د پاره چې پر دغه اساس يو بل جامع اثر منځ ته راسي نو په کار ده چي (مخزن افغاني)، (حيات افغاني) او د بېليو پلټنه په يوه داسي مجموعه كي توحيد سي چي د نسبي نومو ثابت شكلونه، تلفظونه او نور محلي خصوصيتونه يو دبل په ارتباط كي وښيي. د بېليو هغه څر ګندوني هم خورا په زړه پوري دي چي د پښتونخوا په ساحه کي سربېره پر بومي اقوامو د ځينو پښتني قبيلو نومونه د هندي راجپوت او يوناني بقاياوو په نومو کي لټوي. ما که چیري مجال وموندی نو د یوې دغسي مجموعې په تدوین به لاس يوري كړم".

يو شمېر نور پاشلي يادداښتونه هم غواړم دلته ئې يو په بل پسې د لوستونکو دپاره رادمخه کړم: "د بېليو پلټنه داسي يوه اوډلې چوکاټي ليکنه نه ده چي بېلابېل فصلونه او څرګند عنوانونه د خپلو محتوياتو دپاره ولري. خو د يوه کلي نظر په رڼا کي کېدلای سي چي هغه پر درو متداخلو برخو باندي سره ووېشل سي، په لومړۍ برخه کي د ګڼوافغانستاني، يوناني او هندي اقوامو تر منځ د نومو پيوندونه له يو شمېر روايتي او تاريخي څرګندونو سره يو ځای بيانوي. په دوهمه برخه کي يو په بل پسې د هغو شلو ستراپيانو د هري يوې په حوزه کي د قومو نومونه سره پيوندوي چي د شلو ستراپيانو د هري يوې په حوزه کي د قومو نومونه سره پيوندوي چي د لرغوني آريانا يا دلوی افغانستان په احاطه کي راځي. په دريمه برخه کي د

(افغان) د نامه له څېړني سره خپله پلټنه پای ته رسوي. دا اثر چي په اصل کي يوه څېړنيزه مسوده ده او ليکونکي د ژوند په وروستيو ورځو کي را يو ځای کړې ده نو حتی بيا ئې دا مجال هم نه دی موندلی چي په هغې کي راغلي تكراري مطالب حذف كړي. له ټولو خبرو سره بېليو هغو ټولو احتمالي نيوکو ته متوجه دی چي ښايي د ده په کار کي د نيمګړ تياوو له بابته كوم وخت منحُ ته راسي. اما په عين زمان كي په هغه كشف هم پوره ډاډه دی، چي په دې برخه کي ئې سر ته رسولي دی. دی د خپلو (مقدماتي څر ګندونو) په ترڅ کي يو ځای ليکي، چي وايي: "کله چي مي په همدې موضوع پوري مربوط خپل ياداښتونه وكتل نو راته معلومه سوه چي هغه خورا متفرق او يو د بل سره بېخي بې ارتباطه دي.... اوس وپوهېدم چي له دوی څخه د يوې مستقلي او ميتوديکي څېړني په کار کي چي د دغي سيمي د ايتنوګرانۍ سره اړه ولري يوازي د مرستندويه موادو په څېر استفاده کېدای سي ... زه په دې عقيده يم چي په خپله همدغه پلټنه سره له هغه چي غټي نيمګړ تياوي لري خو لوستونکي ته د قبيلوي نومونو په وسیله د افغانستان د اوسېدونکو په باب لږ تر لږه یو داسي جامع نظر وړاندي کوي چې زماله معلوماتو سره سم دغه کار په پخوا کې هيڅ نه دي سوى او يا خو په هر حال په انگرېزي ژبه کي سر ته نه دى رسېدلى .... د دغو قبيلوي نومو په بيانولو او پيوند ورکولو کي بې له شکه ما ډېري تېروتني کړي دي خو په همدې دليل زما دپاره د خوښۍ فکر دا دی چې د دغه ټاكلي جهت په خوا كي زما جرئتي اقدامات به ښايي نور كسان چي تر ما زيات مهارت ولري دې لوري ته راوبولي، چي خپل پام نوموړي موضوع ته راو کرزوي او رښتيني هويتونه موږ ته راوپېژني". رشتيا خبره هم دا ده چي د مرستندويه موادو له پلوه د بېليو پلټنه ډېره بډايه ده. مثلاً که مو غوښتي وي چي د (سوري)، (ګنډهاري)، (ګاکړ)، (بلوڅ)، (دلازاک)، (چارایماق)، (نورستاني) ولسونو او نورو په باب معلومات راغونډ کړو نو د

هغې په متن کي ډېري څرګندوني لاس ته راځي. حتى د يو شمېر هغو نومو لرغونې سابقه ئې لا هم لټولې ده چي د هزاره ولس بېلابېل خېلونه ورباندي يادېږي. د اوومي ستراپۍ تفصيلي بيان ئې له موږ سره د دې خبري په پخولو کي ډېره مرسته کوي چي د پښتونخوا په غېږ کي د پښتنو د ايتنيکي تکوين لرغوني عناصر هم دلته خپل تاريخي قوام ته رسېدلي دي."

د پلټني د ترجمې په پښتو متن کي ما هر کله د ليکونکي له خوا د (افغان) استعمال سوې کلمه په هم هغه (افغان) سره راوړې ده. خو د ده له خوا د (پټهان)، (پختو)، (پوختو) او له هم دې بابه نور استعمال کړي کلمات ما پرته له داسي ځايو چي د مفهومي ګډوډۍ فکر مي کړی وي او هلته مي د ده له تلفظه سره سم د ختيځي پښتونخوا په لهجه ليکلې وي، نور مي نو زياتره د پښتون، پښتو او همداسي نورو په بڼه ليکلي دي. زما د پاره په هر حال د پختون، پوختون او پښتون يا پختو، پوختو او پښتو درې سره بېلابېل ډولونه د واحد مفهوم واحدي ژبنۍ افادې دي.

څو کاله وړاندی چي ما د بېليو کتابګوټی (د افغانستان توکمونه) په پښتو باندي واړاوه او په هغه کي مي يوه مقاله د افغان او بله د پټهان تر عنوان لاندي په بېله توګه وليده نو د دغو نومو د توپير په باب مي يوه مفصله توجيهي برخه د پښتو سوي نسخې دپاره په خپله مقدمه کي وکښله. ځکه بېليو چي کله په خپلو ځينو آثارو کي د افغان او پټهان نومونه يو له بل څخه بېل راوړي دي نو ځينو وګړو ته ئې داسي ګمان ورپيدا کړی دی چي ده د سياسي مقاصدو د ناوړه نيت په سايقه د پښتانه په يوه ملي وجود کي د وګانګي ايجاد کړې ده او دی د همدغه بېلتون لومړنی تيوريسن دی چي تر ده وروسته نوروهم شخوند ورباندي وهلی دی. خو ما چي د بېليو آثار يو يا بل وخت کټله نو داسي څه په نظر نه راتله چي دغه بد ګېماني د ده په باره کي رشتيا کړي. حتی په ياده سوې مقدمه کي مي د بد ګېماني د ده په باره کي رشتيا کړي. حتی په ياده سوې مقدمه کي مي د

ده له يوې ليکني څخه په خپله د ده له خولې يوه داسي خبره راوړاندي کړه چي دا ولس د افغان او پټهان له دوو نومو سره د ژبنيو او کلتوري مشتر کاتو په وجه يو واحد ملت ګڼل کېږي. پر بېليو باندي د دغه تور پړه اکاډيمسين عبدالشکور رشاد په هغه مقاله کي په خورا شدت اچولې ده چي د (پټهان) تر عنوان لاندي ئې د ۱۳۵۴ ش کال د وږمې د مجلې د کابل د چاپ په دريمه ګڼه کي خپره کړې ده. هلته ئې دغه انګرېز (مستشرق) له ډېره خښمه څخه د (مستشرک) په نامه ښکنځلي دی. تر کومه ځایه چي په دې موضوع کي ما ته خپلي پخوانۍ څرګندوني راپه يادېږي هغه مي په لاندي ډول په ياده سوې مقدمه کي د افغان او پټهان په باب راوړي دي: "څرنګه چي د پښتون مثبت يا منفي نقش د ده فعال موجوديت په سيمه کي راسربېره کړي دي نو همدا زمان نورو ګاونډيو ولسونو چي البته د پښتنو تر منځ ئې ملي مشتر کات په نظر کي نيوله پر دوی ټولو باندي د (اواګنه)، (افغنه)، (افغان)، (سلیماني)، (اوغان)، (اوغو)، (پټهان) او (روهيله) يو شمېر ښه او يا بد ملي نومونه ايښي دي. دا چي د يو قوم تر خپل اصلي نامه هغه نوم ډېر رواج سي چي بل ولس ورباندي ايښي وي، يوه داسي پېښه ده چي د نورو اقوامو په تاريخ کي ئې هم مثالونه تېر سوي دي. د مثال په ډول اینګلس لیکي چي د المانیانو دپاره د (دویچین) د اصلي نامه پر ځای د (جرمني)هغه نوم لومړی جامع تاريخي نوم وګرزېدی چي د سیلتیانو له خوا څخه یر دوی ایښول سوی و (د کورنۍ، خصوصي ملکیت او دولت منشأ - د اینګلس اثر).

د پښتنو دپاره د غير ذاتي يا خارجي نومو په جمله کي (افغان) او (پټهان) هغه خپاره نومونه دي چي د څېړني دپاره له تاريخي پلوه د علمي اهميت په درجه کي راتلای سي. پښتون چي د خپلي پښتونخوا د طبيعي پولو په پراخه ورشو کي د کوچي پوونده ګرۍ او ځائي کرونده ګړی له لاري خپل اوږد پايښت او سوکه انکشاف د زمانې په دورانو کي ساتلی دی

نو له ايتنيکي پلوه ئې د تاريخي انتخاب په حکم يوه خوا له پارسي او بله خواله هندي کلتور سره په ګاونډيتوب کي راغلې ده. ښکاري چي پارسي کلتور دغه ملت له يوه مخه د (افغان) او هندي کلتور بيا يومخيزه د (پټهان) په نامه بللی دی. که د افغان او پټهان دوې کلمې د (پښتون) د كلمي سره په لفظي رابطه كي وكتل سي نو داسي څر ګندېږي چي (افغان) له (پښتون) سره نه د فونيم او نه هم د مورفيم په سطحه کي کومي څرګندي اړيکي لري. خو (پټهان) بيا د (پښتون) سره دونه څرګنده خپلوي ري چي که د چا ماغزه د زړو مناقشو په تعبيرونو او تاويلونو کي ډېر نه وي سرېداله سوي نو په ساده کتنه سره دغه نژدېکت ډېر روښانه ليدلای سي. ځکه د پښتون د کلمې د سر او پای بغونه دواړه د پټهان په لفظ کي پر خپل ځای ژوندي پاته دي او که د پټهان د الف بغ لږ څه د (واو) برغ ته په خوله کي مايل سي نو قرابت ئې ښه ترا ليده کېدای سي. هغه څوک چي په بېلابېلو کلتوري ساحو کي د نومو د بدلون له مثالونو سره آشنا وي نو په آساني دا منلاي سي چي د يوې ژبي د نامه دغونه لږ تبديلي په بله ژبه کي چنداني د تعجب وړ نه ګرزي.

ښکاري چي پښتني پر ګڼې به دخپلي ژبي ذاتي نوم په لومړي سر کي په پارسي کلتور باندي نه وي اورولی او نو ځکه هغه کلتور له خورا وختي څخه دغه ولس د افغان په نامه بللی او پېژندلی دی. پارسي فرهنګ چي د سیمي د ګڼو قومونو په اشتراک کي ئې د لیک سطحي ته ځان وختي رسولی دی نو د کتبي رشد له لاري ئې د (افغان) نوم د (پښتون) ډپاره په يوه لوی جامع تاریخي او ملي نوم باندي اړولی دی. د نړۍ په هر ګوټ کي د (پښتون) پېژندنه زیاتره د (افغان) تر نامه لاندي سر ته رسېدلې ده. د د (پښتون) پېژندنه زیاتره د (افغان) تر نامه لاندي سر ته رسېدلې ده. د کارونه کړي دي نو همدا د افغان کلمه ئې حتی په خپله ژبه کي هم د خپل کارونه کړي دي نو همدا د افغان کلمه ئې حتی په خپله ژبه کي هم د خپل ملت د نامه په توګه د يوې بشپړي افادې دپاره په ورین تندي مغلې ده.

عوام پښتانه هم چي کله ناکله د خارجيانو سره مخامخ کېږي نو د خپلي ژبي پر ځای د هغو سره د پارسي او يا ار دو ژبي زده کړي کلمات رادمخه کوي او ځان د افغان يا پټهان په نامه ورپېژني.

د هندي کلتور په خوا کي بيا داسي څرګندېږي چي د پراخي راشه درشي په ورشو کي د ژبنيو خپلويو، ټولنيزو او سياسي اړيکو او يا داسي نورو وجوهاتو له کبله د (پښتون) کلمه د هنديانو غوږ ته څه ناڅه رسېدلې ده او د ژبني تصرف تر بدلون وروسته د (پټهان) په بڼه ثبت سوې ده. که د خواصو خبره له منځه وباسو نو حتى تر دې را وروسته وختو پوري د لوېديځي پښتونخوا عوام پښتانه چي ځان ئې خارجيانو ته د افغان په ملي نامه معرفي کاوه په دې نه پوهېده چي په يوه بله ساحه کي بيا د دوى ملي نوم پټهان دى. همداسي د ختيځي پښتونخوا عوام پښتانه بيا چي ځان ئې خارجيانو ته د پټهان په ملي نامه معرفي کاوه په دې نه پوهېده چي په يوه بله ساحه کي بيا د دوى ملي بله ساحه کي بيا د دوى ملي نوم پښتانه بيا چي ځان ئې کارجيانو ته د پټهان په ملي نامه معرفي کاوه په دې نه پوهېده چي په يوه بله ساحه کي بيا د دوى ملي نوم افغان دى. دغه ساحوي تقسيم چي د پښتونخوا په لرغوني تاريخ کي کلتوري او سياسي تقسيم هم دى، ځينو پښتونخوا په لرغوني تاريخ کي کلتوري او سياسي تقسيم هم دى، ځينو کسانو د پښتنو د ايتنيکي تقسيم خيال ورباندي کړى دى.

بېليو چي کله د خپلي پلټني د پاى په برخه کي د افغان د نامه منشأ تر څېړني لاندي نيسي نو له وختي څخه لا په دې پوره خبر دى چي دا نوم د افغانستان د ټولو خلکو د پاره په کار اچول کېږي، ځکه دا خبره ئې د ديرلسمي ستراپۍ د بيان د پاى په برخه کي په خپله په ډاګه کړې ده. خو په يو شمېر مواردو کي چي بيا ځينې قبيلې په داسي تعبير څر ګندوي چي دوى نه د افغان، نه پټهان، نه د غلزي او نه د تاجيک په جمله کي شمېرل کېږي نو هلته ښکاري چي د ده په نظر افغان په قبيلوي حساب يوه جلا پښه او يا بېل توکم ګڼل کېږي. د افغان د نامه په باب د بېليو دغه شان پښه او يا بېل توکم ګڼل کېږي. د افغان د نامه په باب د بېليو دغه شان اخيستې وي. دى يو ځاى ليکي، چي: "درانيانو له څر ګندونو څخه ئې

لري چي د افغان کلمه د سليمان د لړۍ د پښتو ويونکو قبيلو يعني په ټيک معنا د پښتنو يا پټهان د پاره په کار واچوي. همدار نګه غلزي په دغه نامه نه يادوي چي هغه په خپله هم رشتياله دې څخه ډډه کوي چي دا نوم د خپل ملي نامه په څېر ومني. دوی همدا شان يو زيات شمېر وړې قبيلې چي نه دي تصنيف سوي لکه برکی، وردک، کورېش او نوري په دې نامه نه بولي ... د افغانستان په لوېديځه برخه کي د پښتو ويونکو قبيلو دا ادعاء چي د افغان لقب يوازي په ځان پوري منحصر بولي يوه بې اهميته خبره نه ده او په روان بيان کي به ئې تر څېړني لاندي ونيسو".

زه (نوميالي) د افغان د کلمې د قبيلوي مفهوم د احتمال په باره کي دونه ويلای سم چي ښايي يو وخت به ئې د کندهار د خلکو تر منځ د ځينو وګړو دپاره خاص استعمال درلوولي وي. ځکه د کندهار په احمدشاهي ښار کي چي ټوله کوڅې ئې د بېلابېلو قبيلو په نومو بلل سوي دي، نو هلته په دريمه ناحيه کي يوه کوڅه تر دې اوسه وخته پوري لا د (افغان پور) په نامه يادېږي. البته په دې څوک نه پوهېږي چي دا په خپل وخت کي کومه قبيله وه او که د کوم سړي خاص نوم و، چي دا کوڅه ورباندي نومېدلې ده. بېليو چي کله خپله پلټنه د افغان د نامه په باره کي يوې نتيجې ته رسولې ده نو داسي نظر ئې ور کړی دی چي دا نوم د قوم، قبيلې يا خېل په توګه د لرغوني آريانا يا لوى افغانستان په ساحه کي چيري نسته او ښايي له ارمينيائي ژبي څخه راوارد سوی وي چي په اصل کي د (غرني) يا (غروال) معنا ورکوي. د بېليو د دغي څېړني نتيجه د ده په خپله خوله داسي څرګنده سوې ده: د (افغان) نوم صرف د غرني معنای ورکوي او دا کلمه ګردسره د يوه ځانته نژادي قوميت دپاره يو ايتنيکي نوم نه دی بلکي د يوې ټاکلي غرنۍ سيمي د اوسېدونکو دياره بېله دې څخه چې ملي يا نژادي خپلوي ئې په نظر کي نيول سوې وي تش يو افادوي نوم دی. دا نو په دغه وروستي مفهوم دی چي د افغانستان د اوسېدونکو دپاره په کار اچول

کېږي ځکه افغانان تر هغه ځایه چي موږ ئې پېژنو په یقیني توګه له زیات شمېر بېلابېلو نژادي قومیتونو څخه جوړ سوي دي. خو افغانان په خپله هره هغه قبیله چي د مورنۍ ژبي په توګه پښتو نه وایي د افغان په څېر نه ګڼي او په دې ډول نو د دې نامه په کارولو کي یو څرګند توپیر په نښه کوي. په افغانستان کي د افغان نوم اصلاً په ځینو هغو قبیلو پوري محدود دی چي د کندهار په ملک کي اوسي او ژبه ئې پښتو ده. خو لکه څنګه چي ئې دمخه بیان تېر سوی دی نوري پوختو – ویونکي قبیلې چي د سلیمان د لړۍ او د هغې د ښاخونو اوسېدونکي دي د پوختون یا پټهان په نامه بلل کېږي. که دا بیان په نورو الفاظو کي وسي نو لوېدیځ افغانستان افغان او ختیځ افغانستان پټهان دی.

بېليو د دې خبري په کولو سره چي افغان د خاصي نژادي ټولۍ ايتنيکي نوم نه دی له هغو ټولو تورونو څخه برائت پيدا کوي چي پر ده باندي ئې پړه اچول سوې ده. د ده له پلټني سره سم دانرم د اتمي ميلادي پېړۍ د سر په کلونو کي د عربو له خوا څخه د تاريخ پر صفحه باندي راڅر ګند سوی دی. په دې ترڅ کي دا هم بايد وويل سي چي د ځينو پوهانو په ګومان د (اپاګا) او (اواګنه) په نومو هغه قوم يا قومونه چي غالباً ئې د هند د نيمي قارې پر شمال لوېديڅه څنډه باندي ژوند کاوه او دغه راز نومونه ئې د شپږمي ميلادي پېړۍ په دوران کي د هندي منجم واراهاميهرا په آثارو کي ياد سوي دي د (افغان) د نامه هغه لومړني څر ګندونکي دی چي په هندي تاريخ کي ثبت سوی دی.

د پښتون، پختون يا پوختون د ملي نامه په مورد کي چي هندي کلتور د پټهان په بڼه اړولی دی همدارنګه د بېليو نظر دا دی چي د خپلي لرغوني ريښې پر بنا په لومړي سر کي د (غرني) يا (غروال) په مفهوم منځ ته راغلي دي. ځکه د ده له بيانه سره سم د لفظي اشتقاق له مخي د پارسي ژبي د (پشته) له کلمې څخه راوتلی دی چي د غونډۍ، شاګۍ او غرګي معنا ورکوي. د پارسي (پشته) چي د پښتو په نرمه لهجه کي (پښته) او په زیږه لهجه کي (پخته) یا (پوخته) تلفظ کېږي د پښتون، پختون یا پوختون لغوي مبدأ ګڼله کېږي. د بېلیو په تحلیل تر میلاد څو پېړۍ دمخه په هغه زمانه کي چي د اوومي ستراپۍ ورشو د پرشیائي نغوذ تر اغېزې لاندي وه نو د دې غرنۍ سیمي قومونه د اوسېدني د موقعیت په خاطر د پشته یا پښته یا پخته او پوخته نامه ته منسوب د پښتون، پختون او یا پوختون په نامه بلل سوي دي. د ده له قوله د دغه اشتقاق مربوط کلمه (پښتونخوا) یا د هندي ژبي په سلیقه (پښتون – کا) (یعني د پښتانه مربوط) د همدې سیمي د افادې دپاره له ډېره وختي څخه رواج درلودی چي تر میلاد څلورنیمي پېړۍ دمخه یې د تلفظ په تعقیب یا تقلید د هیرودوت له خوا څخه د پېتیکایوناتی نوم په لرغوني تاریخ کي ثبت سوی دی".

"بېليو كه څه هم د پښتو ژبي سره پوره آشنا و خو څرنګه چي په انګرېزي كي د څينو خاصو پښتو بغونو دپاره توري نسته نو ځكه ئې هغه د پارسي د ميرزايانو په څېر د خپلي ژبي د تلفظ تابع كړي دي. مثلاً كاكړ ئې په (كاكر)، (اڅكزى) په (اچكزائي)، (ځدراڼ) ئې په (جدراڼ)، (څاځى) ئې په (جاچي) او داسي نور ئې په نورو ليكلي دي. د پښتو ژبي د (څ،ځ، ړ، ږ، ښ) او دا ډول نور خاص برغونه د بېليو د انګرېزي متن په نومو كي نه دي څر ګند سوي. يوازي د (ڼ) دپاره ئې د (mr) يو تورى ايجاد كړى كي نه دي څر ګند سوي. يوازي د (ڼ) دپاره ئې د (nr) يو تورى ايجاد كړى دى. ما په خپله پښتو ترجمه كي زياتره قومي نومونه د ده د انګرېزي د تورو سره سم راوړي ډي. پوازي د (بلوچ) او (بريچ) نومونه مي د (بلوڅ) او (بړېڅ) له پښتو تلفظ سره سم ليكلي دي.

په انګرېزي املاء کي د (gh) او (kh) له ترکیبي تورو سره په ډېرو ستونزو اخته سوی یم، څکه زه په دوه زړه کي وم چي آیا په (غ) او (خ) ئې واړوم او که ئې په (ګه) یا (که) باندي تلفظ کړم. د مثال دپاره د (Baghwan) د کلمې په تلفظ کي دوه ډېر متفاوت امکانات سته چي یو ئې (بګهوان) او بل ئې (باغوان) کېږي. په همدې قياس د (kho) کلمه وبولی چې يو امکان ئې (کهو) او بل ئې له (خو) سره برابرېږي. د انګرېزي ژبي (a) هم په پښتو کي ګڼ شکلونه اخيستلای سي. مثلاً د (sanjar) نوم کېدلای سي چې د (سنجار)، (سانجار)، (سنجر) په ډولو تلفظ سي. کله چې بيا (a) د کلمې په آخر کي وي نو تلفظ يې هم د (آ) او هم د (a) په شان امکان لري. لکه د (simala) لفظ چې هې (سيماله) او هم (سيمالا) ويل کېداي سي. بېليو په خپله ليکنه کي د (آ) لپاره يو خاص انګرېزي توری هم د (a) په بڼه را ايستلي دی. مثلاً د (سالار) کلمه ئې د (sálár) په ډول ليکلې ده. د لنډ (پېښ) دپاره ئې هم د (ü) خاص غوندي توری استعمال کړی دی.

له بلي خوا بيا زه د پښتو د تورو د نيمګړتيا له بابته هم په زيات مشکل اخته سوی يم. ځکه ما ته ئې چل نه راځي چي څرنګه په انګرېزي تورو Lodi او Ludi يا Tori او Turi په داسي ډول په پښتو تورو وليکم چي لوستونکي ئې توپير سره وکړاي سي.

له دې بابه يو لړ نيمګړ تياوي زما د ترجمې په نسخه کي سته چي يو ځاى په يوه او بل ځاى په بل شکل راغلي دي خو ما ئې د توحيد او يا اډيټ دپاره سم مجال نه دى پيدا کړى. سربېره پر دې ما د خپلي ليکني په املاء کي له سيمه ايزي لهجې څخه کار اخيستى دى او د هغو ټکو پالنه مي هم نه ده کړې چي ځينو کسانو په خپل خيال د پښتو ليکني د معياري کېدو ارکان ګڼلى دي.

د لوستونکو تر پام باید دا خبره تېره سي چي د کتاب په متن کي د ځینو لرغونو قبیلو یا قومو نومونه په دوه ډوله مخ ته راځي مثلاً لکه (ماسي) او (ماسیوی) یا (ګنداري) او (ګنداریوي). هغه شکلونه چي د (یوي) شاوندی ولري په اصل کي د جمع د کلمې یوناني اشکال دي، چي بېلیوپه هم هغه لرغوني یوناني طرز باندې لیکلي دي. په دې صورت کې نو یوناني (ماسيوى) د پښتو له ماسيانو او يوناني (ګنداريوى) له پښتو (ګنداريانو) سره سمون خوري. نور نو که چيري د قومي نومو تر منځ ګډوډي وليده سي نو هغه ښايي په اصلي نسخه کي د يو لږ شمېر چاپي غلطيو او يا زما د تلفظي اشتباها تو له در که څخه را پيدا سوي وي".

"له هغي نېټې راهيسي چي د بېليو د پلټني څرک مي د لومړي ځل دپاره په لیننګراد کي وموندی او په دې وپوهېدم چي څه دپاسه یوه پېړۍ پخوا ئې د هغو قومي، قبيلوي او ملي نومو تاريخي اهميت ته په بنيادي توګه پام اړولی دی چي ما ته ئې تش په دې اوسو وختو کي يو پيکه تصور راولاړ سوی و نو د موضوع سره د علاقې د زياتوب پر بنا مي هري خوا ته لاس او پښه وهله چي د دغه ختيځ پېژندونکي آثار او احوال ښه ترا ما ته روښانه سي. د هغي لټوني په سلسله چي د کابل په محدودو شرايطو کي مي سرته ورسوله دونه راته څرګنده سوه، چي تر لسو زيات آثار ئې د افغانستان د سياسي، فرهنګي او ايتنيکي برخو په باره کي ليکلي دي او د خپلو فعالو رسمي ماموريتونو او مسلكي خدمتونو په لنډو فارغه شېبو كي ئې يو کړي لا هم خصوصي او شخصي استراحت نه دي کړي. په دې منظور چې هغه زمانه د انګرېز سياستمداران افغانستان ته د برتانيې د سياسي، اجتماعي، اقتصادي او كلتوري نفوذ له دريحه څخه گوري نو د بېليو نظريه دا ده چي د دې هيواد د خلکو واقعي او هراړخيزه پېژندنه د همدې نفوذ له پوره برياليتوبه سره ډېره مرسته كوي. ځكه دى په خپل هغه اثر كي چي (د افغانستان توکمونه) نومېږي يو ځای وايي چي د يو قوم رشتيانۍ پېژندنه پر هغه قوم باندي د بري نيمه برخه ده.

بېليو چي د خپلي نظريې سره سم د سياسي وظايفو په څنګ کي په واقعي توګه علمي او فرهنګي کارو ته په ډېر جديت ملا تړلې وه، نو د نورو مهمو کارنامو په جمله کي ئې دا اقدام د پوهو پښتنو د ملي دهنيت له دريځه څخه د خورا زياتي ستايني وړ ګڼل کېدای سي، چي د نونسمي

پېړۍ په اويايمو کلونو کي ئې ډېرتانيې د نېکمرغه نفوذ تر سيوري لاندي د پېښور په يوه چاپخانه کي د لومړي ځل دپاره د خوشال خان د دېوان يوه نسخه د عامي استفادې دپاره خپره کړه او له احتمالي ورک کېدو څخه يې وژغورله. سره له هغه چي د يو شمېر آثارو له مخي ئې ما يوه لنډه پېژندنه برابره کړه او د ده د پښتو سوي اثر دپاره مي د مقدمې په مطالبو کي راوسته خو ځيني ټېک تاريخونه هغه وخت له کومي مرجع څخه په لاس رانغله. له ښه مرغه څو مياشتي پخوا د امريکا بغ د پښتو پروګرام په يوه برخه کي د ده يوه لنډه بيوګرافي خپره کړه، چي د اورېدو پر وخت مي ځني ثبت هم کړه. لاندي ټکي چي د دې مستندي بيوګرافۍ يوه برخه څرګندوي د همدې پروګرام له برکته لاس ته راغلي دي:

"هانري بيليو د والټربېليو زوى د ۱۸۳۴ م كال د اكست د مياشتي په دېرشمه نېټه د هند په نصير آباد كي وژېږېدى. پلار ثې د برتانوي هند په لښكرو كي د لوازمو رئيس و. دى په ۱۸۵۷م كال كي د لندن يوه طبي پوهنځي ته شامل سو. تر تحصيلاتو وروسته ئې په ۱۸۵۴م كال د كريميا په محاربه كي خدمت وكړ. بيا د ۱۸۵۵م كال د نومبر په ۱۴ نېټه په بنګال كي د سرطبيب د مرستيال په توګه او تر هغه وروسته په ۱۸۸۱م كال كي د سرطبيب د مرستيال په توګه او تر هغه وروسته په ۱۸۸۱م كال كي په خپله عسكري سرطبيب سو. بېليو د انګرېزانو د هغه سياسي هيئت غړى و، چي په ۱۸۵۷م كال كي كندهار ته راغى. دغه ورځي وې چي په هند كي هغه ښورښ وسو چي د سپاهيانو د بغاوت په نامه يادېږي. وايي چي د كندهار والي غلام حيدرخان له خپل پلار امير دوست محمد خان څخه اجازه وغوښته چي د دغه هيئت درې سره غړي هلته په كندهار كي ووژني. خو دا كار ښكاري په دې سبب ونه سو چي بېليو افغانانو ته د يوه طبيب په توګه ښه خدمتونه كړي وه. زه بايد دلته دا خبره پر زياته كړم چي د كندهار د درې مياشتنۍ استوګني په دغه وخت كي ئې هغه يادداښتونه كښلي دي چي په ۱۸۵۷م كال كي (افغانستان ته د سياسي يادداښتونه كښلي دي چي په دغه وخت كي ئې هغه يادداښتونه كښلي دي چي په دغه وخت كي ئې هغه يادداښتونه كښلي دي چي په دې ۱۸۵۷م كال كي (افغانستان ته د سياسي يادداښتونه كښلي دي چي په دغه وخت كي ئې هغه يادداښتونه كښلي دي چي په دغه وخت كي ئې هغه يادداښتونه كښلي دي چي په دغه دي د كال كي (افغانستان ته د سياسي يادداښتونه كښلي دي چي په دغه وخت كي ئې هغه يادداښتونه كښلي دي چي په ۱۸۵۷م كال كي (افغانستان ته د سياسي

هیئت سفر) تر عنوان لاندي خپور سوی دی. په دې اثر کي د هغي زمانې د کندهار د خلکو او حکومت د ژوند جالب جریانونه ثبت سوي دي.

د شاهي آسيايي ټولني مجلې د ۱۸۹۲م کال د اکتوبر د مياشتي په کڼه کي د بېليو د مړيني په مناسبت د هغه سوانح خپره کړې ده. په دې سوانح کي راغلي دي چي بېليو د پېښور د هستوګني په موده کي پښتنو ته چي هم ئې په ژبه پوهېدی او هم ئې د هغو دودونو او احساس ته درناوی لاره، د يوه طبيب په حيث دونه خدمتونه کړي دي چي له نامه سره ئې هره پښتني کورنۍ آشنا ده. وايي چي د هند برتانوي واکمن په ۱۸۲۹م کال کي بېليو د اميرشېرعلي خان دپاره د پښتو ترجمان په صفت وټاکه. د امير شېرعلي خان د امبالې د کنفرانس په جريانونو کي بېليو سر تر پايه حضور درلودی. د همدې څرګندونو په لړ کي ويل سوي دي چي له امير شېرعلي خان سره د پېژندګلوۍ په وجه بېليو په ۱۸۷۹م کال په کابل کي د انګرېزانو د سياسي نماينده په څېر وټاکل سو. (د افغانستان توکمونه) ئې هم په دغه وخت کي ليکلي دي.

هانري والټر بېليو د ١٨٨٦م د نومبر په مياشت کي متقاعد او د ١٨٩٢م کال د جولائي په شپږويشتمه نېټه د بوکنګهمشاير په فرنهام رايل کي مړ سو. ياد دې ښاد وي.

څه دپاسه يوه پېړۍ وړاندي چي د (مقدماتي څر ګندونو) په ترڅ کي ارواښاد بېليو کومه خبره د خپل علمي او سياسي بصيرت په رڼا کي ډېره وختي درک کړې ده، هغه نن د افغانستان د حاضر وخت په طوفاني پېښو کي په واقعي توګه رشتيا سوې ده څکه ده د خپلو افغاني څېړنو د اهميت په تاثيد کي په ډاډه توګه داسي استدلال کړی دي چي: "ښايي د منځنۍ آسيا په دغه ګوټ کي د سياسي پېښو بهير تر هغه زيات د افغانستان خلکو ته د لوېديڅو ملتونو پام راوګرزوي لکه څونه چي د برتانوي هند له انګرېزانو سره د دوی تېرو جګړو ورته راوګرزاوه".

"تر هغي نېټې راوروسته چي ما د بېليو د (پلټني) د پښتو ترجمې لومړۍ مسوده بشپړه کړه نوځان مي په دې ډاډه ګاڼه چي که له ماڅخه بل چا ته ورپاته سي ښايي چي لږ يا ډېره استفاده به ځني وکړاى سي. خو کله پي مي دا سېک وموندى چي په يوه ترڅ کي د (مقدماتي څرګندونو) برخه ئې يو ځل بيا تر کتني وباسم نو هغه مهال راته څرګنده سوه چي نه يوازي د استفادې دپاره ښه سمه نه ده بلکي هلته مي ځيني تېروتني هم کړي دي چي زما د کار خپلو نيمګړ تياوو ته ئې راپام کړه. خو ما چي په هغه وخت کي دا مجال نه درلودى چي يو وار بيا پر ټوله ترجمه راوګرزم او په ځير ئې تر کتني وباسم نو مي په دې باب يو ياداښت د هغه چا په فکر پرېښووى چي ښايي تر ما وروسته ئې دا ترجمه په لاس کي ولوېږي. په يرېښووى چي ښايي تر ما وروسته ئې دا ترجمه په لاس کي ولوېږي. په عدر غې برخه دوهم وار تر نظر وايسته. دا رامعلومه سوه چي څو ځايه مي د ځيني جزئي تېروتني کړي دي. په دې وجه نو دا نور اثر هم له ما څخه دوهمه کتنه غواړي. که چيري زه په دې وجه نو دا نور اثر هم له ما څخه داهيله کوم چي دا کار وکړي –نوميالي ".

دريمه پلا چي بيا ما د مقدمې د برخي دوهمه مسوده ليکله نو بيا هم راته څر ګنده سوه چي تېروتني راڅخه پاته سوي دي او په دې ډول ښو ما دا ومنله چي هر څو ځله چي پر راوګرزم نو هغونه پلاوي به زه دې ته اړېږم چي لاس پکښي ووهم.

بيانو د يوه اوږده ځنډ دوره راغله او تر هغه وروسته چي د مسکو په يوه روغتون کي زما کينه ستر که هم د عملياتو په برکت د کتني او ليدني دپاره لږ څه مساعده سوه نو مي هم هلته دونه سېک په څان کي وليدی چي د خپلي ترجمې سره په ارتباط کي يوه مستقله غوندي مقاله وليکم. تر دې مهاله لا ما فکر نه کاوه چي ښايي ټوله ترجمه به يو ځل بيا وکتلای سم او دوهمه مسوده به ئې تهيه کړم. خو د وخت له تېرېدو سره يو ځل بيا چمتو سوم چي له سره تر پايه مي هم وکتله او هم ئې د ځينو ځايو له سمېدو سره دوهمه پاکه مسوده منځ ته راغله. خو د مسودې د بيا لوستلو د پاره مي لا تر اوسه دا مجال نه دی پيدا کړی، چي د ځينو پاته سوو تورو او املائي تېروتنو نيمګړ تياوي سمي کړم. د ترجمې په ځينو توضيحي حاشيو کي ځيني ځايونه ما خپل نوم نوميالی او ځيني ځايونه مترجم ليکلی دی چي په دواړ و صور تو کي زه يم او مسئوليت يې په مااړه لري.

هغه مستقله غوندي مقاله چي (په پښتني ټولنه کي نسبي نومونه) نومېږي او د بېليو د پلټني د ترجمې په باب او هم په دې ساحه کي د لا زيات کار دپاره وړانديزونه لري، غواړم له همدې يادونو سره ئې اوس دلته يو ځاى کړم. نوموړې مقاله که څه هم په دې وجه يوازي د پښتني قومونو نسبي نومو ته متوجه ده، چي د بېليو د پلټني په سل کي نيوي برخه نن د پښتونخوا په اقوامو پوري اړه پيدا کوي، خو د امکان په صورت کي کېدلای سي چي د نورو توکمونو په باب هم د هغې له ميتوده څخه کار واخيستل سي. په هر حال تصادفي خبره هم نه ګڼل کېږي، چي د افعانستان په لرغونې يا وروستنۍ زمانه کي د بشپړ کلاسيک قبيلوي سيسټم تاريخي څر ګندويان يوازي هم هغه کهولونه، خېلونه، تپې، قبيلې او قومونه دي چي په لويه پښتني، پختني، افغاني او يا پټهاني مجتمع کي سره راټول سوي دي.

لکه څنګه چي بېليو د قومو نسبي هويتونه د تاريخي مدار کو په څېر تحليلوي خو موږ دا خبره هم بايد په پام کي ورسره وساتو چي ځيني دغه راز هويتونه د لږيا ډېر وخت لپاره د اجتماعي – اقتصادي واحدونو په څېر هم خپلي دورې يو ځای يا بل ځای تېري کړي دي.

> م. آ. نومیالی (مترجم) مسکو-۱۹۹٦/۲/۹م

### په پښتني ټولنه کي نسبي نومونه

د پښتني ټولني په جوړښت کي نسبي نومونه او د هغو تر منځ پيوندونه د يو سيسټم په توګه د زياتي څېړني وړ دي. دغه نومونه چي که هم په خپله او هم يو د بل په پرتله وکتل سي نو هم له لفظي او هم له تاريخي پلوه د واقعي منابعو په څېر ډېر په ژړه پوري دلالتونه لري. د دوی په هغه لويه شفاهي يا کتبي مجموعه کي چي له هري زمانې راهيسي د ژوندانه د اړتياوو له مخي په کلتوري حساب خوندي ساتل سوې او په اجتماعي حساب حتمي پالل سوې ده، داسي راز په راز کلمات په مخه راځي چي د پلټني او څېړني په علمي کار کي ځې بايد ارومرو بېلابېل ډولونه وپېژندل سي. څونمونې ځې لاندي د مثال په ډول وړاندي کېږي:

۱ - ځيني قومي نومونه داسي ښکاري چي د يوې سيمي يا کوم ولات له نامه څخه راپيدا سوي وي، لکه يو ځای او بل ځای چي څوک هندوستانيان، کشميريان، هراتيان، خوستوال، سواتيان، کندهاريان، کوهستانيان او داسي نور بلل کېږي. دغه شان نومونه که څه هم د ځينو ټوليو دپاره ښايي د استعمال په جريان کي په قومي يا نسبي نومونو اوښتي وي، خو څرنګه چي ليده کېږي زياتره همدغه وګړي خپل نسبي هويتونه په دغسي نومو نه يادوي، بلکي يوازي د دوی ګاونډيانو او يا نورو اقوامو د نسبي يا کلتوري بېلوالي له پلوه په کومه زمانه کي پر دوی باندي ايښي

٢ - يو شمېر نور قومي نومونه بيا هغه وي، چي د يو چا د كسب او كار

په نسبت مَنځته راغلي وي. لکه چچګر، دوبیان، پښان، دلاکان، کلالان، بټیاری، جولا او داسي نور. دا راز حرفوي نومونه د (کاست) په فهرست کي راځي چي په اساسي توګه نسبي حساب نه سي ورباندي کېدلای.

۳ – هغه نومونه چي د ستانه دريځ له پلوه پر چا باندي ايښوول سوي
 وي لکه: صاحبزاده خېل، حضرتان، سيدان (پاچايان)، شيخان، مياګان
 او داسي نور، د پښتني خېلونو په پرتله د اجتماعي – اقتصادي پيوند له
 بابته ډېر قومي خصلت نه لري.

۴ - خو په پښتني انسابو كي په زرهاوو داسي نسلي نومونه لكه خروټي، اندړ، ماكو، تارڼ، تڼي، زموخت، ګوربوز، بابى، ساپى، كاكړ،، بنګښ، كيشاڼى، ميشواڼى، لوڼ، دوړ، خوګياڼى، پوپلزى، اڅكزى، دپتاڼى، جمرياڼى، ګاړى او نور چي ځيني د قبيلو او ځيني د خېلو په سويه د لرغوني تاريخ اجتماعي – اقتصادي خصلتونه تر اوسه لا هم له ځانه سره لري، په دې ارزي چي كلمات ئې له ژبني پلوه او مبادي ئې له تاريخي پلوه د امكان تر حده روښانه سى.

دغه شان نسبي يا نسلي نومونه چي د پښتون پېژندني يوه غټه برخه جوړوي له بېلابېلو خواوو څخه د څېړني دپاره ډېره پراخه ورشو لري. سره له هغه چي له دوی څخه يو شمېر په ليري يا نژدې زمانو کي په يوه يا بل نيت له شفاهي او روايتي حالته څخه په کتبي صورت اوښتي دي خو بياهم دا خبره په ډاډه توګه نه سي ويل کېدای چي چا به د هري سيمي او هري تړي ګرده قومي نومونه له يوه مخه راټول کړي وي.

په هر حال په دغه باب هغه درې موجودي کتبي مجموعې د يوه څېړونکي دپاره خورا زيات مواد لري چي د اوولسمي پېړۍ د دوهمي لسيزي د سر له کلونو راهيسي د (مخزن افغاني) په مغزن اثر راپيل کېږي او ورپسې په (۱۸٦۸م) کال کي د (حيات افغاني) په نامه ليکنه منځته راځي او بيا په ۱۸۹۱م کي د ډاکټر هانري والټر بېليو له خوا دغه لړۍ نوره

هم بشپړېدو ته رسېږي.

د (مخزن افغاني)، (حيات افغاني) او نورو دا شان نسب نامو ليكني د پخوا وختو د هغو عربي شجرو په سبک باندي ليکلي سوي دي چي په سر کي د يوه پلار له نامه څخه د اولادې خپرېده څېړي او داسي فکر کېږي چي تر پايه يوه تناسلي ليکه تعقيبوي. په دوی کي زياتره له يوې خوا د قومونو تر منځ خپل منځي پيوندونه او له بلي خوا د ټولنيزي درجه بندۍ د ټينګېدو احساس له ورايه څخه ښکاري. خو بيا هم هغه يو شمېر نومونه چي دوی ثبت کړي دي د څېړني د کار دپاره له تاریخي ارزښتونو څخه خالينه ګڼل کېږي. د دغه راز شجرو عمومي سبک داسي لیده کېږي، چي پلانۍ قبيله يا پلاني خېل دوه، درې او يا زيات پلاره لري. د قبيلو او خېلو نسبي نومونه داسي فرض سوي دي چي ګويا د هغو واقعي پلرونو خاص نومونه دي چي تر لاندي اولادې ځني رازېږېدلي دي. په دغه جمله کي رشتیا هم په تېره بیا د شجرو د پای په ځینو څانګو کي د وګړو شخصي نومونه هم يو چيري او بل چيري په مخه راځي. لاکن د شجر و سرني نومونه د دې پر ځای چي د پلار په نامه یاد سي ښه دا ده چي (پلرینه) وبلل سي. د (پلريني) ډېره مناسبه او سوچه پښتو کلمه زموږ د جنوبي په لهجه کي عام رواج لري. (پلرينه) هغه ټولۍ افاده کوي ، چي د يوه قومي پلار په نامه کي يو د بل سره نسبي اشتراک لري. د ډېري زياتي پاملرني خبره دا هم ده چي د کندهار په لهجه کي بيا (مورينه) يوه داسي سوچه کلمه ده چي د مور له نامه څخه راوتلې او د (منشأ) يا (مبدأ) له كلماتو سره په افاده كي برابري كوي. په دغه راز كتبي شجرو كي لويه نيمگړ تيا دا ده چي د اجنبي ژبو او يا کلتور تر اغېزې لاندي زياتره قومي نومونه د خپلي اصلي ژبي يعني پښتو له بڼې څخه د فونيم يا مورفيم په سويه وتلي او يا مسخه سوي وي. مثلاً  $(2 c_1)$   $(2 c_2)$   $(2 c_3)$   $(2 c_4)$   $(2 c_4)$   $(2 c_5)$   $(2 c_5)$  (2 cپه (سنجر)، (ساپي) په (صافي)، (ځاځي) په (جاجي)، (اتمان) په

(عثمان) او داسي نور په نورو تبديل سوي وي. يوازي هغه څېړونکي چي د محلي معلوماتو مرسته ورسره ملګرې وي په دې بريالي کېدای سي چي دغه شان اوښتني له نوي سره څخه سمي کړي.

دنسبي شجرو په پرتله د بېليو ليکنه چي (د افغانستان د ايتنو ګرافۍ په باب يوه پلټنه) نومېږي د شجرې پر ځای د انسابو د نومو يوه شتمنه ايتنو ګرافي بلل کېدای سي. په دې ليکنه کي چي د نورو اقوامو په شمول ئې د پښتني ټولني زيات نسبي نومونه راغونډ کړي دي، يو شمېر خاصي ښېګڼي سته، چي د څېړني چاري نوري هم وړاندي بيايي. سره له هغه چي بېليو د (مخزن افغاني) او (حيات افغاني) له آثارو سره آشنا دي، خو کوم کار چي د پښتونخوا په ساحه کي دننه ئې د خپلو ليدنو، کتنو او ګروېرنو پر بنا سر ته رسولي دي داسي ځانګړ تياوي لري چي په دې لاره کي ئې تر نورو کسانو ډېر دمخه کړی دی. د ده د پلټنو په وړاندي مهم ټکی دا دی سره څخه د تاريخي اهميت په ستر ګه ګوري او په خپلو آثارو کي هر چيري يادونه کوي چي دغو نومو ته له رواياتو سره سم د تناسلي هويت له پلوه نه، بلکي له سره څخه د تاريخي اهميت په ستر ګه ګوري او په خپلو آثارو کي هر چيري يادونه کوي چي دغه نومونه ډېر کره منابع دي او د لرغوني زمانې له جيري يادونه کوي چي دغه نومونه ډېر کره منابع دي او د لرغوني زمانې له جرياناتو څخه پوره څرګندوني کولای سي. مثلاً په خپل هغه اثر کي چي د و د افغانستان تو کمونه)نومېږي داسي وايي:

"نسبي او محلي نومونه د ملي هويتونو داسي بېلګي دي، چي پلټونکي
ته د نيم هيرو يا جعلي رواياتو په پر تله خورا سمه لارښوونه کولای سي".
"د افغاني نسب پېژندونکو او تاريخ ليکونکو چټي افسانې په کافي اندازه
بې اساسه دي، خو حقايق په دې افسانو کي په عجيبه توګه تحريف سوي
دي. اما د يوه ځير پلټونکي دپاره دوی خپل ارزښت لري، چي يوې سمي
لاري ته ئې لارښوونه وکړي" (وګورئ: Bellew H. W, The Races of

بېليو تر ميلاد دمخه او وروسته د لرغونو يوناني، رومي او هندي آثارو

پر بنا يو شمېر قومي نومونه موندلي دي، چي په عمومي توګه د پخوانۍ آريانا او په تېره بيا د پښتنو تر منځ له رواجي نومو سره لږ يا ډېر شباهت لري. همدارنګه ئې د هندي سيمي د زيات شمېر قومي نومونو ور ته والی په پښتني نسبي نومونو کي په نښه کړي دي. دی د خپلي تلواري پلټني او بېړنۍ څېړني په وخت کي يوازي په دې بريالی سوی دی چي د نومونو تر منځ لفظي شباهتونه د وړانديز په توګه ژر ژر ياداښت کړي او د کره څېړني پاته برخه يې نورو جدي پلټونکو ته پرېږدي. د بېليو له وختي څخه په دې خبره پوره سد رسېدلی دی او هم ئې دې ټکي ته پام دی، چي د نومونو تر منځ ور ته والی د دې سبب کېږي چي سړی په خپل قضاوت کي زياته اشتباه وکړي. دی په دې هم باوري دی، چي د ده په کار کي دغه شان تېروتني ارومرو موجودي دي. خو له هر څونه ډېرو تېروتنو او زياتو شتباهاتو سره هم د ده په خيال او هم زما په فکر د بېليو په پلټنو کي داسي رښتيني حقايق خاماخا سته چي په ډاډه توګه د لرغوني ايتنيکي ترکيب او قومي تاريخ ټيک حسابونه ورباندي کېدای سي.

ده خپل نوموړی اثر د شجرې په ترتیب نه دی لیکلی، بلکي د هري پلریني، خېل، زي، تپې او یا قبیلې د څانګي تر نامه لاندي چي ئې کوم نسبي نومونه موندلي دي هغه ئې یو په بل پسې د انګرېزي الفباء په ترتیب د بېلابېلو فهرستونو په څېر اوډلي دي. یوه لویه نیمګړتیا یا ګډوډي چي د دې نومونو د ثبت په صورت کي مخي ته راځي، هغه دا ده چي لیکونکي د لنډیز په خاطر له نسبي نومو څخه د (خېل) او (زي) شاوندي غورځولي دي او داسي ګمان یې کړی دی چي دغه شاوندي بې له کومه توپیره د پښتنو د هر نسبي نوم له آخره سره یو ځای کېدای سي. د ده له اټکله سره سم ممکنه ده چي (الي خېل) او (موساخېل) کټ مټ په (الیزي) او (موسازي) باندي واوړي او دواړه ډول نومونه واحده قومي ټولۍ افاده کړې.

د خپلي (پلټني) په متن کي يو ځای ليکي: "په دې برخه کي چي دغه کلمات (خېل او زي) د افغاني قبيلو نومونو ته ورلوېږي، د دوی تر منځ کوم توپير زمانه دی په ستر که سوی. ښکاري چي دوی بې له توپيره په کار اچول کېږي او زياتره دواړه د يوې قبيلې نامه ته ورلوېږي لکه (الي خېل)، (اليزی)، (موساخېل)، (موسازی) او داسي نور. ما دغه شاوندي د اختصار په خاطر د افغاني خېلونو او څانګو له نومونو څخه غورځولي دي. " (انګرېزي متن ۲۲ مخ، پښتو ترجمه ۱۰۵ مخ)

د بېليو دې ټکي ته نه دی پام سوی چي دغه راز شاوندي د پښتنو قومي نومو او قبيلوي عنوانو ته زموږ له خوښي سره سم بې له توپيره نه سي ورلوېدای، بلکي دا په تاريخي لحاظ ځيني ټينګ سوي ترکيبونه دي چي د پښتني ايتنوګرافۍ په ساحه کي ځيني سيمه ايزي حدبندۍ هم لري. مثلاً د پښتونخوا په يوه ګوټ کي د (زی) شاوندی او په بل کي د (خېل) شاوندی ډېر په مخه راځي، همدارنګه له ځينو نورو نومو سره بيا په هيڅ وخت کي نه يو ځای کېږي. مثلاً د (سنټيا)، (ګوجن)، (منګل)، (خټک)، (ماموند) او داسي نورو نومو سره کورټ د استعمالېدو رواج نه لري. د بېليو له يوې يادوني څخه څر ګندېږي چي د خپل ګمان همدغي اشتباه ته ئې په يو ځای کې ار څه ورپام سوی هم دی. خو البته ډېر سر ئې نه دی په ګرزولی. مثلاً د خپلي ليکني په تفصيلي مقدمه کي وايي:

ده تل تر (بایزي) په نامه پلرینه چي ما د (بای) په بڼه درج کړې ده تل تر تله یوازي د (بایزي) په شکل لیدل سوې ده او داسي یو مثال هم نه سم ښوولای چي هلته د (بایخېل) په بڼه راغلې وي. البته د دې خبري په هیڅ دلیل هم نه پوهېږم چي ولي ئې د خېل مثال همدارنګه منځته نه دی راغلی. (انګرېزي متن ۲۲ مخ، پښتو ترجمه ۷۷ مخ)

بېليو د نسبي نومو په خپلو فهرستو کي د روايتي شجرو هغه لاندي باندي فولکلوري درجه بندي په پام کي نه ده ساتلې چي زياتره تناسلي غوندي بڼه لري او وګړو ته د نسلي توپيرونو احساس ور کوي.

ما چي د بېليو ياده سوې (پلټنه) يا ليکنه له انګرېزي ژبي څخه پښتو ته را اړولې ده، نو په دې کار کي له يو شمېر ستونزو سره مخامخ سوي يم. لومړی دا چي د انګرېزي الفبأ په تر تیب د ده فهرستونه د پښتو په ترجمه کي لږ څه بې نظمه ښکاري. ځکه هغه نومونه چي د انګرېزي ژبي په (a)، (o), (e) او (u) سره پيل کېږي په پښتو کي ټوله په همزه سره راځي. په پښتو ترجمه کي نو په همزه باندي پيل سوي نومونه د هر فهرست په بېلابېلو برخو کي ليده کېږي. که چيري ما دغه فهرستونه له نوي سره د پښتو د الفباء په ترتيب اوډلي وای، نو په هغو ټولو تشريحاتو کي هم بايد تغيرات راغلي وای، چي تر هر فهرست لاندي د نومو د مباديو په برخه كي څر ګندوني کوي. په هر حال له لوستونکو څخه هیله دا ده چي د پښتو په فهرستونو کي هم بايد د انګرېزي الفباء تر تيب په پام کي ونيسي. دوهم دا چي د زياترو قومي نومو په باره کي د بېليو نظر دا دی، چې د هغو منشأ تر يوناني او هندي ريښو پوري رسېږي. مثلاً د ده له محمانه سره سم د (اساپ)، (جوهیا)، (ایولوی) او (میسوی) لرغوني نسبي نومونه د مسلمانۍ په نوي دوران کي د (يوسف)، (يحيی)، (علي) او (موسی) په بڼه د (يوسفزي)، (يحيى خېل)، (عليزي) او (موسى خېل) په قومي نومو كي ليده كېږي. اوس نو كه زه د پښتو له صوتي حالته سره سم دغه نومونه د (يوسپزي)، (يهياخېل)، (اليزي) او (موساخېل) په څېر وليکم ښايي چي لوستونکو ته ډېر نامانوسه ښکاره سي. خو که ئې د عربي رسم الخط په دود وکاږم نو بيا د دې راز عربي کلماتو له ليدني سره هغه روحيه کمزورې كېږي چي له لرغونو نومو سره پيوند وركول سي. رشتيا هم كه موږ (عیسی) په (ایسا) او (موسی) په (موسا) ولیکو نو ښایي چي په افاده کي ډېره عجيبه راته وايسي. څرنګه چي دغه شان رسم الخط رواج نه دی موندلي، نو که څه هم سل په سل کي د تاريخي حقايقو له روښانه کېدو

سره مرسته کوي اما ښايي د غالب ذهنيت په اثر ئې ځيني کسان له منلو څخه هم ډډه وکړي. په دې کي شک نسته چي زموږ زياتره قومي نومونه د ملايي تاويلاتو او ميرزايي تصرفاتو تر اغېزې لاندي له خپله اصلي حالته څخه لږ يا ډېر بېګانه سوي دي. د مثال دپاره (مسود) په (مسعود)، (امرخېل) په (عمرخېل) او (ساګزی) په (اسحق زی) اوښتي دي. خو په هر حال که دغه راز ټولي ستونزي يا شکمني کلمې يوې خوا ته کښېږدو، نو ييا هم د بېليو په ثبت کړو قومي نومو کي داسي زيات شمېر لفظونه ليده کېږي چي يوناني – هندي يا انډو – اروپايي شکلونه ئې د رواني پښتو له سوچه برغونو سره ډېر ورته ايسي. د دې دپاره چي د پښتني ټولني دغه نسبي نومونه د روانو ژورو تحولاتو تر اغېزې لاندي له نورو ورانېدو څخه وژغورل سي نو په کار ده چي د بېليو د (پلټني) سره يې يو داسي عمومي شهرست ملګري سي چي شفاهي شکلونه ئې په International Phonetic بې په دې بې بې ترتيب يو شمېر ستونونه ولري.

د مثال په توګه:

| English | پەشفاھي پښتو | IPA    | دشجرو په کتابي بڼه | يادوني |
|---------|--------------|--------|--------------------|--------|
| wūrúki  | وړوکی        | WərúkI | وروكي              |        |

دريم دا چي د ځينو قومي او محلي نومونو املاء کي چي کله د بېليو له انګرېزي شکله څخه د پښتو شکل ته رااړول کېږي، هم دا خطر سته چي سړی په خپل انتخاب کي خطاوزي. مثلاً د بېليو په ليکنه کي د (samal) کلمه د پښتو له ليک دوده سره سم د (سامال)، (سامل)، (سمال)، (سمال)، (سمل) څلور احتماله لري چي د يوه يا بل شکل په غوره کېدو کي ئې ښايي سړی اشتباه وکړي. سم شکل ئې يوازي هغه چا ته ورمعلومېدای سي چي د نومو په شفاهي برخه کي وطني خبرتيا ولري. ما په خپله ترجمه کي ځيني نومونه له محلي يا رواجي تلفظه سره سم ليکلي دي خو د ځينو په باره کي

مي له څو شکلونو څخه يو شکل غوره کړی دی. که چيري ما په کوم ځای کي اشتباه کړې وي، نو هغه بايد لوستونکي اصلاح کړي. په ځينو داسي نومو کي لکه (khatri) زه شکمن پاته سوی يم چي آيا په (ختري) او يائې د (کهتري) په املاء باندي وليکم. همدارنګه په جغرافيايي نومو کي چي زما معلومات نيمګړ تياوي لري دا احتمال ارومرو سته چي يو ځای يا بل ځای مي ځيني خطاوي کړي وي.

بېليو چي کله د خېلونو او تپو د نومو تر منځ بشپړ شباهت پيدا کوي نو په ډاډه توګه وايي چي دا هغه پلانی خېل او يا پلانی قبيله ده. خو کله چي بيا پوره ډاډه نه وي نو بيا وايي چي ښايي او يا احتمال لري چي دغه اوسني نامه د هغه پخواني نامه ځای نيولی وي. د ځينو په باره کي بيا داسي وايي چي نه دی پيژندل سوی. له دې خبرې څخه ښکاري چي دی خپلو احتمالي حکموته د پيژندنې په ستر ګه ګوري. ددې دپاره چي د وچ تکرار مخه نيول سوې وي نو په پښتو ترجمه کي داسي بېلابېل عبارتونه چي پلاني په نښه کوي، له پلاني څخه نمايندګي کوي، پلاني تمثيلوي او د پلاني ځای ئې نيولی دی، ټوله د همدې واحدي افادې په څېر تر استعمال لاندي راغلي دي.

په پښتني ټولنه کي نسبي نومونه تر هر څه لومړی د نوموني دسيسټم هغه تاريخي بهير روښانه کوي، چي د مسلمانۍ تر زمانې دمخه او وروسته ئې د پښتنو تر منځ رواج درلوولی دی. کله چي بيا د همدې نومونو ريښې د بېليو له څر ګندونو سره سم د ليرو زمانو په التقايي جرياناتو کي موندل کېږي نو د کره منابعو په څېر د پښتون ملت په ترکيب او تکوين کي د قومي عناصرو پر لرغونې سابقه باندي پوره رڼا اچوي. سربېره پر دې تر نسبي نومو لاندي خېلونه، تپې او قبيلې چي د پښتني ټولني په جوړښت کي نسبي نومو لاندي خېلونه، تې په اصلي (ټيپيک) شکل کي د خپل وخت د داخلي او داسي بشپړ عيار ټولنيز – اقتصادي واحدونه هم څر ګندوي چي د داخلي او

خارجي اړيکو په ټاکلو شبکو کي ئې د پيدايښت، پرورښت او پايښت اوږدې دورې تېري کړي دي. دغه شان هر واحد د پښتونوالي له ملي اشتراکه سره کله ناکله د ژوند په مادي او معنوي خصوصياتو کي ځيني ځانګړ تياوي هم له ځانه سره ساتلي دي. د همدې راز ځانګړ تياوو مثالونه ئې همدا اوس لا يو چيري يا بل چيري د ځينو خېلونو د انډوګامي، ايکسوګامي، د ژبي د لهجې، د کالو د سکښت، د ګېڼو د طرز او د ژوند د ډول په بېلابېلو ساحو کي توجه جلبولای سي. په دې ترتيب نو د پښتو نسبي نومونه د پښتنو د ټولنيز تاريخ په څېړنه کي تر هغه ډېر زيات اهميت لري چي روايتي شجرو يوازي په تناسلي درجه بندۍ پوري محدود کړي

نومیالی د(مونیکي)روغتون، مسکو ۱۹۹۵/٦/۱٦م

## مقدماتي خركندوني

(زما د هغي ليکني دپاره چي «دافغانستان د ايتنو کرافۍ په باب يوه پلټنه» نومېږي)

د ختيځ پېژندونکو په دې نهمه نړيواله کنګره کي چي کله ما ته د غړيتوب بلنه راکول سوه او هم په دغه ترڅ کي د کنګرې د کار د لا زيات پرمختګ دپاره يوه مقاله راڅخه وغوښتل سوه نو ما لومړى بلنه په خوښي سره ومنله. ځکه چي د ختيځ له هري چاري سره ما تل خپله مينه څرګنده کړې ده. لاکن د دوهمي پوښتني په باب سره له دې چي ما ئې د وياړني احساس کاوه، خو بياهم په دوه زړه کي وم. ولي په دې ډاډه نه وم چي زه داسي يو څه سرښته کولاى سم چي د هغو پوهانو د توجه ارزښت به ولري چي د ختيځ په باره کي ئې خپل ټوله ژوند دې ته وقف کړى دى چي پوهنه لاس ته راوړي او ټاکلې ده چي د کنګرې په کار کي به برخه واخلي.

خو تر څه غور وروسته دې ټکي ته ورسېدم چي دغي اوسنۍ موقع د دې دپاره يوه مناسبه زمينه برابره کړې ده چي د هغو متفرقو معلوماتو له مجموعې څخه ځيني لاس ته راغلي نتايج دختيځ پېژندونکو پوهانو پاملرني ته وړاندي کړم، چي د افغانستان په اوسېدونکو پوري اړه لري او ما د خپل هغه اوږده ماموريت په دوره کي راغونډ کړي دي چي د (برتانوي) هند د دغه سرحدي ولايت په دننه او شاوخوا کي مي د ډېر وخت دپاره درلودي. ددغو خبرو وړاندي کېده په تېره بياله دې جهته ډېر

اهمیت لري، چي ښایي د منځنۍ آسیا په دغه ګوټ کي د سیاسي پېښو بهیر تر هغه زیات د افغانستان خلکو ته د لوېدیځو ملتونو پام راوګرزوي لکه څونه چي د برتانوي هند له انګرېزانو سره د دوی تیرو جګړو ورته راوګرزاوه.

نو ځکه د هغي غوښتني په جواب کي چي وړاندي ئې يادونه وسوه ما له ځانه سره دا فيصله وکړه چي د افغانستان د ايتنوګرافۍ په باب يوه مقاله تهيه کړم او په دې توګه د ختيځ پېژندونکو د نهمي نړيوالي کنګرې له کاره سره چي د ۱۸۹۱م کال د سپټمبر په مياشت په لندن کي غونډه كوي، خپله مرسته څر ګنده كړم. خو كله چي مي په همدې موضوع پوري مربوط خپل ياداښتونه وكتل، نو راته معلومه سوه چي هغه خورا متفرق او يو د بل سره بېخي بې ارتباطه دي. ځکه دوی په بېلابېلو وختونو او په بېلابېلو ځايونو کي هغه مهال ما اخيستې وه چي د خپلو مختلفو رسمي وظايفو د څو کلني دورې په جريان کي به کله ناکله وزګاره سوم. اوس وپوهېدم چي له دوی څخه د يوې مستقلي او ميتوديکي څېړني په کار کي چي د دغي سيمي د ايتنوګرافۍ سره اړه ولري يوازي د مرس تندويه موادوپه څېر استفاده کېدای سي. څرنګه چي په دې باب زما ليکلي ياداښتونه او هم زما ليدني او كتني يوه لويه ساحه شاملوي، چي يوې خوا ته د بلخ - تر كستان له هولكي څخه تر بلوجستانه او بلي خوا ته د اباسين له ناوې څخه د پرشيا تر بيديا پوري رسېږي او په همدې ډول د لرغوني آريانا ټوله ورشو کښېباسي نو زما په فکر د دې خبري جرئت کولای سم چي د دغي سيمي د ايتنوګرافۍ په باب يوه پلټنه د هغې د اوسني نامه افغانستان ترعنوان لاندي راولم حكه دافغانستان دكلمي په عام استعمال كي دغه سيمه ټوله افاده كېږي.

د کار له پیله سره ډېر ژر راته څرګنده سوه چي په دغه ساحه کي خو ګڼ شمېر بېلابېل قومونه اوسېږي او پر ته له دې چي د هر يوه د تاريخ،

ژبي، دين او دودونو په باب ځانګړ تياوي په بشپړه توګه بيان سي او د بدني صورت کړه وړه ئې وښوول سي، يوازي د مختلفو قبيلو او خېلونو د تشو نومو يادونه ئې لا تر دې حد اوړي چي د يوې هغسي مقالې په حدودو کي دننه په متراکمه توګه رايوځای سي چي د پوهېدني وړ وي او د کنګرې په وړاندي ولوستل سي. په دې وخت کي يوه بله ستونزه هم راپيدا سوه او هغه دا چي د نوموړو قبيلو بېلابېلي او متعددي ډلي په کوم ترتيب بايد تر بحث لاندي ونيول سي. تر دغو شرايطو لاندي نو ما ته دا فكر راغى، چي د کار دپاره د وخت د کموالي په سبب به ډېر ښه پلان دا وي چي زه خپله دنده يوازي د هغه ګڼ شمېر قبيلو د نومونو په ساده يادونه پوري محدوده کړم چي اوس په افغانستان کي مونده کېږي او هم تر کومه ځايه چي کولای سم د هویت له مخي ئې د هغو قومونو او قبیلو څرګندونکي وبولم چي لرغونو ليکوالو ئې بيانونه کړي دي او ويلي ئې دي چي پخوا کټ مټ په همدې سيمه کي اوسېده، چي نن د افغانستان په دغه اوسني جغرافيايي نامه سره بلل کېږي. خو داچي په کوم ترتیب د دوی په باره کي ورغېږم نو زما په فكر مي ډېره مناسبه و كڼله چي د خپل لارښود په څېر له هغه مستند اثر څخه کار واخلم چي د همدې موضوع په برخه کي موجود دی او په دې ډول نو خپله پلټنه د هغو پرشيائي، ستراپيانو(۱) په اساس تعقيب کړم چي د تاریخ پلار (هیرودوت) ورباندي ږغېدلی دی. له همدغه مدرک څخه لاس ته راغلي معلومات غواړم د وروستۍ زمانې د هغو مشهورو يوناني او رومي ليكوالو له آثارو څخه په راوتلو نتايجو باندي بشپړېدو ته ورسوم چي د لوی سکندر په مشري د (مقدونیانو) تر بري وروسته ئې د آسیا پر دغه ګوټ باندي کښلي دي. د دې دپاره چي له ډېرو تازه معلوماتو او اوسنيو

۱ – Satrapy (په پخوا زمانه کي د هغه اداري واحد نوم و، چي يوه ستراپ به اداره کاوه).

منابعو څخه د زياتي څېړني دپاره يو اساس منځته راسي، غواړم ټولي څرګندوني تر کومه ځايه چي امکان ولري په لنډه توګه ئې يو ځای راغونډي کړم.

ما په اصل کي دغه ياده سوې طريقه د خپل کار دپاره غوره کړې ده او سره له دې چي وخت مي ډېر نه درلودی او هر کله په دې هڅه کي وم چي تر ممکني اندازې له لنډيزه څخه کار واخلم او په خپله ليکنه باندي د لوستونکو د پوهېدو خبره ټينګه په پام کي وساتم خوبيا هم په نتيجه کي دغي پلټني د يوه واړه کتابګوټي شکل واخيستی. په دغه حالت کي چي زه د خپل اثر په نيمګړتياوو هم پوره پوهېږم نو په زړه کي مي شک راوخوځېدی چي آيا دغه شان په بېړه ليکلې او په نيمګړې توګه څېړلې يوه پلټنه به د دې د پاره مناسبه وي چي د هغو پوهانو انتقاد ته وړاندي سي چي ښايي زما د ليکني د لوستلو تکليف پر ځان باندي ومني. لاکن دا شک مي ډېر ژر له زړه څخه وايستي ځکه زه په دې عقيده يم چي په خپله همدغه پلټنه سره له هغه چي غټي نيمګړ تياوي لري، خو لوستونکي ته د قبيلوي نومونو په وسيله د افغانستان د اوسېدونکو په باب لږ تر لږه يو داسي جامع نظر وړاندي کوي چي زما له معلوماتو سره سم دغه کار په پخوا کي هيڅ نه دی سوی او يا خو په هر حال په انګرېزي ژبه کي سر ته نه دى رسېدلى. دغه پلټنه په عين زمان کي د توکم پوهني (ايتنولوجي) څېړونکو ته د يو شمېر خورا لرغونو او په اوس وخت کي نامعلومو قبيلو نومونه وړاندي کوي چي د هغو تاريخ او تېري پخوانۍ پېښي د څېړني دپاره يوه داسي پراخه ساحه برابروي، چي که مهمه ونه ګڼل سي نو په زړه پوري خو ضرور ګڼل کېږي. ځکه له تاريخي واقعاتو يا روايتي پېښو سره د همدې قبيلو د لرغوني پيوند نتيجه وه چي له يوې خوا په هند او له بلي خوا په (آسور<sup>(۱)</sup>) کي هغه خبري منځته راغلي چي زموږ د لرغونو مستندو مدار کو له نېټې څخه د پېړيو پېړيو په فاصله د زمانې په ليري وختو کي پېښي سوي دي.

د دغي طريقې په اساس چي وړاندي بيان سوه ما څپله پلټنه مخ ته بېولې ده او تر دې اضافه چي د ګڼ شمېر هغو قومونو ساده نومونه واخلم چي د تاريخي ثبت له مخي په لرغونې زمانه کي پر دغه سيمه باندي اوسېده چي زموږ پلټنه اړه ورپوري لري، بله کومه هڅه مي نه ده کړې. له دې نومونو سره مي په ترتيب د دوى پاته اوسني څر ګندويان (نمايند ګان) په نامه ښوولي دي. د هغو خېلونو او غټو څانګو يو فهرست مي هم ورسره يو ځای کړی دی، چي هره دغه شان قبيله اوس ورباندي وېشل سوې ده. همدا شان کله چي مي دغه راز خېلونه او څانګي د خپلي مستقلي ځاني كتني او پلتني له مخي د هند، پرشيا يا آسور په شاوخوا كي د لرغونو قبيلو د پاته څرګندويانو په څېر پېژندلي دي نو مي سمدلاسه ورسره ياداښت کړي دي. ما په دې سر نه دی ګرزولی چي آیا دغه ډول پېژندنه تر ما دمخه نوروسر ته رسولې ده، يا خو ترديد سوې ده او يا بېخي د چا ورپام سوى نه دى . د دغو قبيلوي نومو په بيانولو او پيوند ور کولو کي بې له شکه ما ډېري تېروتني کړي دي خو په هم دې دليل زما دپاره د خوښۍ فکر دا دی چي د دغه ټاکلي جهت په خوا کي زما جرئتي اقدامات به ښايي نور کسان چي تر ما زيات مهارت ولري دې لوري ته راولي چي خپل پام نوموړي موضوع ته راو ګرزوي او رښتيني هويتونه موږ ته راوپېژني.

دا پلټنه لکه وړاندي چي ئې يادونه وسوه د هيرودوت په هغه بيان سره راپيل کېږي، چي د پرشيائي امپراتورۍ دننه ئې د هغو قومونو په باب ليکلي دي چي د ده په زمانه کي هلته مېشته وه. کومه سيمه چي اوس زموږ تر نظر لاندي ده، هغې د نوموړي امپراتورۍ ختيځه برخه جوړوله. پرته له دې چي په تصادفي توګه د ځينو خورالرغونو قومونوبقايانن ورځ د بېلابېلو کوښه ځايونو په اوسنيو خېلونو او قبيلو کي وپېژندل سي، نور نو زموږ پلټنه په هيڅ ډول له هغو قومونو سره اړهنه لري چي تر هيرودوت ډېر پخوا ئې په يوه خورا ليري زمانه كي دغه سيمه اشغال كړې وه. آن كه چيري د تصادف له مخي دغسي بيان هم مخ ته راسي نو هلته تر ممكني اندازې له لنډيزه څخه کار اخيستل سوی دی. ځکه د هغو زياتو قبيلو تفصيلي بيان چي اوس په افغانستان کي مونده کېږي او ددوی نومونه د (رامايانا<sup>(۱)</sup>) او (مهابارت<sup>(۱)</sup>) په متونو يا د (راجاتارينګيني<sup>(۳)</sup>) په ثبت سوي مدار كو كي څر ګندېږي، كه څه هم خورا جذابه لټونه ده، لاكن زه ورځني تېر سوی يم. ځکه د لګيا کېدو په صورت کي به ئې زه د خپلي دندې له هغو حدودو څخه ډېر ليري کړی وای چي ما ئې د دې پلټني په سر کي ژمنه کړې وه. دا موضوع د زياتي علاقې وړ ده او دې ته انتظار لري چي د يوه داسي ختيځ پېژندونکي له خوا وڅېړله سي چي د هند له لرغوني تاريخ سره آشنا وي او په دې لړ کي د دغه هيواد هغه اړيکي ورته معلوم وي، چي يوې خوا ته ئې د مصر او آسور او بلي خوا ته ئې د (برما) په شمول له (تارتاري<sup>(۴)</sup>) او (تبت) سره درلودل. د (برما) په وروستۍ برخه او (مانيپور) کي کټ مټ په داسي نومونو قبيلې په مخه راځي لکه څنګه چي

Ramayana - 1

Mahabharat - Y

مهابارت يا په بل تلفظ مهابهاراتا يوه ستره هندي حماسه ده چي د سانسكريت په ژبه د وه سوه كاله تر ميلاد وړاندې ليكلې سوې ده. راما يانا هم د يوې بلې هندي حماسي نوم دى چي تر مهابهاراتا وروسته په سانسكريت ليكلې سوې ده. (مترجم)

Rajataringini - "

Tartary - "

د اباسين په غرنيو سرحدي لړيو کي د (خاچين)، (کوکي)، (خاکي) (په برما کي خاکين) او داسي نورو په نامه يادېږي. ځکه د (رامايانا) په (شلوکا<sup>(۱)</sup>) او (مهابارت) کي دا ډول زيات مهم تاريخي حقايق موجود دي، چي وايي په لرغونې زمانه کي د دغو يادو سوو ځايونو له هر يوه څخه د هند د قارې د نيولو دپاره تېري کوونکي راغلي او دلته ئې مېني کړي دي. دا راز حقايق ټوله د ملايي غوندي عباراتو تر پوښ لاندي د برهمن له خوا دا راز حقايق ټوله د ملايي غوندي عباراتو تر پوښ لاندي د برهمن له خوا دقيقه طريقه، د بيان په يو خاص نزاکت او د تفصيل په ځانګړي کيفيت سر ته رسولې ده چي څرګندوني ئې د هغو سياسي انقلابونو په باب چي د مستند تاريخ تر مدارکو وړاندې د پيړيو په دوران کې د هند پر غوړيدلي مستند تاريخ تر مدارکو وړاندې د پيړيو په دوران کې د هند پر غوړيدلي تير سوي دي، ټوله په يوه رښتيني، د پوهېدنې وړ او احتمالي تاريخ باندي دهر هغه چاله خوا تبديلېدای سي، چي د سانسکريت د لوستلو تکليف پر ځان ومني او ټيک په ټيکه د کناياتو تر نازک او شفاف نقاب لاندي همدغه پټ سوی تاريخ په خپلو ستر مو وويني.

د هغه ځې شمېر قومونو له جملې څخه چي د هيرودوت له خوا ئې نومونه ياد سوي دي او د هغو ټاکلو پرشيائي ستراپيانو د اوسېدونکو په څېر ئې ښوولي دي، چي ساحه ئې د هغې سيمي په حوزه کي شامله وه چي بيا وروسته د آريانا په نامه باندي وپېژندل سوه، تقريباً هر قوم ئې تر دې نن ورځي پوري کټ مټ په هم هغه پخواني نامه د يوې تش په نوم افغاني قبيلې له خوا تمثيلېږي او هم په سرسره په هغه پخواني ټاټوبي کي موقعيت لري، چي د هيرودوت له خوا د هم هغه لرغوني قوم په نامه ښوول سوي دي، چي اوسني وګړي ئې پاته سوې نښې او پائېدلي اخلاف ګڼل کېدای

سي، چي وروستنيو يوناني او رومي ليكوالو په خپل وخت يعني د لومړيو دوو يا درو ميلادي پېړيو په زمانه كي د همدغي سيمي د مختلفو برخو د اوسېدونكو په څېر ياد كړي دي. خو البته دا سيمه د دوى په وخت كي د ولايتونو او ناحيو په داسي جغرافيايي نومونو باندي پېژندل سوي وه چي هيرودوت ته نه وه معلوم. لاكن د دغو موجودو خېلونو او څانګو په منځ كي چي د پورتني بيان سره سم د لرغونو اقوامو په نومونو يادېږي يو ډول داسي نومونه په مخه راځي چي په څرګنده توګه په هغسي بېلابېلو توكمونو او قوميتونو پوري اړه لري چي د ايتنيكي خپلويو مبحث ئې د څېړني دپاره يوه په زړه پوري موضوع جوړوي.

د دغو خېلونو او څانګو له جملې څخه ځيني ئې په تېره بيا هغه چي د اباسين د غرنيو سرحدي لړيو په اوږدو کي پراته دي، د نامه له مخي يو دم پېژندل کېدای سي چي دوی د هغو قومونو له اولادې څخه پاته نمايندګان دي، چي په يوه ليري لرغونې زمانه کي ئې د شمالي هند په دغه برخه او مرکزي آسيا کي ژوند کاوه او بيانونه ئې د سانسکريت په داسي ليکلو آثارو کي راغلي دي لکه (رامايانا)، (مهابهاراتا)، (هاريوانسا<sup>(۱)</sup>)، (ويشنوپورانا<sup>(۲)</sup>) او نور . د نومونو په استناد کېدلای سي چي له يوې خوا د هند د بومي توکمونو سره او له بلي خوا د پخوانيو (سکيتي<sup>(۳)</sup>) مهاجمانو په تېره بيا د (ناګائي توکم<sup>(۱)</sup>) له وګړو سره ار تباط ورکول سي. خو د هيواد په نورو بر خو او خاص بيا په بلوچستان کي يو شمېر قبيلې مونده کېږي چي په نومونو له مخي ئې د لرغوني (آسور) او (بابل) له توکمونو سره خپلوي

Hariyansa-

Vishnu Purána - Y

Skytic -

Naga race - \*

څرګندېږي.

پرته له دوی څخه د دغو لرغونو ستراپيانو په سيمو کي ځيني نوري قبيلې هم مونده کېږي، چي د لوی سکندر تر بري وروسته ئې يوناني ليکوالو يادوني کړي دي او د نومونو ډول ئې له هغو دمخنيو څخه توپير لري . په روښانه توګه له دوی څخه يو شمېر ئې د خپلوۍ له پلوه په (تراکياني(۱)) څانګو اونوري ئې په (سکيتي) څانګو پوري اړه پيدا کولای سي د هيواد د افغاني نسب پېژندونکو له خوا د دې وروستيو قبيلو په جمله کي يو شمېر هغه قبيلې راوستلي سوي دي چي راجپوتي نومونه لري او د (ساکاسکيتي(۱)) له هغو توکمو سره اړه پيدا کولای سي، چي تر وړاندي يادي سوي (ناګاسکيتي) وروسته اما تر هغه (جاتاسکيتي) بيا دمخه هند ته راغله چي (باکتريانا) ئې له يونانيانو څخه ونيوله او تقريباً په هم هغه وخت کي هند ته رامات سوه چي د (جاتا) مربوط د قوميانو نوري ډلي ئې لکه (جوتيان(۱))، (ګوتيان(۱)) او (واندالان(۱)) چي زموږ د اباسين د ناوې (جيت(۱))، (جات(۱))) او (واندالان(۱)) سر ورسره خوري، مخ د لوېديځ پر خوااروپا ته ولاړي.

پر دغو قبيلو سربېره ځيني نوري هم سته چي نومونه ئې نه په لرغونو يوناني آثارو او نه هم د سانسکريت په ليکونو کي راغلي دي، بلکي يوازي د

Thrakian(1)

Saka Skythian (\*)

Jutes - (\*)

Goths -(\*)

Vandals-(8)

Jit\_(1)

Ját-(Y)

Mandan-(A)

ځینو یادونه ئې د لومړي ځل دپاره نسبتاً د نژدې زمانو د اسلامي لیکونکو په آثارو کي په مخه راځي خو زیاتره ئې د هیواد د قبیلوي نوموني په اوسني فهرست کي راڅر ګندېږي. په دغه ټل کي د سکندر د یوناني فاتحانو او هم د هغو وروستنیو ترکي او مغلي مهاجمانو نمایندګان راشاملېږي چي عام ډول د (تاتار) په نامه یادېږي. که څه هم په خپله اصلي (تاتار) خو له یوې خورا وختنۍ زمانې سره اړه لري، چي د ترکي توکم د بېلابېلو قبیلو سره یو ځای د (تیتار(۱)) په نامه په (مهابهارات) کي راغلي دي.

دغه لنډه وړاندي سوې طرحه د افغانستان د موجود ولس د تر کيبي جوړښت په باب چې زموږ پلټنه ور ته متوجه ده يوه مفکوره افاده کوي. د دغه جوړښت بېلابېل توکميز عناصر له دې بابته چي کله او تر کومو شرايطو لاندي دوى هغو ځايونو ته راغله چي اوس ئې ځانته ځانته په هم هغه هیواد کي نیولي دي د خاصي څېړني او پلټني دپاره خورا زیات موضوعات وړاندي کوي. په يوه يا دوو مثالو کي ما جرئت کړی دی د ځينو هغو قبيلو د مورينې (مبدأ) په باب څراکندوني وکړم چي حقيقي منشأ ئې پخوا چا ته نه وه معلومه او حتى دې خلكو د هغې په باب كوم محمان نه و کړی. خو دا چي دوی په خپله هم له هغو ټولو ولسونو څخه جلا چي دوی ئى يە منځ كى مېشته وه هر كله خپل نسب يه ټينګه له يوى بېلى سرچينى څخه اعلاماوه، نو دې خبري ضرور سړی دې ټکي ته رساوه چي ښايي دا به د دوی د خپلي مورينې په ارتباط د يوې قبيلوي عنعنې پاته نښه وي. که چيري په پخوا کي خبره دغه راز وه، لکه په غالب احتمال چي هم دغسي ده، نو د غير تناكه مسلمانۍ د برابري او مساوات تر اغېزو لاندي همدا زړه خاطره چې د جهالت په نامه سپکېده او د بربريت په نامه ياديده، ډيره پخوا لا له ياده وتلې ده . اوس نو كه څه هم د يوې بېلي نژادي مورينې په

Tittar-(1)

باب ذهنيت ژوندی پاته دی خو د خلکو په منځ کي کومه افسانه، کومه بولګه او يا کوم روايت چيري نسته، چي له نورو سره ئې د همدې بېلوالي ځای وښيي. څرنګه چي کره معلومات په منځ کي نسته نو دوی زړه نازړه که انکار نه ځني کوی خو په لږ يا ډېره بې تفاوتي هغه چټي افسانې اوري چي مذهبي ملايانو د دوی دپاره جوړي کړي دي او دا افسانې په هغه اندازه له تاريخي مطالبو څخه خالي دي لکه څونه چي په مذهبي څر ګندونو ډکي دي.

کوم ټکي چي همدا اوس د افغانستان د دوو يا درو ټاکلو قبيلو په مورد کي بيان سوه ښايي د همدې هيواد د زاړه تاريخ د زياترو نورو قبيلو په باره کي هم سمدم په کار واچول سي. اسلامي نسب پېژندونکو چي د بېلابېلو پښتني قبيلو د نومونو په تشريح کي ناکاره لغوي توجيهات او چټي افساني را ايستلي دي نو د هغو رواياتو خاطره ئې ډېره ورانه کړې ده چي پخوا ئې د خلګو تر منځ جريان درلودي. خو له ښه مرغه خاص نومونه، په تېره بيا لږ تر لږه د غټو او ښه پېژندل سوو قبيلو دا په نادره توګه دونه مسخه سوي دي چي له پېژندلو وتلي وې. خو البته دا خبره هم زياتره په منځ کي سته چي ځيني وړو خېلونو په دې نيت چي خپل لومړنی قومي نوم ئې پر يوه مخ ورک سي، نو ئې سوچه اسلامي لقبونه د ځان دپاره غوره کړي دي. اما د دوى تر منځ هم حتى كله ناكله زوړ نوم د يوه دوهم قومي نوم په څېر تر اوسه لا پاته دی او يا د ګاونډيو قبيلو له خوا د يوه لرغوني نامه په شان د دوی دپاره استعمالېږي، قبيلوي روايات که څه هم په زياته اندازه د مسلمانۍ تر اغېزو لاندي بېخي ډېر وران سوي دي خو د مباديو په باب بياهم تر دېره ځايه يو ضعيف څرک يا پيکه تصوير په ځان کي ساتي چي د کلاوې سر په لاس راکوي. دانو يو نېکمرغه مجال دی چي کله ناکله څېړونکي په دې باندي بريالي کوي چي يوه اړوګړونګ بيان ته د مستند تاريخ له ثبته سره پيوند ور كړي.

د مثال دپاره په کابل کي يوه قبيله سته چي برکي نومېږي. په افغانستان کي هر چا دا خبره منلې ده چي د دغي قبيلې منشأ له هغو نورو ټولو ولسونو څخه توپير لري چي دا ئې په منځ کي ميشته ده. خو د کوم داسي روايت خبره هم هيچا نه ده ياده کړې چي ووايي دوی په لومړي سر کي له کومه راغلي دي. له دې سره په خپله دوى هم او هم ئې ګاونډياني قبيلې په يوه خوله دا خبره کوي چي دوی د (لوګر) د ناوې په همدې اوسنيو ټاټوبو کي د غزني د سلطان محمود له خوا ځای پر ځای سوي دي. همدا شان په يوه سلا وايي چي دوى نه د افغان او نه هم د پټهان له ذاته څخه دي او نه هم د هغو په نسبي شجرو کي راغلي دي. سربېره پر دې دا هم وايي چي دوى نه ترک دي، نه تاجک دي، نه غلزي دي، نه کرد دي، نه هزاره دي او نه هم مغل دي. رشتياهم په يقيني تواکه د بر کيانو د قبيلوي رواياتو په باره کي هيڅ راز واقعي معلومات نسته او نه هم د دوی د کورني دودونو او رواجونو د ځانګې تياوو په باب چا څه ويلي دي. دوی لکه څنګه چي معلومه ده خپل تر منځ په خبرو کي له يوې خاصي لهجې څخه کار اخلي خو په عادي ډول د هغي سيمي د خلکو په بومي ژبه رغېږي چيري چي دوی هلته اوسي. هغه بر کيان چي د کابل په شاوخوا کي ژوند کوي له پښتو څخه کار اخلي، خو نور بيا چي په کندز او د هندوکش د شمال په تاجكي ولايتونو كي اوسي له پارسي څخه كار اخلي. د دوى د خپلي بركي لهجې په باره کي نور څوک چنداني معلومات نه لري. د دې لهجې د هغو ډېر لږ. شمېر کلماتو له مخي چي تر اوسه لاس ته راغلي دي يوه څرګنده نظريه منحُ ته نه سي راتلاى، كه څه هم احتمال لري چي دقيقه څېړنه به ښايي يو زيات شمېر يوناني عناصر په هغې کي ومومي. برکی يو ښکلی نارينه توكم دى او كړه وړه ئې عموماً تر هغه چا ښكلا لري چي دوى ئې په منځ کي اوسي. دوی کله ناکله بېځي د انګرېزانو په څېر نمايداره وګړي دي او لږ تر لږه ما په خپله د دوی له جملې څخه همدغه راز دوه کسان

ليدلي دي. د افغانانو تر منځ دوى په داسي پوهه او زړه ورتيا شهرت لري چي درجه ئې د خپلو هيوادوالو په منځ كي د دغو صفاتو د عادي معيار تر اندازې ډېره جګه ده. د بار ګزو د واكمني كورنۍ سره د وفادارۍ په خاطر دوى داسي اعتبار ته رسېدلي دي چي په شانداره ډول ئې د وطني ليكوالو په معاصرو آثارو كي بيانونه ثبت سوي دي او پر دغه حقيقت باندي دا خبره هم شاهدي وركوي چي د امير دوست محمد خان له زمانې راهيسي په كابل كي د شاهي ماڼۍ د ساتني دپاره تقريباً يوازي همدوى د ساتندويانو (ګارډ) په څېر چره سوي دي.

بركيان خپلي موروثي محُكي، كلاوي او كلي لري. دوى اساساً په كرهڼه او د پسو په روزنه بوخت دي. كه څه هم زياتره ئې په منظم اردو كي خدمت کوي، خو ځيني ئې بيا د کارواني سوداګرۍ په کاروبار اخته دي. ويل کېږي چي دوى پخوا يوه ډېره غټه او پياوړې قبيله وه چي د هندو کش په شمال کي له کندز او اندراب څخه رانيولې بيا د لوګر تر ناوې او د کابل د سيمي تر بتخاکه او هم د سليمان د لړۍ تر (کانيګروم) پوري ئې سر تر پايه د ملک پراخه خاوره نيولې وه. خو اوس ئې په شمېر کي بېخي ډېر لږوالی راغلی دی او یو ځای بل ځای پاشلي پراته دي. د دوی اصلي ټاټوبی چي د لوګر د برکي په کلاوو کي دی هلته په کرهنه لګیا دي او بل اصلي ټاټوبي ئې چي د خنجان او د کندز د بغلان په علاقو کي واقع دی، هلته د مالدارو په څېر ژوند کوي. دوی د هندوکش د (کاوشان) او د سلیمان د لړۍ د (کانيګروم) په سيمو کي يو لږ شمېر هستوګنځايونه لري. د دوی غونډ شمېر د شلو او دېرشو زرو کورنيو تر منځ اټکل سوی دی چي نيم ئې د هندو کش په جنوب او پاته ئې د هغه په شمال کي اوسېږي. د شمالي بر ځي اساسي مرکز ئې د کندز د بغلان د سيمي هغه کلی دی چي (برکی) نومېږي. ښکاري چي همدا ځای د نړۍ په دې ګوټ کي د دغي قبيلې د هستوګني لومړنی ټاټوبی وي. لکه وړاندي چي یاده سوه دا خبره ویل

کېږي چي دوی (د يوولسمي پېړۍ په سر کي) د سلطان محمود له خوا په لوګر کي ځای پر ځای سوه او کله چي ئې د هندوستان پر لوري د هغه په سوقياتو کي خدمتونه وکړه نو بيا وروسته ئې په (کانيګروم) کي ځيني مځکي دوی ته د انعام په توګه وروبخښلې. د برکيانو منشأ افغانانو ته کورټ نه ده معلومه. ځيني ئې په تاجکو کي شمېري خو ځيني نور ئې بيا کرد ګڼي. برکيان په خپله د ځان دپاره دا غوره بولي چي عرب وګڼل سي خو البته د قريشو له قبيلې څخه. د دې ځايو د زياترو بدوي قبيلو دپاره دغسي يو عنوان د پناه يوه مناسبه چاره ده او کله چي دوی د هغه دين کړۍ ته ورننوزي چي اشرافي روحيه ورکوي نو په خپلو خوارو اړ يکو شرمېږي او د خپلي پخوانۍ مورينې په باب هر څه په خپله خوښه له ياده باسي. وړاندي څر ګندوني هغه څه دي چي موږ ئې د معلوماتو له هغو محلي منابعو څخه زده کوو چي په خپله د خلکو په منځ کي مونده کېدای سي.

خود افغانستان دبرکي قبيلې په باره کي زموږله پراخي پلټني څخه داسي ښکاري چي دوی يوازي او يوازي د هغو يوناني اسيرانو اوسني نمايندګان دي چي د (هيرودوت) له بيانه سره سم تر ميلاد دمخه په شپږمه پېړۍ کي د پرشيا د پاچا (داريوش هيستاسپيس<sup>(۱)</sup>) له خوا د (ليبيان بارکي<sup>(۲)</sup>) څڅه د (باکتريا) خاوري ته راولېږدول سوه. (هيرودوت) همدارنګه زياتوي چي د ده په زمانه کي لا هم يعني يوه پېړۍ وروسته، په هغه کلي کي وګړي اوسېده چي د دغو تبعيدي فراريانو له خوا څخه ودان سوي او د (بارکي) په نامه ئې بللي و. له هغي اقتباسي ټوټې څخه ودان سوي او د (بارکي) په نامه ئې بللي و. له هغي اقتباسي ټوټې څخه چي ما په دې ارتباط د (آرريان<sup>(۳)</sup>) له بيانه څخه رااخيستې ده همدا

Darius Hystaspes -(1)

Libyan Barke -(\*)

Arrian-(r)

شان څرګندېږي چې د (باکتريا) پر سيمه د سکندر د پوجي عملياتو په زمانه کي يعني بيا هم يوه پېړۍ وروسته د دغو (بارکيانو) يا (برکيانانو) اولاده اوس لا هم هلته موجوده وه. دا خبره یوازي د هغو په موجودیت پای ته نه رسېږي بلکي سربېره پر دې د سکندر پلويانو ته د دوی اصلي منشأ هم ورمعلومه وه. (آرریان) که څه هم په سرسره (بارکي) په دغه خپله نامه نه يادوي لاكن څرنګه چي په وړاندي ياده سوې اقتباسي ټوټه كي ضمناً د (کیرینانو<sup>(۱)</sup>) یا (کیریانیانو<sup>(۲)</sup>) نوم اخلي نو دا بیان ئې یوازي همدغو (بارکیانو) ته راجع کېدای سي. که چیري خبره دغسي نه وای نو (کیریانیانو) د آسیا په دې لیري ګوټ کي څه کوله؟ که دوی د هغه چا اولاده ونه ګڼل سي چي (داريوش) له (بارکي) څخه چي د (کيرين(٣)) يوه كالوني وه، دي محوت ته رافراره كړي وه نو بيا دا پوښتنه منځ ته راځي چي دوی څوک وه؟ د (آرريان) د بيان له مضمونه څخه څرګندېدای سي چي په (باکتریا) کي دغه برکیان د هغو کسانو د اولادې په څېر پېژندل کېده چي له (کيرين) څخه راتبعيد سوي وه ، هلته د دوی د شته والي تاريخ هغه زمانه هر چا ته ډېر ښه معلوم و او کوم دا ډول خاص تفصيل ته اړ تيا نه ليده کېده چي دوی د هغه ملک په نامه ياد سي چي په لومړي سر کي ورځني راغلي وه. سرېېره پر دې دا خبره احتمال لري چي د مقدونيې اردو ته د هندو کش پر سر د کاوشان په نامه د دوی د مربوطي درې په تنګي کي چي هغه زمانه د همدې کيريانيانو په لاس کي و لکه اوس چي د بار کيانو په لاس کي دی، د تنګسې پر وخت د تدار کاتو او لارښوونکو په شکل عاجلي مرستي رارسېدلي خو تاريخ ليکونکي چي د خپل قهرمان د زړه ور توب د

Kyrenew -(1)

Kyreneans -(1)

Kyrene -(\*)

کارنامو په غټولو کي ډوب و نو دې ته ئې توجه نه درلوده چي همدغه اوضاع په زيات تفصيل بيان کړي. د (باکتريا) هغه ګوټ چي د هيرودوت له خوا ياد سوى (بار کيان) ور ته رالېږل سوي وه داسي ښکاري چي اوسني بغلان به وي. هلته د (بر کي) په نامه موجود کلی ګمان کېږي چي د هم هغه کلي ساحه څر ګندوي چي د دوی له خوا ودان سو او د بر کي په نامه ئې وباله. زما اټکل که سم وي او ياناسم خو د خپلي ليکني په متن کي مي چي (د افغانستان د ايتنوګرافۍ يوه پلټنه) ده ما دا خبره غوره ګڼلې ده چي په دې حصو کي د لوګر د ناوې (بر کې) د (بارکيانو) لومړني ټاټوبي وبولم. ککه دا تر هغه بل ډير مشهور دی. که څه هم د بغلان (بر کې) له هغه موقعيته سره پوره سر خوري چې هيرودوت ښوولي دي، يعني دا چي د موقعيته سره پوره سر خوري چې هيرودوت ښوولي دي، يعني دا چي د (باکتريا) يوه علاقه ده خو دا بل بيا په (باکتريان) يا د اصلي (باکتريا) به لويه ورشو کي پروت دي.

تاریخي آثارو د یوناني تبعیدیانو یوه بله ډله هم ثبت کړې ده چي
وایي د (زرک سیز<sup>(۱)</sup>) له خوا تر هغه وروسته چي له یونانه څخه
راوتښتېدی د دغه باکتریایي هیواد په همدغه سیمه کي مېشته سوې ده.
دا ډله د (هیلي سپونټ<sup>(۲)</sup>) د حوزې د (مایلیزیا<sup>(۲)</sup>) اهالي وه چي په نامه
(برنخیدای<sup>(۲)</sup>) یادېدله. د (آرریان) له بیانه سره سم د دوی هغه اولاده
چي په (سغدیا) کي ئې اړولي وه ټوله د سکندر له خوا پوپناه سوه او هلته د
دوی کلی له خاورو سره برابر او یو مخیزه له منځه ولاړی. ځکه د هغي ګناه
په ایداد ورسېده چي له ادعاء سره سم په (دبدیموس) کي د دوی د نیکه

Xerxes-(1)

Hellespont -(\*)

Milesia -(r)

Brankhidai -(f)

کانو له خوا څخه سوې وه. خو دلته د دې احتمال لیده کېږي چي ښایي دغه سزا یوازي یوه ځانګړې کلي ته متوجه وه او د دوی ډېر نور قومیان چي بل چیري اوسېده د سکندر له غضبه څخه بچ پاته وه. په هر حال داسي ښکاري چي د دغه (برنخیدای) د اولادې نښي نښانې تر اوسه لا هم په افغانستان کي مونده کیږي . ځکه رښتیا هم په دې هېواد کي د څو بیلابیلو ځایونو له مخې چي د دوی په نامه یاد سوی دی دا قضاوت کیدای شي چي (برنخیدای) په پخوا زمانه کي یوه ګڼ شمېره قبیله او د افغانستان په خاوره کي غوډېدلې خپره وه.

هغه وخت چي (برنځيدای) د (باکتريا) حوزې ته راولېږدول سوه نو لومړنی ټاټوبی ئې ښکاري چي د هندوکش شمالي پلو د اوسني اندراب په سيمه کي و. هلته همدا اوس د خوست ختيځ پلو په هغو تپو کي چي د بدخشان له خاوري سره پوله لري يو محل سته چي (برنګ) يا (فرنګ) نومېږي. دلته يو داس ولس اوسي چي (برنګی) ئې بولي او د تاجکو په ټل كي شمېرل كېږي. دوى ښايي چي البته د (باكتريا) په لومړني ټاټوبي كي له لرغوني (برنخیدای) یا (برنخوی) څخه نمایندگي کوي. همدغو خلکو ته منسوب يو بل ځای هم سته چي ډېر ليري نه دی او د هندوکش په جنوبي ډډه کي د اندراب لوېديځ پلو ته موقعيت لري. دغه ځای (برنګان) يا (فرنګان) نومېږي چي د غوربند په سيمه کي يو شمېر پرله پوري کلي کښېباسي. دغه نوم د (برنګ) د کلمې جمع ده او طبيعي ښکاري چي د دغه ځای يو بومي اوسېدونکی (برنګی) بلل کېدی. له دې ځايه څخه يو څو ميله ليري د سرپو يو خورا لرغوني کان سته چي له پېړيو پېړيو راهيسي بې استفادې پاته دى او داسي معلومېږي چي تر هغه دمخه چي په (۴۰ - ۱۸۳۹م) کي د ډاکټر لار ډ له خوا کشف سي شاوخوا ګاونډي وګړي ئې په شته والي لا هم خبر نه وه. د نوموړي ډاکټر د بيان له مخي چي په دې باب ئې کړی دی دا حکم کېدای سي چي ښايي پر دغه کان به يونانيانو کار

كړى وى. دغه يونانيان نو البته هغه دلته څرمه يراته (برنخوي) وه چې موږ ئې (برنګی) بولو. ویل سوي دي چي د کان د را ایستلو دپاره لازمه وه چي په سيده استقامت د سلو فوټو په اندازه ژوره څاه و کښل سي څو معدني موادو ته ورسېږي. په کان کي دننه د سوپانو د جوړېدو او په مځکه کي د څهانو د کښلو کار د مهارت په يوه داسي درجه سر ته رسېدلي و چي د کاني موادو له موقعیته سره ئې د دوی شناخت څرګنداوه او د مهندسۍ پوهنه ئې په داسي سويه وه چي د نن وخت له هغې سره ئې برابري کولای سوای. سربېره پر پورتنيو خبرو د اباسين پر پوله د باجوړ د سيمي د (ناوګۍ) په برخه کي يوه بله ناحيه هم سته چي (برنګ) نومېږي. ښايي نوموړي ځای د خپلو هغو پخوانيو اوسېدونکو په نامه دغه شان ياد سوي وي چي نښي ئې ممکنه ده د محلي پلټني په وسيله روښانه سي. د کابل په کوهدامن کي هم يو کلي سته چي (فرنګي) نومېږي او يو بل بيا د بلوچستان د کوټي جنوب ته د (مستونګ) په ناوه کي يو کلی دی چي (فرنګ آباد) يا (پيرينګ آباد) بلل کېږي. دواړه نومونه د هغه (برنګي) د کلمې دوه ډوله تلفظونه دي چي د يوناني د (برنځوي) له هغي کلمې سره يو شی ده چي ورڅخه (برنځیدای) راوتلې ده. خو د (برنګي) د نیوکو پر دغو نښو سرېېره له موږ سره د دې نامه يو ځېل هم سته چي د لودي - افغان د (سياني) د څانګي يوه برخه جوړوي او لکه څنګه چي زموږ په (پلټنه) کي ليده کېږي يو ګڼ شمېر پښې د هغې په تر کيب کي شاملي دي. په وړاندي بیان کی یاد سوی (بارکی) یا (بارکای) او (برنگی) یا (برنخوی) دواړه د هغو يوناني ټاټوبو مثالونه دي چي په پخوا زمانه کي ئې د لوی سکندر د نيولو تر وخت ډېر نسلونه دمخه د لرغوني پرشيا په دې ليري سرحد كي موجوديت درلودي. که پلټنه و سي نو شک نسته چي دنورو ډېرو هغو يوناني ښارونو او كالونۍ ګانو كشف ته به لار ښوونه وكړي چي تر نن ورځي ئې لا نښي پاته دي. دا لارښوونه به په غالب احتمال د نومونو له مخي وي

چي البته د پېړيو په تېرېدو، د انقلابونو په اوښتو او يو په بل پسې د پاچهي کورنيو په کښېناستو سره ئې يو لږ څه تغيرات هم خوړلي دي. د (اندخوی) د اوسني ښار ګوټي او د (شيخ الي) د موجودي قبيلې د نومونو له مخي چي دواړه د لرغوني (باکتريا) په اصلي ساحه کي دننه مونده کېږي زموږ پلټنه دا څر ګندوي چي دا يو ئې د هغه (انتيوخيا) له ښار څخه نمايندګي کوي چي د (سيليکوس) زوی (انتيوخوس) د يوه سوريايي ښار پر نقشه باندي ودان کړ. خو دابل ئې د (ايولوی) په نامه له هغه يوناني ولس څخه نمايندګي کوي چي ښکاري خورا ډېرو وګړو ئې د ملک په دغه برخه کي کالونياني وداني کړي وي. دوی البته د هغه چا په جمله کي چي د (باکتريا) د يوناني پاچهانو ملائې تړله يوه غټه او مخکښه قبيله وه. خو دا په هيڅ صورت هغه يوازني يوناني نومونه، نه ګڼل کېږي چي زموږ (پلټني) په هيڅ صورت هغه يوازني يوناني نومونه، نه ګڼل کېږي چي زموږ (پلټني) پام ور ته راګرزولی دی، بلکي نور هم سته چي د (پلټني) متن ته د مراجعې په صورت کي به هلته وليدل سي.

د سکندر له خوا د پرشیائي امپراتورۍ له نیولو سره بې له شکه د ملک په نفوسو کي خورا ستر او مهم تغیرات منځته راغله. خو دا خبره څرګنده وه چي یوناني عناصرو د لوی سکندر تر ژوکړي دمخه پخوا لا د پېړیو پېړیو په دوران کي د دغي واکمنۍ په پراخه ورشو باندي خپل غښتلی نفوذ لږ یا ډېر هري خوا ته خپور کړی و. دا هم زیات احتمال لري چي د دغه ستر بریمن د پوځي بریالیتوبونو د چټکۍ او کامیابۍ په برخه کي همدغو شرایطو په خپل نوبت مرسته کړې وي. د لرغونو یونانیانو د (آئونوی)، (ایولوی)، (دوروی) او (بویوی) د څلورو غټو قومي څانګو له جملې څخه هري یوې تقریباً زر کاله تر هغه پخوا چي د مقدونیې هجوم دلته راسي، خپلي غښتلي او غوړېدونکي کالوني ګاني ئې په کوچنۍ آسیا د لیې د کې د په د کې د کې د کې د په کوچنۍ آسیا د واکمنو کې د دې د پاره وسیله وه چي د پرشیا او کوچنۍ آسیا د واکمنو

خړپې يا بل هر راز ډېر يا لږ نژدې روابط ئې د اروپا د همېشه څپڅپانده او ناآرامه يوناني دولتونو له مشرانو سره قايموله. سربېره پر دې داسي ښکاري چي دغو آسيايي يوناني کالونيانو تر خپلو ټينګېدو وروسته په يوه پخوانۍ زمانه کي د مهاجرينو سرېډاګه پلي حتى تر پرشيايي واکمنۍ لاندي د ليري ختيځ هولکو ته وراستولي وي. آئونوی (يعني آئونيان) او دوروی ﴿ يعني دوريان ) په تېره بيا له ميسوی ( يعني ميسيانيان ) او ليدوی (بعني ليديانان) سره يو ځای ښکاري چي په يوه ډېره پخوانۍ زمانه کي مخ د ختيځ پر خوا د اباسين تر پولو پوري وړاندي تللي وي. دابيان په هغه صورت کي سره لګېږي چي که موږد دوی همدغه نومونه د سانسکريت په آثارو کي د (جاوانا) يا (جونا) او (دور) يا (دوده) او د مسلمانانو د (موسى) او (لودي) د نومونو په څېر وپېژنو. خو که خبره همدغه راز وي نو معلومېږي چي بيا دغو څو يوناني قبيلو زموږ د افغانستان پر خاوره په هغه زمانه كي چي دلته يوناني واكمني چلېده خورا زيات او غښتلي ټاټوبي جوړ کړي وي. ځکه د دوی نومونه د (جونا) او (یونس) د (دور)، (دوره) او (دوده) د (علي) او (الي) د (بائي) او (بای) د (موسا) او (لودي) په شکلونو کي د موجودو افغاني قبيلو د خېلونو او پښو تر منځ خورا زيات ليده کېږي، په تېره بيا په هغو پښتني قبيلو کي چي د اباسين د پولي په اوږدو کي پراته دي. له دې جملې څخه ځينو نومو ئې لکه (جونا)، (دور) او (بای) د راجپوت په نسبي شجرو کي هم ځای نيولی دی. خو هلته په نسبي لحاظ د اصلي (کشتريا) په څېر نه ګڼل کېږي بلکي د بې قبيلې راجپوت په توګه د يو ځای کېدو او مشترکي ملي ګټي په حساب له وصلي لاري څخه ورسره ګډ سوي دي. د (يونس) او (علي) نومونه د يوناني (اثونوی) او (ايولوی) مسلماني شکلونه دي. د (اکهای) يونانی نوم ممکنه ده چي ښايي په ځينو مواردو کي په افغاني (اکا) سره تمثيلېږي. خو څرنګه چي دلته د ايتيمولوجي له بابته يوه ستونزه موجوده ده نو په غالب احتمال افغاني

(اکا) په سر سره د هغو (ناګایانو) د (اکا) په نامه قبیله تمثیلوي چي په لرغونې زمانه کي ئې د شمالي هند زیاته برخه نیولې وه او ډېر ځله ئې د سانسکریت په لیکلو آثارو کي بیانونه راغلي دي.

پر هغو مثالونو سربېره چي د موضوع په ثبوت کي ئې وړاندي يادونه وسوه ځيني نوري نامشهوره قبيلې يا خېلونه هم سته چي ښايي د امکان په صورت کي د يوناني ناقلينو له اولادې څخه نمايندګي کوي. د (پلټني) په متن کي ما په لنډه توګه هغو هستوګنځايو ته اشاره کړې ده چي د (سترابو) له بيانه سره سم سكندر په خپله د افغانستان په هغو ولاياتو كي جوړ کړي دي چي د اباسين په حوزه کي پراته دي. په يوه بله برخه کي د (سینیکا) په حواله همدارنګه یاده سوې ده چي یوناني ژبه تر میلاد وروسته د لومړۍ پېړۍ تر منځنۍ نېټې پوري لا د اباسين په حوزه کي ويل کېدله. په دې صورت کي نو رشتيا هم د اباسين د ناوې په ځينو برخو کي ئې تر زياتي وروستۍ زماني پوري د محاورې د ژبي په څېر نوره ادامه نه ده کړې. خو په هر حال د (سينيکا) له هغي څرګندوني څخه چي پورټه اشاره ورته وسوه موږ دا نتيجه اخيستلاي سو چي يوناني ژبه عام ډول د اباسين په اوږدو كي د شپږم پښت له خوا يعني تقريباً يو سل او اتيا كاله تر هغه وروسته لا استعمالېده چي زموږ په افغانستان کي يوناني واکمني د (جاتا) په وسيله له قدرته لوېدلې وه. په دې صورت کي نو هغه وګړي څوک وه چي د اباسين په حوزه کي دونه زيات وخت تر هغې نېټې وروسته چي يوناني واکمني په دغه سيمه کي ورانه سوې وه اوس لا هم په دغه يوناني ژبه الاړېدله؟ دوی پرته د هغو يوناني ناقلينو له اولادې څخه بل څوک نه سي کېدای چي د تېربيان له يادوني سره سم په (باکتريا) کي د يوناني پاچهۍ تر ړنګېدو دوه سوه کاله پخوا هلته ټېک سوي وه. په دې جمله کي هم هغه زاوزات راځي چي مندي ئې يونانياني وې ځکه دا خو مورنۍ ژبه وي چي واړه ئې د لومړي ځل لپاره زدکړه کوي. کله چي موږ هغه زيات شمېر مثالونه ګورو چي لرغونو يوناني او رومي ليکوالو ثبت کړي دي نو دغسي يوه نتيجه مو بايد حيرانتيا راونه پاڅوي. ځکه دوی وايي چي د هغه وخت د هندي شازادګانو او غټانو په کهولونو کي يونانۍ ښځي استخدامېدلې او کله ناکله په يوناني ملازمانو کي شاملو ښځو له هندي واکمنانو او لويو کسانو سره ودونه کول. په دې کي شک نسته چي د سکندر سره ملګرو کسانو په آزادانه توګه د هغو ملکونو له ښځو څخه ماينې کولې چي فتح سوي وه. خو وروسته چي کله د يوناني پاچهانو تر مشرۍ لاندي د دوی واکمني ټينګه سوه نو بيا دا هم له شکه وتلې ده چي دوی ته له خپله اصلي هيواده څخه پرله پسې تقويتي اکمالات رارسېده او له هغو سره يو ځای ډېر يا لې د سوداګرانو، ميخانيکانو، چوپړيانو او مهاجرانو لوی کاروانونه هم راتله چي د هغو په جمله کي د يوناني ښځو شمېر لې نه ګڼل کېدی.

سربېره پر دې خبرو دا هم بايد په نظر کي ونيول سي چي د (جاتا) ولس که څه هم يونانيان له لوړه صلاحيته او ټولواکمن حاکميته څخه واچول خو په دغه وجه نو يوناني هيڅ يو مخيزه له صحنې څخه نه سو غايب او نه ئې هم د بربريانو له بري سره يو دم درجه راټيټه سوه. بالعکس ده تر ډېري زمانې د خپلي عالي پوهني او جګ تمدن پياوړو تاثيراتو ته ادامه ور کوله. همدارنګه احتمال لري چي د يو محترم رعيت په څېر ده ته دهغه ملک په حکومت او اداره کي يوه مناسبه ونډه ور کول سوې وه چي له عالي واکمنۍ څخه ئې خلع سوی و. دا چي د څو پرله پسې پېړيو په دوران کي د نوو واکدارانو پر سکو باندي د ده له ژبي څخه استفاده کېده د همدې حقيقت څر ګندونه کوي. همداشان د ده د معماريو او مجسمو جوړولو هنر چي د کار ډېر ټينګ پاته آثار ئې نن ورځ په زيات شمېر سر ترپايه د دې سيمي د يوناني نيوکي په ساحه پوري مربوط د پخوانيو هستوګنځايونو په سيمي د يوناني نيوکي په ساحه پوري مربوط د پخوانيو هستوګنځايونو په کنډوالو کي کشف کېږي، د دغي خبري شاهدي ورکوي. دغه رنګه د

تزئيني هنر يوناني قالبي شكلونه چي د خلكو په كورنيو سامانو او لوښو كي ليده کېږي او تر نن زمانې د دوی له خوا پالل کېږي د همدې خبري ثبوت دى. كه ما اشتباه نه وي كړې نو په خپله د هيواد په اصلي ژبه كي د يوناني لغاتو او مشتقاتو موجودیت په دې باره کي د لټوني څرک په لاس راکولای سي. دغه راز نتائج يوازي له داسي خبرو څخه راوزي چي يونانيانو په دې خاوره کي ځانونه سم تطبيق کړي وه او کله چي له خپله هغه لوړه مقامه او واكمن صلاحيته څخه راولوېده چي په لاس كي ئې و او حكم ئې چلاوه نو تر هغه وروسته ئې بياهم د ډېري مودې دپاره د ډېر يا لږ توحيد په حالت كي د خپل قوميت او مدنيت پالني ته ادامه وركوله. خو د وخت له تېرېدو او د پاچهي کورنيو د بدلېدو له عمليې سره د آريانا يونانيانو ورو ورو د خپلو ملي خصلتونو د ورانېدو په نتيجه كي خپل تاثير له لاسه وركاوه او بالاخره ښايي د اسلام د راڅر ګندېدو سره د همدې علاقو د عامه کافرانو په غټه ټولنه کې له نظره ورک سوه. له هغو سره يو ځای بيا وروسته په ناپېژندلي توګه د مؤمنانو هغه وندر ته ورغله چي هلته ئې اوس اولادونه موندلای سو. د يونانيانو لاس له باكتريا څخه هغه (جاتا) وايسنى چي د آسيا

د باسان کې او د دوی واکمني ئې په افغانستان کې پای ته ورسوله. د (کوتیان) دي او د دوی واکمني ئې په افغانستان کې پای ته ورسوله. د (جاتا) قبیلې په زیات شمېر په هغو اهالیو کې تمثیلېږي چې د هیواد په شمال ختیئ برخو او د اباسین د ټولي غاړي په اوږدو کې اوسي. خو دمخه تر دې چې دغو وروستنیو راغلو وګړو ته پام راوګرزوو، ښه به دا وي چې موږ دلته د سکندر تر بري پخوا او یا دغي ستري پېښي ته په ورڅرمه زمانه کې د لرغوني آریانا د اهالیو قبیلوي عناصر وښیو. د هغو مدار کو له مخي چې زموږ په (پلټنه) کې را اقتباس سوي دي دا څرګندېږي چې د دغي سیمي په لوېدیځه برخه کې پرشیائي قبیلې پرتې وې. د همدې قبیلو منځ ته د هغي زمانې په یوه نسبتا را وروسته نېټه کې چې د هیرودوت د لیکني یعني تر میلاد دمخه د پنځمي پېړۍ له منځنۍ برخي سره سمون

حوري د کوچي (سکيتيانو) بېلابېلي ډلي راداخلي سوې چي پرشياوال ئې (ساکا) او يونانيان ئې ساکای (ساکسونيان) بولي.

د پرشيائي قبيلو په باره کي هيرودوت بيانونه کړي دي. دی وايي چي د باج له ورکړي څخه معاف قبيلې چي البته د اصلي پرشيا اوسېدونکې وې د (پاسرګدای)، (ماراپهوی) او (ماسپيوي) په نامه یادېدلې. د (پنتیالای)، (دیروسیای) او (ګرمانوی) قبیلې بیا ټوله په کښت او کرونده لګیا وې. د (دائوی)، (ماردوی)، (دروپیکوی) او (سګر توی) قبيلې بياله يوه مڅه کوچياني وې. دغه د پرشياوالو هغه ډېري غټي قبيلې وې چي د هيرودوت له ٠٠٠ اهغه شان لکه پورته چي يو له بله څخه بېلې يادې سوې پر درو بېلابېلو ډلو باندي وېشلي سوي دي. د دوی له جملي څخه لومړۍ ډله هغو قبيلو جوړوله چي پاچهي کورنۍ او واکمنو طبقاتو ته منسوبي وې. د دې قبيلو د درو نومونو د فهرست په سر کې راغلی د (پاسر ګدای) نوم چي تر نورو ټولو ئې اشرافي درجه ډېره جګه وه د دې پر ځای چي د پلريني يو قومي نوم وګڼل سي په اصل کي يو توصيفي لقب دی. دغه نوم ښکاري چي د پارسي ژبي د (پسرکده) يوناني شکل وي. (پسر کده) چي معنای ئې (د خاندان زوی) کېږي ښايي يوه محاوروي کلمه وه او د هېې قبيلې دپاره په کار اچول کېده چي شاهي کورنۍ اړه ورسره درلود، رشتيا هم لکه (هيرودوت) چي وايي: "د دوی (يعني پاسر ګدای) په منځ کي د (هخامنشيانو) هغه کورنۍ شامله ده چي د پرشيا پاچهان ځني راپيدا سويدي". له دې خبري څخه مطلب دا دی چي د (پاسر ګدای) یا (پسر کده) له خپلونو څخه یو (هخامنشیان) نومېده چي ښايي دا به د يو بومي نامه يعني (اكامنوش) يا (د اكا د توكم وګړي) د کلمې يونانی شکل وي. (اګا) د (ناګا) له جملې څخه يوه قبيله ده چي (مادا) يا (ميديان) همدا رنګه اړه پوري لري. کومه قبيله چي دغه د (هخامنشیان) یا (اکامنوش) خېل په هغې کي شامل و ښایي د (کوروش) هغه ټولى وه (چي د [ناګا] د يوې بلي ستري قبيلې يعني [کورو] په نامه پسي جوړه سوې) او د (قيروش) (کوروش) نوم هم له هغې څخه راوتلى دى. (کوروش) لکه څنګه چي زموږ په (پلټنه) کي ښوول سوي دي په زياته اندازه اوس لا هم په دغه خپل نامه زموږ په افغانستان کي تمثيلېږي. له احتماله څخه ليري نه ده چي د (قيروش) په نامه پرشيايي پاچا د همدې هيواد (افغانستان) له بومي اهاليو څخه و. (ماراپهوي) ښايي د هغو څانګو له خوا تمثيلېږي چي د (ماروف) په نامه په ځينو پښتني قبيلو کي په مخه راځي. دا نوم ښايي د (ماروف) په نامه له هغي علاقې سره هم اړه ولري چي د غزني جنوب ته د سليمان د لړۍ د لوېديځي لمني په اوږدو کي پر ته ده. (ماسپيوي) ښايي د (اسوا) د هغي سترې قبيلې د يوه خېل څر ګندويه وي چي د آسيا په دغه برخه پوري مربوط د لرغوني زمانې په زړو نکلونو کي ډېر شهرت لري. دغه نوم زيات احتمال لري چي د (ميه اسپا) يوناني شکل وي او په محاوره کي (ميه اساپ) ويل کېږي چي معنا ئې (ستراساپ) د وي او په اوس وخت کي ئې ښايي هغه (اساپ)، (اساپزي) يا د افغانستان يوسفزي تمثيلوي چي (سترابو) او (آرريان) (اسپيوي) بللي دي.

په دوهمه ډله کي د (پنتيالای)، (ديروسيای) او (ګرمانوی) درې شاملي قبيلې چي ټوله په کرهڼه لګيا وې په ښکاره ئې د پرشيائي توکم له مېشته کرونده ګر يا بزګر ولس څخه نمايندګي کوله. د وروستي نامه قبيله په نن زمانه کي د (کرمان) د هغه ولايت د وګړو له خوا تمثيلېږي چي د اوسنۍ پرشيا په جنوب ختيځ کي پروت دی. خو دا احتمال هم سته چي په پخوا کي د دغو (کرمانيو) يوې څانګي د اباسين پر سيمه يوه نيوکه درلوده چي هلته ئې خپل نوم د (کرمان) هغي علاقې ته ورکړی دی چي د درلوده څخه اوبېږي. (پنتيالای) همدا راز ښکاري چي پخوا ئې د اباسين پر پوله يوه مېنه درلوده څکه د پېښور شمال ته د مهمندو په تپو اباسين پر پوله يوه مېنه درلوده څکه د پېښور شمال ته د مهمندو په تپو کي يوه ناحيه د (پنديالي) په نامه ده چي البته دا نوم به يې د پرشياوالو له

همدې قبيلې څخه اخيستى وي. (پنديالي) د يوې بېلي ارضي قبيلې په څېر اوس په افغانستان كي نه مونده كېږي، كه څه هم احتمال سته چي نښي ئې د تاجكي ولس تر منځ وجود لري. (ديررسياى) اوس په افغانستان كي د (درازي) يا (درزاى) قبيلې په وسيله تمثيلېږي چي د هرات ختيځ ته د غور په تپو كي اوسي او ګمان كېږي د لبنان له هغه (دروزيانو) څخه يو ښاخ وي چي په سوريه كي موقعيت لري.

دریمه ډله د (دائوي)، (ماردوی)، (دروپیکوی) او (سګرتوی) له څلورو قبيلو څخه جوړه ده چي ټوله کوچيان دي. دغه هره قبيله زموږ په افغانستان کي څه ناڅه د يو چا له خوا تمثيلېږي. لومړۍ دوې قبيلې د هزاره ګانو د داهي خېلونو له خوا چي د هغو په جمله کي يو (داهي مردا) نومېږي. خو په بشپړه توګه البته د پرشيا د (اليات<sup>(۱)</sup>) تر منځ پوره تمثيلېږي. د (دروپېکوی) په باب ما په خپله پلټنه کي دا محمان وړاندي کړی دی چي ښايي د راجپوت هغه سندرغاړی خېل ئې تمثيلوي چي (دهـ بي) يا (ده بيكي) نومېږي او د سترابو له خوا ياد سوى (دربيكوى) سره زيات شباهت لري. كه څه هم دا خبره په منځ كي سته چي راجپوت محمان نه کېږي په دونه وختي زمانه کي د لرغوني آريانا دغو لوېديځو پولو ته راغلی وي. لاکن ښايي دوی د راجپوت د نورو اکثرو بې قبيلې خېلونو په څېر په راجپوتي شجرو کي په وصلي توګه منل سوي وي. (سګرتوی) په دغه خپل نامه په افغانستان کي د يوې بېلي قبيلې په شان نه مونده کېږي. دوى ښايي د سيستان د تاجکو تر منځ يا د سيستان جنوب ته د (اليات) تر منځ د هغو په ټل کي شامل سوي وي. يا خو امکان لري د پېښور پر سيمه د اباسين په حوزه کي د خټکو تر منځ د هغه خېل له خوا تمثيلېږي چي (ساغری) يا (سغری) نومېږي.

Ilyat-(1)

دغه ټوله وړاندي بيان سوي قبيلې اصلاً له پرشيايي ذاته څخه وې او په هم دې وجه نو د باج له ور کولو څخه معاف وې. ځکه نو د دوى نومونه د هغو اقوامو په جمله کي نه ښکاري چي يو په بل پسې ئې د څو ستراپيانو په تركيب كي نومونه ياد سوي دي. د دغو وروستيو يعني باج وركوونكو اقوامو له جملې څخه هيرودوت يو زيات شمېر نومونه موږ ته څرګندوي چي د اوسېدلو سيمي ئې په هغو بېلابېلو ستراپيانو يا د حکومتونو په ولايتي حوزو کي شاملي وې چي د لرغوني آريانا يعني زموږ د هغه افغانستان په جغرافيايي حدودو کي دننه راتلې چي د خپلي (پلټني) په پيل کي مو ښوولي دي. له دغو اقوامو څخه تقريباً هر يو نن د افغانستان د اهاليو تر منځ د هغو قبيلو په وسيله تمثيلېږي چي نومونه ئې ورسره ورته دي او موقعیت ئې د ستراپیانو له حدودو سره سمون خوري. د نومونو د هويت له مخي نو د دې اقوامو هم وضعيت او هم وسعت دواړه ټاکل کېږي. د مثال په ډول دوهمه ستراپي چي په ترکیب کي ئې (میسوی)، (ليدوى)، (لاسونوى) (چي په يوه بله برخه کي د کابلوی ميونوی په نامه یاد سوی دی)، (کابلوی) او (هیګینوی) شاملېږي. زموږ په پلټنه کي داسي ښوول سوې ده چي زموږ د افغانستان هغه مر کزي برخه کښېباسي چي په شمال او لوېديځ کي د کابل او هلمند د سيندونو تر منځ پر ته ده او په ختيځ کي د سليمان او په جنوب کي د (کوږک امران) د غرو په لړيو سره احاطه سوې ده. که په نورو الفاظو کي ووايو نو د هيرودوت له خوا ښوول سوې دوهمه ستراپي د کابل، غزني او کندهار اوسني افغاني سيمي ټولي غونډي يومخيزه کښېاسي. ځکه هغه څو قومونه چي هيرودوت د دغي ستراپۍ په ترکيب کي ياد کړي دي نن ورځ په همدې ساحه کي چي عمومي حدود ئې پاس وښوول سوه د هغه سيمه ايزو قبيلو له خوا تمثيلېږي چي (موسا)، (لودي)، (مياني)، (کابلي) او (خوګاڼي) نومېږي. (لاسونی) اوس په دغه نامه په نوموړې ساحه کي درک نه لري خو په بلوچستان کي دوی د (لاسي)، (لاساني)، (لاشاري) او (لغاري) په نومونو تمثيلېږي چي داسي راز په راز نومونه د (لاس) د لومړني قومي نوم بېلابېل شکلونه دي چي د بلوچستان د (لاس بېلې) ولايت هم د هغه په نامه پسي منځ ته راغلی دی. (لودي) چي تاريخ ئې د يوه افغاني ولس په څېر ډېر ښه څرګند دی اوس په افغانستان کي د يوې بېلي سيمه ايزي قبيلې په توګه نه موندل کېږي او نسبتا په را وروسته وختو کي په ډله ايزه توګه هندوستان ته کډه سوي دي. خو دانور بيا په هغه ساحه کي چي خبري پر وسوې، ښه پېژندلي قومونه دي.

له بلي خوا بيا اوومه ستراپي لکه څنګه چي هيرودوت وايي د (ستاګیدای)، (ګنداریوی)، (دادیکای) او (اپاریتای) څخه جوړه ده چي يو په بل پوري نښتي اوسي. له دې قومونو څخه هر يو ما ښوولی دی چي اوس د (خټک)، (شتک) يا (ستګ) (ځکه دا نوم په همدې بېلابېلو شكلونو ليدل سوى دى)، (ګندهاري)، (دادي) او (افرېدي) له خوا تمثيلېږي. د اباسين د پولي په اوږدو کي د دوی د څونيو کو له مخي د دغي ستراپۍ موقعیت او وسعت په عمومي او تقریبي ډول څر ګند سوي دي. په دې حساب نو دا ستراپي د اباسين په اوږدو کي د سليمان د لړۍ تر ختيځي ډډي پوري پرته ده او د (سفيدکوه) او (خيبر) د لړۍ شمالي غزېدنه ئې د باجوړ تر غرونو پوري رسېدلې ده. په جنوب کي د (بولان) له درې څخه رانيولې بيا د هغو جګو غرونو تر ډډو پوري غزېدلې ده چي د شمال په خوا کي له يوولسمي ستراپۍ څخه د هغې بېلوونکی وېش ټاکي. یوولسمه ستراپي له (کاسپیوی)، (پاسیکوی)، (پانتیماتهوی) او (داریتای) څخه جوړه سوې ده. دا هغي ستراپۍ ته مخامخ پرته ده چي همدا اوس وڅېړل سوه. دغه ستراپي په لوېديځه برخه کي د ارغنداب له ناوې څخه رانيولې بيا په ختيځ کي د کشمير تر پولي پوري د لرغوني (پاروپامیسس) له منځه راتېره سوې ده. په جنوب کي لوېدیځ پلو د

دوهمي ستراپۍ له خوا احاطه سوې ده چي وړاندي ئې بيان راغی او په ختيځ کي مخ د اباسين پر خوا په اوومه ستراپۍ سره محدوده سوې ده. خو په شماا ، کي له هغي دوولسمي ستراپۍ سره نښتې وه چي وورسته به ئي يادونه وسي. "كاسپيوى" زما په ګمان ښايي چي د اوسني كشمير د سيمي يوه قبيله وي او په همدې جهت نو زموږ د پلټني له ساحې څخه دباندي ده. (پاسيکوی) ما د هغه (پاسي) يا (پاسيکي) په څېر پېژندلی دی چي (راجاتارينګيني) ياد کړی دی. کېدلای چي دوی د (لغمان) او (غوربند) اوسني (پشه يان) وي. ما په خپله پلټنه کي د کافرستان (باش) يا (باشګلی) هم د دوی په جمله کي راشامل کړی دی. که څه هم ښايي هغه له يوې بېلي سرچينې څخه را پيدا سوی وي. يعني د شمالي کوچيانو د يوه وروستني هجوم په نتيجه كي منځته راغلى وي چي په يوه بېله ژبه ږغېدله او سره له دې ښايي له هغه ذاته څخه وه چي (پاسي) هم واردواره ځني راپيدا سوې ده. (پانتيماتهوی) زه ګمان کوم چي د ارغنداب او پاسني هلمند په ناوو کي د (متي) له خوا تمثيلېږي. (داريتای) د سانسکريت (دارادا) دی چي د (داردستان) اوسنی (داردو) ګڼل کېږي.

دوولسمه ستراپي (باکتروي) جوړوله چي ليري تر (آئيګلای) پوري رسېدله. اوسنی (بلخ) او (بدخشان) هغه تمثيلوي او دا ګړی د افغاني ترکستان په عام نامه باندي بلل کېږي. د دې ستراپۍ ساحه په لوېديځ کي د (مرغاب) له روده څخه رانيولې بيا په ختيځ کي د (پامير تر سريکول) پوري غزېدلې ده. په شمال کي د (آمو) په سينداو په جنوب کي د (هندوکش) او (کوه بابا) په غرونو محدوده سوې ده. همدغه سيمه وه چي د سکندر تر سوقياتو څو پښته وړاندي له (کيرين) او (مايليزيا) څخه راغلي تبعيدي يونانيان چي (بارکای) او (برنځای) نومېده، دلته مېشته سوه او د دوی اولاده چي موږ د (برکي) او (برنځي) په څېر پېژندلې ده تر رانځي کې مې په هغو ځايو کي اوسي چي په لومړي سر کي د نني ورځي کې مې په هغو ځايو کي اوسي چي په لومړي سر کي د

(داريوش هستاسپيس) او (زرک سبز) له خوا د دوی ليري نيکه ګانو ته 
ټاکل سوې وه. همدغه سيمه وه چي د لوی سکندر له خوا د پرشيا د نيولو 
په نتيجه کي د آسيا د دې برخي د يوناني واکمنۍ مرکز وګرزېده. کومي 
اړيکي که چيري دا يوې ډلي يونانيانو له هغي بلي سره درلوولي وي نو دا د 
تاريخ پوهانو او سياست مدارانو دپاره د څېړني يوه ډېره په زړه پوري 
پوښتنه ګڼله کېږي. ځکه دلته يوازي د هغو تبعيدي يونانيانو اولاده په 
مخه نه راځي چي وړاندي ئي يادونه وسوه بلکي د هغو يونانيانو دا هم په 
مخه راځي چي د يوې دوه سوه کلنې دورې دپاره ئي د همدې ملک د 
مخه راځي چي د يوې دوه سوه کلنې دورې دپاره ئي د همدې ملک د 
مخه راځي چي د يوې دوه سوه کلنې دورې دپاره ئي د همدې ملک د

دغه دوره تر میلاد وړاندي په ٣٣٠ کال کي هغه وخت راپيل سوه چي نوموړي ملک د سکندر په لاس کښېوتي او بيا ئې تر ميلاد دمخه د ١٢٦ كال تر هغي زمانې پوري ادامه درلوده چي دلته د سكندر له اخلافو څخه د (جاتا) په نامه بربري ولس د حکومت واګي واخيستې. يونانيانو دغه ملک له (باکتري) ولس څخه ونيوی او داسي ښکاري چي مخکي ئې هم د دوی له لاسه څخه وايستلی ځکه (باکتري) هغه يوازنی ولس و چي كله سكندر له آريا (هرات) څخه درنګيا (سيستان) ته راتېر سونو تر هغه وروسته ئې د سکندر د وړاندي تګ په مقابل کي په ډېره سرسختي مقاومت کاوه. دا خبره چي هر راز وي خو اوس د (باکتري) په نامه داسي څوک نسته چي د يوې قبيلې په توګه دي په دغه ستراپي کي وپېژندل سي. د دوی اوسني نمايندګان ګمان کېږي هغه (بختياري) وي چي اوس زياتره په پرشيا کي ځائي دي او هم د افغانستان په بېلابېلو ګوټونو کي د گرزىده سوداگرو او كريكښانو په څېر شاوخوا پاشلي مونده كېږي. (ځكه بختياري له باختري سره سر خوري چي له باختر څخه راوتلې کلمه ده او د يوناني (باكتريا) لومړني بومي اكڼل كېږي). خو له دې سره سره دوى په کندهار، د ارغستان په مرغه، د اباسين د دېره جات د کولاچي په (درابند) او په يو څو نورو ځايو کي وړې مېني هم لري. په بلخ کي د دوی ځای ښکاري چي د (شيخ الي) او (علي الهي) يا (الي الي) هغو قبيلو نيولي وې چي زما په ګمان له يوناني (ايولوي) څخه نمايندګي کوي. احتمال سته چي د نورو يوناني قبيلو نمايندګان ښايي همدا اوس د بدخشان د وړ ولايتونو په هغو وګړو کي کشف سي چي په اصطلاح د تاجک ولس په نامه ياد سوي دي. ځکه د دغه ملک زياتره موجود غټان او اشرافي کورنۍ ادعاء کوي چي دوی د سکندر او د هغو د پلويانو له نسله څخه دي. په وروستيو زمانو کي د ازبکي او ترکمني قبيلو له هجومه سره چي زياتره کوچيان وه د دغه ولايت د وګړو بهير ته يونوی نژادي عنصر راکښوني کو د شمېر ډرېښت ئې د دې دپاره کافي و چي پر هغه ملک باندي د افغاني خو د شمېر ډرېښت ئې د دې دپاره کافي و چي پر هغه ملک باندي د افغاني ترکمهتان اوسني نوم کښېښوول سي.

د دغه (باکتریا) د ولایت شمالي پلو، تر آمو پوري خوا، او د هغې لوېدیځ پلو د مرغاب تر شا د هیرودوت له خوا بیان سوې شپاړسمه ستراپي واقع وه چي د ترکیب له مخي (پارتهوی)، (خوراسموی)، (سغدوی) او (آریوی) جوړوله. د دغو اقوامو له جملې څخه یوازي د لومړي او وروستي نامه دوه قومه زموږ د پلټني په ساحه کي راځي. (پارتهوی) چي د اوسني (سرخس) او (مشهد) په سیمه کي اوسېده د هغه قوم په حیث زموږ د علاقې وړ دی چي له دوی سره د (ارسکي) په نامه هغه مشهوره قبیله اړه لري چي اوس د (مرو) په ترکمنو کي د (هرزاي) په نامه هغه تمثیلېږي. (ارسکي) یوه داسي قبیله وه چي په لرغونې زمانه کي ئې د یونانیانو له (باکتریا) سره خورا نژدې پیوند درلودی او هغه شاهي کورنۍ ئې په نامه یاده سوه چي د (ارساسیدیس) په عنوان ئې هر څوک ښه پېژني. د (پارتهوی) نوم ښایي د (پارس) یا (بارس) د بومي کلمې یونانی شکل وي چي د (پړانګ) معنا ورکوي او د هغې اصطلاح سره سم چي په لرغونې زمانه کي ئې د (سکیتي) ډلو تر منځ رواج درلودی د پړانګ نوم د

دغو علاقو د (کومن) یا (ترک کومن) دپاره د ملي نامه په توګه استعمالېدی. په هر صورت د هیرودوت (پارتهوی) نن د (مرو) د ملک د هغو ترکمني قبیلو له خوا تمثیلېږي چي په دې ،وسنیو وختو کي د روسي امپراتورۍ اهالي ځني جوړ سوي دي. (آریوي) د اوسني هرات په ملک کي اوسېده او اوس د (هراتي) د نامه په وسیله تمثیلېږي چي اسلامي لېکوال ئې (هروي) یادوي. د (هرایا) په نامه وګړي چي په راجپوتي نسبي شجرو کي یاد سوي دي، هم ښایي دوی وي. دوی په دغه نامه د یوې ځانته سیمه ایزي قبیلې په توګه د هرات په ولایت کي نه پېژندل کېږي بلکي په ټوله افغانستان کي د ځانګړو کورنیو په څېر پاشلي دي. دوی زیاتره په لویو ښارونو او د ښارګوټو په مرکزونو کي اوسي. هلته دوی د خطاطاس، دوکاندارانو، کسبکارانو او داسي نورو په شان په خپلو ورهڼو لګیاوي.

د هرات د ولايت جنوب ته يعني په لرغوني (آريا) کي د هيرودوت څورلسمه ستراپي موقعيت لري چي په ترکيب کي ئې (سګرتوی)، (سارانګوی)، (تهامنای)، (اوتوی)، (ميکوی) "اوهم هغه څوک راځي چي د سرې بحيرې په هغه ټاپوګانو کي اوسي چي پاچا په فرارولو محکوم ملزمان هلته وراستوي دغه ستراپي نن د سيستان د اوسني ولايت او لوېديځ مکران له خوا تمثيلېږي. د يادو سوو اقوامو له جملې څخه (سګرتوی) لکه وړاندي چي وويل سوه کوچيان وه او د پرشيا د هغر اساسي قبيلو په جم کي ښوول سوي دي چي د باج له ورکړي څه معاف وه. دلته که څه هم بيا له دوی سره مخامخ کېږو خو داځل د هغو اقوامو په ټل دلته که څه هم بيا له دوی سره مخامخ کېږو خو داځل د هغو اقوامو په ټل او (درنګيای) په نامه وګړي وه چي په (درنګيا) يعني اوسني (سيستان) لو (درنګيای) په نامه وګړي وه چي په (درنګيا) يعني اوسني (سيستان) کي اوسېده او په دغه ملک کي د دوی د غټ ښار نښه اوس د (زرنګی) کي اوسېده او په دغه ملک کي د دوی د غټ ښار نښه اوس د (زرنګی) دی په اوسنيو وختو کي د (دراني) په ملي لقب کي بيان پر سوی

سوی دی. که څه هم په خپله قبیله ئې اوس د سیستان د (کیاني) له خوا تمثیلېږي چي د لرغوني زمانې یوه پرشیائي قبیله ده او ګمان کېږي له هغه (ککایا) سره یو شی وي چي د سانسکریت په آثارو کي یاد سوي دي. همداسي د ګمان له مخي ښایي د سلیمان د لړۍ هغه کاکړ پښتانه هم کښېباسي چي اسلامي لیکوالو د (کایان)، (کیکان) او (کیکانان) په نومونو یاد کړي دي. (تهامنای) د غور اوسنی (تایمني) دی. (اوتوی) اوس په افغانستان کي د اباسین پر پوله په هغو قبیلو سره تمثیلېږي چي په نامه قبیلې کي ئې (اوتمان) لیده کېږي. زموږ پلټنه وایي چي د اوتمان په نامه قبیلې په پنځلسمه پېړۍ کي د کندهار له ملکه څخه دغه ګوټ ته راکډه سوي په پنځلسمه پېړۍ کي د کندهار له ملکه څخه دغه ګوټ ته راکډه سوي دي. (میکوی) زه ګمان کوم چي په افغانستان کي ئې (ماکو) تمثیلوي، که څه هم احتمال لري چي دوی له (اوتي) سره یو ځای د (موکي) په وسیله په پرشیا کي ډېر ښه تمثیلېږي.

د لرغوني آريانا پاته برخه د هيرودوت اوولسمي ستراپۍ نيولې وه چي په ترکيب کي ئې (پاريکانوی) او آسيايي (ايتوپيايان) (حبشيان) شامل وه. دا د دوهمي ستراپۍ جنوب ته چي واردواره وړاندي بيان سوه په داسي موقعيت کي پر ته وه چي اوسني بلوچستان ئې نمايندګي کوي. هغه کلمات چي هيرودوت د دې ستراپۍ د بوميانو د ښوولو دپاره استعمال کړي دي يو څه مبهم دي، که څه هم ښايي چي د مطلب د افادې دپاره به پوره کافي و. يوناني (پاريکانوی) داسي ښکاري چي د سانسکريت د يوه نامه د پرشيائي شکل ډېره ور ته نژدې يونانۍ املاء وي، ځکه (پاريکان) د سانسکريت د جمع سانسکريت د (پروا – کا) چي معنا ئې غرونه يا غروال کېږي د جمع پرشيائي شکل دی. په دې ډول نو ښائي هغه (براهوي) تمثيلوي چي د ختيځ بلوچستان او يا د کلات د غرنيو سيمو اوسېدونکي دي. آسيايي (ايتوپيايان) په څر ګنده توګه د (کوش)، (کش)، (کچ)، (کوج) يا (کج) هغو بېلابېلو قبيلو ته ويل کېږي چي ملک ئې د غټو تقسيماتو په برخه کي

تر اوسه لا د دوی د نامه په اقتفاء د (کچ ګنداوه) او (کاج مکران) په نامه يادېږي. د دغو قبيلو له جملې څخه مهمه ئې (ګادره) وه چي وروستيو يونانيانو د همدې وګړو په نامه پسي دغه ملک (ګادروزيا) وباله. دوی په سرسره هغه خلک معلومېږي لکه د سانسکريت په آثارو کي چي د "ګارودا" (عقابان) یاد سوي دي او د "ناګا" (مارانو) فطري دښمنان او پوپناه کوونکي دي. اوس دوی د هغه (ګادري) له خوا تمثیلېږي چي په (لاس بېله) کي اوسي. يوه بله قبيله (بوليدي) وه (چي پتوليمي ياده کړې ده) او د هغې واقعي نوم داسي ښکاري چي (بولا) دی. د دوی نوم ښايي د (آسور) (چي مهابارات ئي "آسورا" يادوي) له (بايل)، (بال) يا (بيل) څخه راوتلي وي. په وړاندي بيان کي موږ د هغو ټولو غټو قبيلو نومونه وليده چي هيرودوت يادي کړي دي او د لوی سکندر تر بري يوه پېړۍ دمخه زموږ په افغانستان کي اوسېدلې. په (رامايانا)، (مهابارت) او د سانسکريت په نورو آثارو کي موږ ته د ډېرو داسي قبيلو نومونه په مخه راځي چي په هم هغه لرغونې زمانه کي پر دې سيمه پر تې وې او ځيني د دوی له جملې څخه د هغو قومونو سره په نامه کي سر خوري چي هيرودوت څر ګند کړي دي خو ځيني نوري ئې بيا ښايي د همدې قومونو د خېلونو او قبيلو په ټوليو کي شاملي وي. څرنګه چي دا موضوع ډېره اوږده ده نو اوس د هغې له بيانه څخه تېرېږو. ما د خپلي پلټني په متن کي هم تماس نه دی ورسره نيولي. په دې باره کي دلته يوازي دونه ويلای سم چي د افغانستان د زياتو خېلونو او قبيلو په څانګو کي چي بېلابېل نومونه په مخه راځي، زياتره ئې د سانسکريت له مدار کو سره سر خوري او په همدې دليل نو په هغه زمانه پوري اړه لري چي تر يوناني يرغل دمخه وه. په دې ترتيب نو د پرشيا په خوا کې د هيرودوت له څر ګندونو څخه او د هند په خوا کې د سانسکريت د مدارکو له مخي موږ کولای سو د هغو توکميزو عناصرو يو بشپې تصوير لاس ته راوړو، چي د لوی سکندر تر بري وړاندي ئې هغه زمانه د آريانا د

خلکو په ترکیب کي برخه درلوده.

هغه تاريخ ليكونكي چي د سكندر د نظامي عملياتو بيابونه ليكي او هغه جغرافيايي آثار چي د نړۍ د دې نوي پرانيستل سوي سيمي په باب د سترابو او (پتوليمي<sup>(۱)</sup>) له خوا ليکل کېږي ټوله موږ ته د هغي سيمي په دننه کي د پرتو ولسونو او ولايتونو د نومونو په باب چي زموږ پلټنه ورته متوجه ده، د تسميې يو بېل سيسټم په لاس راکوي. له دې ولسونو څخه ځيني سمدستي د هغه چا په څېر پېژندل کېږي چي پخوانيو آثارو ياد کړي دي، لکه پاس چي بيان سوه، خو ځيني نور ئې بيا په ښکاره د هغو هجومي بربريانو د قبيلو په څېر ښوول سوي دي چي يوناني حکومت او تمدن ئي په دې برخو كي راونړاوه او بالآخره ئي وراني ته ورساوه. لاكن سربېره پر دوی يو دريم ډول نومونه هم سته چي د دوی د يوه سره لاهم سر نه خوري او که څه هم هغه د شمېر له بابته ډېر نه دي خو زياتي توضيح ته اړتيا لري. د دې قبيلو فهرست او لکه چي وړاندي چي بيان سوی پر درو ډولونو باندي د دوی وېشل يوه دونه اوږده لړۍ ده چي ټوله دلته نه سي تشريح کېدای. زه اوس صرف د دې دپاره چي موضوع ته مي اشاره کړې وي نو دا ټکي څر ګندوم چي کله د آريانا په دغه سيمه کي د هغو قومونو او قبيلو ټوله نومونه وڅېړل سي چي د پاسني بيانه سره سم د سکندر تر بري وړاندي او وروسته لرغونو پوهانو ياد کړي دي او پر دوی سربېره هم هغه قبيلې و کتل سي چي په اسلامي دوره کي د ترک، مغل او تاتار د وروستيو هجومونو په سلسله د دوی منځ ته راغلي دي، نو سره له دې بيا هم يو څو نور قبيلوي نومونه په مخه راځي چي د وړاندي يادو سوو ډلو له يوې سره ئې لاهم د خپلويو رګی نه سي موندل کېدای. دا قبیلې د نومو د شباهت له پلوه

<sup>(</sup>۱)-پتوليمي زموږ په وطني ليکنو کي د عربي ژبي د ليکنو په تقليد د (بطليموس) په بڼه ليکل کېږي (مترجم).

زما په ځمان د ځينو (تراکيني) او(ليدياني) قبيلو اولاده تمثيلوي چي له فرضیې سره سم له هغو یونانیانو سره یو ځای او یا په هغو پسي وروسته راغلي دي چي زموږ افغانستان ئې زموږ د معلوماتو سره سم دوه ويشت پېړۍ پخوا ونيوي، حکومت ئې پر وچلاوه او د هغه په ګوټ ګوټ کي ئې خپلي کالونۍ جوړي کړې. همدا شان موږ پوهېږو چي يونانيانو د خپلي واكمنى مركز په هغه ولايت كي جوړ كړ، چي تر دوى څو پښته وړاندي پخوا لا هلته دوه معلومداره او نور ډېر يالږ ټاټوبي نيول سوي وه چي د دوی د خپل قوم په وګړو پوري ئې اړه درلوده. د دغو لرغونو کالونيوالو اولاده اوس موږ د هغه (برکي) او (برنګي) په وجود کي وينو، چي په سرسره په هم هغو ځايو كي اوسي چي لرغونو ليكوالو له وړاندي راغلي بيانه سره سم د هغو يونانيانو لومړني ټاټوبي بللي دي چي (بارکاي) او (برنخاي) نومېدله. په دې صورت کي چي ثبوت ئې ښه څر ګند معلومېږي اوس نو دا خبره منځ ته راځي چي که د وړاندي يادو سوو يوناني تبعيديانو اولاده، چي تر ميلاد دمخه ئې يو په بل پسې د شپږمي او پنځمي پېړۍ په زمانو کي وار دواره د (باكتريا) پر خاوره واړول نن ورځ كټ مټ په هم هغو ټاټوبو كي پايي چيري چي لومړی ځل د دوی ليري نيکه الانو هلته مېني کړي وې، نوبيا په ډاډه توګه د دې خبري معقوله هیله هم ساتلای سو چي ښايي د هغو نورو يونانيانو يو څه اولاده همدا شان پيدا کړو چي د پرله پسې دوو پېړيو په دوران کي ئې لږ تر لږه همدغه سيمه د وګړو په ډېر غټ اکثريت او د ژوند تر خورا مساعدو شرايطو لاندي چي سارى ئې نه درلودى د اوسېدني دپاره نيولې وه. دوی که څه هم ټوله خاوره تر خپلو کالونيو لاندي رانه وسته اما خپلو هغو هيوادوالو ئې هر كله له ژونده څخه زيات خوند اخيستى چي له تېر سوي بيانه سره سم تر دوى وړاندى دلته راغلى وه.

کومي افغاني قبيلې چي زما په ګمان له يوناني اجدادو څخه راپيدا سوي دي، هغه بېلابېل خېلونه او قبيلې کښېباسي چي د (الي) يا (علي) په

نامه دي او له يوناني (ايولوي) يا (ايوليانانو) څخه نمايندګي کوي. کوم خېلونه او څانګي چي هندوان ئې (جونا) يا (يونا)، (جاوانا) يا (ياوانا) بولي او مسلمانان ئې د (يونس) په نامه يادوي له يوناني (آی ئونوي) يا (ايونيايانو) څخه نمايندګي کوي. کوم خېلونه چي د (بای)، (بائي) او (بايزي) په نامه يادېږي هغه (بيوتيوي) يا (بوييوتيانان) تمثيلوي. د (بايزي) له نامه څخه که څه هم ما د خپلي پلټني په متن کي د هغې توضيح سره سم چي هلته ذکر سوې ده، د (زي) يا (خېل) شاوندي غورځولي دي، خو دا خبره بايد څرګنده کړم چي دغه نوم تر هغه ځايه چي زه پوهېږم تل تر تله يوازي د (بايزي) په شکل ليدل سوی دی او داسي يو مثال ئې هم نه سم ښوولای چي هلته دي د (بايخېل(١)) په بڼه راغلې وای. ما ته د دې دليل نه رامعلومېږي چي ولي دغه راز د خېل يو مثال ئې همدارنګه منځ ته نه دی راغلی. پر دې نومونو سربېره چي عام ډول د زياترو پښتني قبيلو د خېلونو او څانګو تر منځ مونده کېږي، بې له شکه نور نومونه هم سته چي زما ورپام سوى نه وي. زما په پلټنه كي مي دا خبره وړاندي کړې ده چي د دراني افغانانو د بارک يا بارکزي قبيله چي په کابل کي د واکمن بارکزي امير قبيله ده د هغه (برکي) سره پيوند لري چي وړاندي ذکر سوه او د (کيرين) له يوناني (بارکای) يا (بارکيانانو) څخه نمايندګي کوي. که چيري زياته څېړنه د دغه پيوند واقعيت اثبات ته ورسوي نو موږ (بارکزی) بايد همدا رنګه د هغو لرغونو يوناني اجدادو په څېر وګڼو چي تر نورو ټولو يونانيانو ئې د ليرو زمانو څرک په دې هيواد کي مونده کېږي.

<sup>(</sup>۱)-د دې د پاره چي د بېليو له دغي څرګندوني څخه قطعي نتيجه وانه خيستل سي نو دا يادونه ضروري ګڼم چي ما په خپله د وزيرو د قبيلې په خېلونو کي د (بايه خېل) په نامه يوه پلرينه ليدلې ده (د نوميالي يادونه).

د نورو قبيلو او د افغان د نامه په باب چي له کومه ځايه څخه ئې منشأ اخيستې ده بايد په خپله پلټني ته مراجعه وسي. ځکه زما د مقدمې لنډيز وختي لا تر هغو حدودو اوښتي دي چي په لومړي سر کي ور ته ټاکل سوې وه . اوس چي زما څر ګندوني پای ته رسوم نو په دې خبر ه پوهول غواړم چي زما (پلټنه) هغه څه ده لکه څنګه چي د همدې کلمې له افادې څخه څر ګندېږي او په هیڅ توګه داادعاء په منځ کې نسته چې هغه د افغانستان د ایتنوګرافۍ په باب یوه بشپړه توضیح وګڼل سي. دا پلټنه هغه څه کښېباسي چي د لرغوني آريانا د پراخي ورشو پر طول او عرض باندي د وخت له تنګۍ سره د يوې بېړنۍ منډي په جريان کي په دې قادر سوی يم چي په يو ډول ار تباطي نظم سره ئې رايو ځای کړم او ډېر پخوا د تېرو پېړيو له اوسېدونکو څخه په تصادفي توګه راپاته نښي نښانې دلته هلته له پېژندني سره سم راونيسم او چيري چي مناسب ښکاري هلته ئې له هغه چا سره وټومېم چي همدا اوس لا په خپلو پخوانيو نيو کو اوسي. په ناپېژندلې محُكه كي دغسي يو حركت رشتياهم له خطره څخه خالي نه كڼل كېږي. لاكن څرنګه چي زموږ د سفرونو په جريان كي له دې سيمي سره ډېر يالږ شناخت پیدا سوی دي نو زه په جرئت د هغو نتایجو په باب چې دلته مي وړاندي کړي دي، دا هيله څر ګندوم چي يو مخيزه به بې ګټي ونه خېژي. ځکه که نور هیڅ مطلب پر بنانه سي خو نورو ته به دا وښيي چي هم د توکم پېژندونکي (ایتنولوجیسټ) او هم د لرغون پېژندنې دپاره د څېړنې يوه ډېره په زړه پوري ساحه چيري ده.

ایچ. ډبلیو. بېلیو پښتو مترجم : م. ا. نومیالی ۲۰ امحست ۱۸۹۱ م ۸ اپریل ۱۹۹۳ م

## مقدمه

د دې پېښي په باره کي چي دغه (د افغانستان د ايتنوګرافۍ يوه پلټنه) څرنګه زما له خوا وليکل سوه، لازمه ايسي چي د لوستونکي د خبرتيا دپاره يو څه وويل سي.

د روان کال په پيل کي چي کله پروفيسور جي. ډېليو ليتنر ما ته بلنه راكړه چي د ختيځ پېژندونكو په هغه نهمه نړيواله كنګره كي ګډون وكړم چي د ۱۸۹۱م کال د سپټمبر په مياشت په لندن کي جوړېږي نو په دې ترڅ کي ئې دا هم راڅخه وغوښته چي د کنګرې د کار سره د مرستي په توګه يوه مقاله يا مونو كراف هم وليكم. د دې خبري په منلو كي مي هيڅ ترددنه درلودی چي د يوه غړي په څېر په کنګره کي ګډون وکړم خو دا چي د هغې په کار کي يو مرستندوي هم سم نو دا بيا بالکل يوه بېله خبره وه. تر يو څه وخته زه په دې کي شکمن وم چي آيا داسي څه وړاندي کولای سم چي د هغو پوهانو د توجه دپاره به دارزښت وړ وي چي د کنګرې په کار کي برخه اخلي. خوله ښه مرغه ما د افغانستان د اوسېدونکو په باره کي يو لړ متفرق ياداښتونه له ځانه سره درلوده او هم په دې باب يو ډول هغه معلومات په حافظه کي راسره وه چي د خلکو په منځ کي مي د دوی له خولې څخه راټول کړي وه. دا ګرده مواد چي د افغانستان له اوسېدونکو سره ئې اړه درلوده زما ورته خيال و په يوه داسي كتاب كي ئې راغونډ كړم چي غوښته مي د خپلوهغو آزموينو او ليدنو د يوه ثبت په څېر ئې كومه ورځ وليكم چي زما د اوږدو او په استثنائي ډول رنګارنګ ماموريتونو په دوران کي مي هغه

مهال سر ته رسولي دي چي د ډېري مهرباني علياحضرتي ټولواکمني د هندي حكومت په خدمت كي په فعاله توګه لګيا وم. خو دا "كومه ورځ" په يوه يا بل دليل هم دونه نامحسوسه ښكارېده لكه څونه چي په خپله د همدې کلمې افاده نامعلومه ده. پر دې موضوع باندي د چورت وهلو په جريان کي دا خبره زړه ته راغله چي د کنګرې دغي اوسنۍ موقع د دې دپاره يوه ډېره ښه زمينه برابره کړې ده چي د خلکو پاملرني ته له هغو موادو څخه يوه برخه ور وړاندي سي چي د خورا بې فايدې معلوماتو په شان تر دې ګړي پوري يوازي له ما سره پاته دي. دوی ځکه دغسي بې فايدې پاته سوي دي چي نورو هغو كسانو برخه نه ده پكښي اخيستې چي په دې کار کي تر ما زيات مهارت لري څو د بېلابېلو مدارکو له مخي د حقيقت د روښانه کېدو په وسيله له همدغو موادو څخه د پوهني د پرمختګ دپاره استفاده وکړي. له دې جهته نو ما فیصله وکړه چي د کنګرې دپاره د يوه مونوګراف په څېر (د افغانستان د ايتنوګرافۍ يوه پلټنه) ترتیب کړم او ډاډه یم چي دا پلټنه په خپله د تهیه کولو تر بېړنیو شرايطو لاندي چي ضرور هر څونه نيمګړې هم وي خو په هر حال د زياتي پلټني او نوري څېړني دپار و به د ختيځ پېژندونکو پام يوې جالبي موضوع تەراوگرزوى.

د دې پلټني په بهير کي مي د نورو پېژندونو تر څنګ ځيني اوسنۍ قبيلې چي همدا ګړی په افغانستان کي اوسي د هغو يونانيانو د اولادې د څر ګندونکو په څېر پېژندلي دي چي په لرغونې زمانه کي ئې پر دې ملک باندي حکومت کاوه. خو دا وخت مي نه دی موندلی چي پر د غه موضوع هغونه په زيات تفصيل ورغېږم لکه څونه چي په ارزي. البته زه بايد دلته دا ووايم چي د دغو يوناني الاصله قبيلو په باب په دې پلټنه کي درج سوي کشفيات داسي نه دي چي د همدغه بې تفصيله بيان په دليل نو بې له درنګه ترديد سي . ځکه په دې باب که چيري زما د پېژندونو د صحت په درنګه ترديد سي . ځکه په دې باب که چيري زما د پېژندونو د صحت په

اثبات کي د دليل په توګه کوم شي ته ضرورت سي نو دا خبره تر بل هر شي يو قاطع شاهد ګڼل کېدای سي چي د هغې ژبي لغات چي همدا نن ورځ د خپلي بومي لهجې په څېر خبري په کوي تر نيمي اندازې لږ يا ډېر، بلکي لا ډېر تر لږ، هغه يوناني کلمات<sup>(۱)</sup> دي چي يا ئې لومړنی شکل نه دی بدل سوی او که بدل سوی وي نو بدلون ئې دونه جزئي دی چي اصل ئې په آساني سره پېژندل کېدای سي.

د نورو زياتو قبيلو په باره کي چي دلته څېړل سوي دي نو ما تر دې اضافه چي ثبت ئې کړم او په عبوري ډول د دوی د پېژندني په باب څر ګندوني وړاندي کړم د نور بيان دپاره مي وخت نه دی پيدا کړی. خو هغه قبيلې چي د راجپوت له نسله څخه دي په دې سبب چي په لرغونې زمانه کي ئې له هغو يونانيانو سره نژدې پيوند درلودی چي د اولادې په باب ئې وړاندي وږغېدم له تاريخي پلوه په خاصه پاملرنه ارزي. د نورو پاته اقوامو په باب نو ځان اړ بولم چي زماليکنه د هغه څه په خاطر چي ارزښت لري له خپلو نيمګړ تياوو او کميو سره جوخت اوس په سرسره د همدې کنګرې مخي ته ور وړاندي سي.

ایچ. ډبلیو. بېلیو فرنهام رایل

<sup>(</sup>۱) - دا يوه ډېره په زړه پوري موضوع ګڼم چي تر دې آنه چا کار نه دی ورباندي کړی. يو وخت چي کله ما ته معلومه سوه د يوناني (مارګريت) د پښتو (مرغلره) ده او يا د پښتو (ګنۍ) د يوناني ژبي (ګينوس) ده نو دغي لرغوني ژبنۍ خپلوۍ ته ئې زما پام راوګرزاوه. همداسي ما اورېدلي دي چي د پښتو ځيني خاص وغونه په يوناني ژبه کي هم استعمال لري (د نوميالي يا داښت).

## د افغانستان د ایتنوګرافۍ په باب یوه پلټنه

زموږ په موضوع پوري خورا ډېري خبري اړه لري او دا ایجابوي په هغه وړه زمینه کي دننه په متراکمه توګه راغونډي سي چي زموږ په اختیار کي ده، ځکه نو زه خپلي مقدماتي څر ګندوني باید دهغي طریقې د غټو ټکو په بیانولو پوري محدودي کړم چي غواړم د دې څېړني په تعقیب کي کار ځني واخلم.

د دې پېړۍ له پیله راهیسي چي کله موږ خپله د لومړي ځل دپاره د افغانستان له خلکو سره آشناسوونو د هغو پوښتنو او ګروېږونو له لاري چي د ختیځ هند محترمي کمپنۍ دغه لوري ته متوجه کړي، یو زیات شمېر خبري او لیکني د افغانانو او د دوی د مورینې (مبدأ) په باب منځته راغلي دي. زه دغه ټوله بیانونه چي په دې باره کي سوي دي یوې خوا ته ئې ایږدم او له خپلو افکارو څخه ئې باسم. غواړم اوس یوه مستقله څېړونه په مخه واخلم او دا څېړنه د هغو لرغونو او وروستنیو پوهانو پر آثارو رابنا ده چي په لیکنو کي ئې دهمدې سیمي په باب چي زموږ پلټنه ورته متوجه ده یو شمېر څرګندوني لاس ته راځي.

(سترابو) چي د مړيني نېټه ئې تر ميلاد وروسته په ۲۴م کال کي ټاکل سوې ده، د (ايراتوستهينيس) د هغه بيان له مخي چي پر هند باندي د سکندر د هجوم په وخت کي د نوموړي هيواد حالات څرګندوي، په خپل اثر (۱. ۱۰ جغرافيه) کي داسي وايي:

"دغه زمانه د هند او هغي آريانا تر منځ چي د لوېديځ خوا ته ئې

موقعیت درلودی او د پرشیاوالو په لاس کي وه، اباسین د وېش پوله وه. ځکه په وروسته کي بیا هندیانو د آریانا غټه برخه هغه وخت اشغال کړه چي مقدونیانو دوی ته وروسپارله".

د خپل بیان په ادامه کي چي کله بیا آریانا تشریح کوي نو وړاندي په (xv. Y. ۹) کي وايي: "هندیانو (په قسمي توګه) ځیني هغه ملکونه اشغال کړي دي چي د اباسین په اوږدو کي پراته دي او پخوا ئې په پرشیا والو اړه درلوده. سکندر له دې ملکونو څخه د آریاناوالو لاس و کښی او خپلي مېني ئې هلته وداني کړې. خو (سیلیوکوس نیکاتور) بیا همدا ملکونه (سندراکوتوس) ته د یوې خېښۍ د تړون په نتیجه کي وروسپارل او په بدل کي ئې پنځه سوه فیلان ځني واخیسته.

دلته موږوينو چي دوې خبري په اثبات رسېدلي دي: لومړۍ دا چي د سکندر د هجوم په وخت کي يعني (٣٣٠) کلونه تر ميلاد دمخه آريانا (په قسمي) ډول د هنديانو ځای و، خو وروسته ئې د دغه ملک يوه غټه برخه چي مقدونيانو وروسپارله هم پسي اشغال کړه. بله دا چي سکندر د آرياناوالو لاس د دوی له هغو خپلو ملکونو څخه وکښي چي د اباسين په اوږدو کي پراته وه او هلته ئې خپلي ځاني مېني وداني کړې. موږ دې بيان ته دا هم ورزياتولای سو چي د سکندر په دې مېنو کي ښايي تر ده پخوا راغلي يوناني کالونيوال هم شامل وه. د سترابو دغه څر ګندوني د (پليني) د بيان له مخي چي تر ده نيمه پېړۍ وروسته دئ هم تائيدېږي. پليني (چي يان له مخي چي تر ده نيمه پېړۍ وروسته دئ هم تائيدېږي. پليني (چي د مړيني نېټه ئې تر ميلاد وروسته په ۷۹ کال کي ټاکل سوې ده) چي کله د شمالي هند پولي په خپل اثر (Nat. Hist. vi. ۲۳) کي بيانوي نو وايي:

"زياتره جغرافيه پوهان اباسين د هند د شمالي پولي په څېر نه ټاکي

۱ - Sandrakottus پەيونانى لىكونو كى چندرا كوپتا موريا پەدغەشكل ياد سوى دئ (مترجم).

بلکي د (ګیدروزیا)، (اراکوتای)، (آریي) او (پروپامیزدای) د څلورو ستراپیانو له زیاتولو سره د (کوپیس) سیند د هغه د خورا لیري پولي په توګه ټاکی".

دلته د پلیني له بیانه څخه موږ ته د آریانا هغه برخي رامعلومېږي چي د سکندر تر هجوم تقریباً څلور سوه کلونه وروسته په هندیانو ډکي وې.

جنرال سرالکساندر کونینګهام په خپل اثر کي چي (د لرغوني هند جغرافیه) نومېږي او فقط شل کاله دمخه خپور سوی دی د شمالي هند د پولو په باب ږغېږي او همدغه د سترابو او پليني خبري را اخلي. تر هغه وروسته چي سندراکوتوس د چندراګوپتاموريا په څېر پېژني چي د (آشوکا) په نامه لمسي ئې بودايي دين د خپلي امپراتورۍ تر خورا ليري ګوټونو پوري وغوړاوه نو په خپل دې بيان کي (الاسادا) چي د (يونا) يا يونان د ملک پای تخت دی د همدې ګوټونو له جملې څخه د يو ځای په توګه يادوي او د دې خبري د ثبوت دپاره چي تر ميلاد دمخه په دريمه او څلورمه پېړۍ کي د کابل ناوه تر هندي اشغال لاندي وه يو لړ شواهد وړاندي کوي. د دې ثبوت په بشپړېدو کي دا مثالونه هم راوړي چي د باختري يونانيانو او هندي سكيتيانو پر سكو باندي لا تر سلم ميلادي كاله پوري له هندي ژبي څخه کار اخيستل کېدی. دی وايي چي هندي ژبه که څه هم د وروسته دوو يا درو پېړيو دپاره غائبه سوه خو د شېږمي پېړۍ د (ابتلیانو) یا (سپینوهونیانو) پر سکو باندي یو ځل بیا خپل ځان راڅرګندوي. دی زیاتوي چي په ورپسې پېړۍ کي د (کاپیسا) پاچا یو (کشتریا) یا سوچه هندو و. د لسمي پېړۍ په ټوله دوران کي د کابل ناوه د (برهمنانو) د يوې کورنۍ په لاس کي وه چي د هغو قدرت د غزنوي محمود د واکمنۍ تر پایه لا یو مخیزه پای ته نه و رسېدلی. له دې څخه ښکاري چي تر دغي زمانې نو د ختيځ افغانستان د واکړو لويه برخه ضرور له هندي نسبه څخه وه خو په داسي حال کي چي دين يې سوچه بوديزم و، (سر، اې.

کونینګهام) وایی:

د غزنويانو د واکمنۍ په دوران کي چي بيا وروسته مسلمانۍ ته واوښته نو دغي اوښتني يوازي د دوی بومي زلنده توب ته د ځان د حقانيت روحيه هم ور زياته کړه نو د بت نمانځونکو بودايانو ځوروني دوی ته هم خوند ورکاوه او هم ئې دا کار خپله دنده ګڼله د. دی وايي چي:

"بت نمانځونکي ډېر ژر وشړل سوه او له دوی سره هغه هندي عنصر چي دونه ډېري پېړۍ ئې په ختيځه آريانا کي تېري کړي وې هم بالاخره له نظره غائب سو".

د دغه غټ عالم او ستر ارکيالوجست پورتنۍ څرګندوني چي دلته رانقل سوې خورا ډېر ارزښت لري ځکه داخبره ټينګوي چي زموږد دوران د يوولسمي پېړۍ د لومړۍ دريمي برخي تر وخته پوري لا په ختيځ افغانستان کي يو هندي ولس موجوديت درلودی. زه دلته تر مخه لا دا ويلای سم چي دغه بت نمانځونکي که څه هم له خپلي بت نمانځني څه پسي واخيستل سوه او له دوی سره جوخت د اسلام په ورورګلوي کي هندی عنصر له نظره غائب سو خو بيا هم يو هندي ولس هم د خپلو قبيلوي نومونو او ملي دودونو او هم د خپلو ژبو په وجود کي چي خبري په کوي تر اوسه لا د هغو ستراپيانو پر سيمه موجوديت لري چي پليني د هنديانو په نامه ښوولی دی. زموږد پلټني په جريان کي به ووينو چي هنديان په ختيځ نامه ښوولی دی. زموږ د پلټني په جريان کي به ووينو چي هنديان په ختيځ افغانستان کي هر چيري بيا په مخه راځي او زياتره د راجپوت د هغو غټو قبيلو په نامه دی چي د هند په تاريخ کي شهرت لري.

لکه څنګه چي مو وړاندي ولیده د سکندر د بري یوه نتیجه دا وه چي د خپل ځان نوي مېني ئې په هغو ملکونو کي وداني کړې چي د اباسین په

<sup>(</sup>۱) راجپوت چي په هندي انسابو کي (د لمر د توکم) په نامه دی، په شمالي هند کي د پياوړي نظامي او واکمني ټولني نسبي هويت افاده کوي.

اوږدو کي پراته وه. موږ ويلای سو چي د دې مېنو په ترکيب کي د يونانيانو بېلابېلي کالونياني شاملي وې. د (سيليوکس نيکاتور) (د مړيني نېټه تر ميلاد وړاندي په ۲۸۱ کال کي) له خوا سندراکوتوس ته د دې ملکونو ورکړه د انتقال تر دوستانه شرايطو لاندي د دې سبب نه سوه چي دغه يوناني مېني له خپله ځايه څخه بېځايه سي. که څه هم په دې پسې خو به طبعاً د هندي ولس شمېر په دغه سپارل سوو ملکونو کي ډېر زيات سوی وي. رښتيا هم داسي ښکاري چي د يوې اوږدې زمانې په دوران کي دغه شمېر يوې ډېري غټي اندازې ته ورسېدی. هندي عنصر نو د ختيځ افغانستان په نفوسو کي د يوولسمي پېړۍ تر لومړۍ دريمي برخي پوري د شمېر له پلوه ډېرښت درلودی خو تر دې نېټې را وروسته نو بيا د اسلام تر غلبې لاندي له نظره غائب سو. د دغو ټکو په پام کي نيولو سره نو اوس موږ کولای سو هغي پلټني ته راکښېوزو چي زموږ په مخ کي ده او دې ته چمتو سو چي د افغانستان په اوسنيو موجود اوسېدونکو کي د آريانا د لرغوني ولس څرګندويان وپېژنو.

دغه هیواد چي اوس افغانستان بلل کېږي د لرغونو یونانیانو له خوا د آریانا په نامه یاد سوی دی. سترابو (xv. Y. ۸) د (ایراتوستهینس) په حواله د دغي سیمي حدود داسي بیانوي:

"آريانا ختيځ پلو تر اباسين پوري رسېدلې ده. د جنوب خوا ته ئې لوی درياب دی. شمال پلو ئې (پروپاميسس) او د غرونو يو په بل پسې لړۍ پرتې دي چي ليري د (کسپين) تر خولو پوري رسېږي. د لوېديځ په خوا کي کټ مټ په هغو پولو محدونه ده چي د (پارتيانو) خاوره ئې له (ميديا) او (کارمانيا) ئې له (پارتاکين) او (پرشيا) څخه رابېله کړې ده. ... د آريانا نوم همدا رنګه دونه غزېدلی دی چي د (پرشيا) يوه حصه، (ميديا) او د (باکتريا) شمالي برخه او (سغديا) راکښېاسي. ځکه دغه اقوام تقريباً په يوه ژبه خبري کوي. (ايراتوستهينس) تر ميلاد وړاندي د

۱۹٦ کال په شاوخوا کي مړ دی او په دې اساس نو موږ دانتيجه را ايستلای سو چي تر دغي نېټې پوري د آريانا ژبه پارسي او يا د هغي د لهجو له جملې څخه يوه لهجه وه. پښتو يا تر دغه وخته منځته راغلې نه وه او که چيري تر دې دمخه موجوده وه نو د سوات په غرنيو سيمو او د سليمان په لړيو پوري محدوده وه. د آريانا کوم حدود چي نوموړي ښوولي دي غالباً هغه حدود وه چي د يوناني واکمنۍ په دوران کي د دغي سيمي د حدود په څېر پېژندل سوي وه. خو هيرودوت په ښکاره د دې ملک له هغو جغرافيايي تقسيماتو سره آشنايي نه درلوده چي وروستنيو يوناني ليکوالو ياد کړي دي.

موږد خپلي پلټني په منظور ويلای سو چي افغانستان په ختيځه خوا کي له (ګلګيټ) څخه نيولې بيا تر سمندره پوري اباسين احاطه کړی دی. جنوبي پوله ئې د عربو سمندرګي ټاکلې ده. په لوېديځه خوا کي تر پرشيايي (کرمان) او (خراسان) پوري رسېدلی دی. شمالي پلو تر (خواجه صالح) او بيا له هغه ځايه د (خوارزم) د بيديا په پساره تر پرشيايي (خراسان) پوري د آمو رود احاطه کړی دی.

د افغانستان نوم په هغه مفهوم لکه څنګه چي موږ د دغي ښوول سوي سیمي دپاره په کار اچولی دی، نه عام ډول پېژندل سوی دی او نه هم په خپله د ملک د خلکو له خوا څخه په کلي یا جزئي توګه د دغه راز افادې دپاره استعمال لري. دا هغه نوم دی چي دې ټولي سیمي ته په عمومي صورت د هغې د ګاونډیانو او خارجیانو له خوا څخه ور کول سوي دي. دا نوم د هغه ډېر شمېره ولس له قومي نامه څخه راوتلی دی چي په دغه هیواد کي ژوند کوي او داسي ښکاري چي صرف په اوسنیو زمانو کي واردواره د پرشیاوالو له خوا څخه منځ ته راغلی وي. ځکه زموږ تر بحث لاندي افغانان که څه هم د یو ځانګړي ولس په توګه د اتمي پېړۍ له پیله راهیسي په تاریخ کي پېژندل سوي دي خو د دوی ملک تر هغه وخته د افغانستان په تاریخ کي پېژندل سوي دي خو د دوی ملک تر هغه وخته د افغانستان په نامه نه یادېدی څو چي د تېري پېړۍ په منځنیو کلونو کي دغه ولس د خپل

توکم د يو پاچا تر واکمنۍ لاندي د يو خپلواک ملت په څېر منځته راغی. تر دې پېښي لږ وړاندي فاتح نادرشاه چي دا سيمه ئې بيرته د پرشيايي واکمنۍ سره تړله نو دی هغه لومړی څوک و چي د هغو دوو سترو قبيلو يا ولسونو د نامه په اقتفاء چي دلته يې ډېرښت درلودی په ترتيب سره د سيمي شمالي برخه افغانستان او جنوبي برخه بلوچستان وبلله.

خراسان داسي نوم دی چي په خپله خلګ ئې د هغه ملک د ښوولو دپاره په کار اچوي چي خارجيان ئې د افغانستان په توګه پېژني او دا کلمه له هغو حدودو سره پوره سر خوري چي د آريانا په وسيعه افاده کي وړاندي په نښه سوه. د خراسان لوېديځه برخه چي په شمال کي د مشهد له علاقې څخه رانيولې بيا په جنوب کي تر (قائنات) پوري رسېږي د پرشيائي خراسان سيمه ټاکي.

(پتولیمي) آریانا پر اوو ولایتونو باندي داسي وېشي: مارګیانا (مرغاب یا مرو)، باکتریانا (بلخ او بدخشان او په اوس کي (افغاني ترکستان)، آریا (هرات)، پروپامیسس (هزاره او کابل تر اباسین پوري د کافرستان او داردستان په شمول)، درنګیانا (سیستان او کندهار)، اراکوزیا (غزني او د سلیمان لړۍ تر اباسین پوري) او ګدروزیا (کچ او مکران یا بلوچستان). دغه ولایتونه د ملک د اوسنیو تقسیماتو په وسیله چي له اړخه سره ئې پاس په قوسونو کي لیکل سوي دي ډېر ښه تمثیلبري.

د دې ملک خپل بومي تقسيمات لکه څنګه چي اسلامي ليکوال ورباندي رغېدلي دي دغه شان ښه څرګند نه دي. ځيني نيمه د شمالي برخه د کابلستان په نامه يادوي او جنوبي ئې بيا زابلستان بولي، شمال – ختيځه برخه د باختر په نامه او شمال – لوېديځه برخه ئې (غور) يادوي. جنوب – ختيځه برخه يې د (روه) او جنوب – لوېديځه ئې د (نيمروز) په نامه بولي. په دغه تقسيم کي کابلستان له (مارګيانا)، (آريا)، (پروپامیسس) او (باکتریانا) څخه جوړېږي. زابلستان بیا له (درنګیانا)، (اراکوزیا) او (ګیدروزیا) څخه جوړېږي. په داسي حال کي چي باختر بیا له (باکتریانا) او د (پروپامیسس) دنیمي ختیځي برخي څخه جوړېږي. په غور کي بیا د (پروپامیسس) نیمه لوېدیځه برخه آریا او برګیانا راکښېاسي. په (روه) کي بیا ټوله اراکوزیا، د درنګیانا او ګیدروزیا د ختیځ نیمي نیمي برخي یا کندهار او کچ راشاملېږي. په (نیمروز) کي بیا د درنګیانا او ګیدروزیا د لوېدیځ نیمي نیمي برخي یا سیستان او مکران راکښېوزي.

یاس ښوول سوي افغانستان هغه سیمه ده چې موجودو اوسېدونکو ته ئې زموږ همدا روانه پلټنه متوجه ده. که موږ په يوه ټاکلي تر تيب خپله څېړنه تعقیب کړو،نو دا کار به بالا خره د موضوع په باره کې زموږ پوهېدنه آسانه کړي. څرنګه چې د بېلابېلو قبيلو او خېلونو د پېژندني په باب موږ ته د يوې مرستندويه وسيلې په څېر دا خبره مهمه ده چي بايد د هغه دوه ډوله اهاليو تر منځ توپير سره وکړو چي يو ډول ئې د لرغوني پرشيائي واکمنۍ په دوره کي پخواني اوسېدونکي وه او بل ئې بيا تر هغه وروسته دې ملک ته راغله چې د (داريوش کودومانوس) امپراتوري د لوی سکندر له خوا څخه ړنګه سوه، نو ځکه زه وړانديز کوم چي د پخوانۍ دورې د مطالعې دپاره زموږ د لارښود په څېر هيرودوت وټاکم چي د تاريخ ډېر لرغونی عالم دی. کله چې مرحله په مرحله وړاندي څو او د دې سيمي د لرغونو اهاليو په باب د هيرودوت پر ثبت کړو معلوماتو باندي هغه څه ورزياتوو چي د دې اهاليو د ملي نومونو او مځکنيو موقعيتونو سره اړه لري نو د وروسته راغلو اهاليو په باره كي له دغه قسمه نور معلومات هغه څه دي چي موږ ئې د يونان او روم د لرغوني زمانې د ډېرو مشهورو ليکوالو په آثارو کي مومو. دغه لرغونې زمانه چي د مدار کو مشهور ليکوال ئې سترابو، پليني، آرريان، پتوليمي، كورنيوس او نور دي د هغه ستر انقلاب تر وخت وروسته ده چي د آسيا په برخه کي منځته راغی او په دې دوران کي يونان او هند د پرشيا او آريانا په منځنيو سيمو کي لاسونه يو او بل ته سره ور کړي دي. د دې دپاره چي د دوی له مدار کو څخه لاس ته راغلي معلومات نور هم ښه ترا بشپړېدو ته ورسوو نو د خپلي موضوع په باب هغه اضافي تشريحات ورسره يو ځای کوو چي د اوسنيو پوهانو له آثارو څخه ئې را ايستلای سو. په دغه جمله کي د (تاد) اثر چي (د راجستان پېښه ليک منومېږي او په ۱۸۲۹م کال کي خپور سوی دی خورا زيات ګټور دی او ډېر نومېږي او په ۱۸۲۹م کال کي خپور سوی دی خورا زيات ګټور دی او ډېر لاس ته راغلي دي د خپلو شخصي مشاهداتو په رڼا کي چي هر څونه پيکه او بې ثباته هم وي تر استفادې لاندي ونيسم. زما دغه شخصي مشاهدات په ځپله د همدې خلکو په منځ کي زما د ډېرو کلونو د اوسېدوني په دوران په ځپله د همدې خلکو په منځ کي زما د ډېرو کلونو د اوسېدوني په دوران

د دغي طرحي په وسيله زه فكر كوم موږ به ښه ترا دې ته چمتو سو چي د افغانستان په زياترو موجودو قبيلو كي د آريانا د لرغونو اقوامو اوسني نمايندګان وپېژنو او په همدې ډول به وكړاى سو چي د پخوانيو خاوندانو او وروستنيو ناقلينو تر منځ ئې د يو سم اساسي توپير مقياس سرښته كړو او همدا شان ئې د ورپسې شاهي كورنيو د هجوم ګرانو بقايا د عبوري داړه مارو له ايله ګښتو څخه بيل كړاى سو. زموږ پلټنه كه دا نتيجه نه وركوي چي د هند پر تاريخ يوه نوې رڼا واچوي او پر هغو اړيكو وږغېږي چي هند د يونان له واكمنۍ او هغه (جاتائي) (ګيتيس) هجوم سره درلوده چي دغه واكمني يې ړنګه كړه او يا د هغو مناسباتو په باره كي بيان وكړي چي دغو (سكيتي) فاتحانو د خپلو هغو قومي توكمونو سره درلوده چي په پخوانيو

Tod's "Annals of Rajasthan" (1)

Getic (Y)

وختونو کي دې لوري ته رامات سوي او په شمالي هند کي ئې (برهمن) او (کشتريا) ځای پر ځای کړي وه او يا په آريانا کي د هغي ګډي واکمنۍ په ارتباط خبري وکړي چي بودايي (جاتا) ئې په شمال او برهمن کشتريائي په جنوب کي حکومت کاوه او يا بالاخره د هغو شخړو په باب بيان وکړي چي د آريانا دغو هنديانو له هغو اورنمانځونکو (پارتيانو) سره درلودی چي د (ارسکي) په نامه د شاهي کورنۍ تر اوږدې واکمنۍ لاندي وه او بيا ئې پر دې پېښه باندي ورغېږي چي د کوچنۍ آسيا د روميانو په مقابل کي ئې د (پارتيانو) سره تر يوه بيرغ لاندي په جګړه کي بر څه اخيسته، او په دې پسي ئې له مسيحيت سره په تماس کي راتله او په نهايت کي په اسلام د دوی ګډېده تر بحث لاندي ونيسي، خو له دې ټولو خبرو سره چي د افغانستان د اهاليو په اوسني تر کيب کي د شاملو ولسونو د ايتنولوجۍ په باب زموږ له پلټني څخه دغه راز نتائج نه راوزي، اما بيا هم ښايي موږلږ تر لږه په دې وپوهوي چي د افغانستان د نامه رښتينې معناڅه ده او افغانان په حقيقي ډول څوک دي. له دغي تشريح سره نو دا دئ خپلي پلټني ته اقدام حقيقي ډول څوک دي. له دغي تشريح سره نو دا دئ خپلي پلټني ته اقدام کوم.

تر هغه وخت تقریباً یوه پېړۍ پخوا چي د (داریوش کودومانوس) پرشیائي امپراتوري د لوی سکندر په مشري د مقدونیانو له خواڅخه ړنګه سي، هیرودوت د دغه هیواد یو ډېر بشپړ تاریخ د خپلي زمانې تر وخته لیکلی دی. خو د ده په زیاتو بیانو کي داسي څرګندوني لږ راغلي دي چي سمدلاسه د لرغوني پرشیاله هغي برخي سره اړه ولري چي زموږهمدااوس ورسره سروکار دی. اما دغه لږ څرګندوني ئې هم موږ ته په دې خپله روانه پلټنه کي د خاصي علاقې او ډېر ارزښت وړ دي. په هغه زمانه کي چي تقریباً تر میلاد وړاندي د (۴۵۰) کال له نېټې سره برابرېږي (آریانا) یعني خراسان یا زموږ په خوله افغانستان د (داریوش – هیستاپسیس) – د امپراتورۍ ختیځه برخه جوړوله. دغه داریوش له ارادګشتاسپ زوی – د امپراتورۍ ختیځه برخه جوړوله. دغه داریوش له

یوې پرشیائي کورنۍ یا قبیلې سره اړه درلوده چي ټاټوبې ئې د هیواد په شمال – ختیځه برخه کي واقع و، چي همدا اوس ورباندي پښېږو. دا شمال – ختیځه برخه ئې د باختر ولایت دی چي د (بلخ) ښار ئې پای تخت و او عربو همدغه ښار د خپل زیات لرغونتوب په خاطر د (ام البلاد) یعني (د ښارونو مور) په نامه یاد کړی دی. تقریباً تر میلاد (۵۲۱) کلونه وړاندي دی د همدې امپراتورۍ واکمنۍ ته ورسېدی چي ښایي د قیروس (کوروش) له خوا منځته راغلی او د هغه د زوی او خلف له خوا چي قامبیسیس (کامبوجیا، کامبوهجي) نومېدی نوره هم پراخه او ټینګه سوې وه. (قیروس) چي مور ئې مانداني (ماندانه) نومېده (ښایي د ماندان له قبیلې څخه یوه شازادګۍ وه) وایي چي له (میدي) قبیلې څخه وه او پلار ئې قامبیسیس (کامبوهجي) نومېدی (چي ښایي د کامبوه د قبیلې یو مشر و) (قیروس) چي کله (میدیان) له زوره څخه واچول او د لیدیاني (لودي) و) (قیروس) چي کله (میدیان) له زوره څخه واچول او د لیدیاني (لودي) سو چي له اباسین څخه تر (هیلیسپونت) پوري غزېدلې وه.

په دغه زمانه کي غټي پرشيائي قبيلې چي هيرودوت د خپل اثر په (bk. 1. ۲۵) کي يادي کړي دي دا وي: پاسرګدای (پسرکده يعني د کورنۍ زوی) چي د شاهي کورنۍ قبيله وه د (ماراپهوی) او (ماسپيوی) قبيلې ښکاري چي د امپراتورۍ د ملکي او نظامي ادارې له برخي سره ئې اړه درلوده. د (پنتيالای)، (ديروسيای) او (ګرمانوی) قبيلې بيا ټوله په کښت او کرونده لګيا وي. د (دائوي)، (ماردوی)، (دروپيکوی) او (سګرتوی) قبيلې بيا ګرده کوچياني وې.

د دغو ټولو قبيلو مورنۍ ژبه ښايي چي پارسي وه. موږ وينو چي له دوی څخه زياتره يې د افغانستان د اوسنيو وګړو په منځ کي د هغو قبيلو له خوا تمثيلېږي چي کټ مټ هم هغسي نومونه لري او په پارسي ژبه خبري کوي. (پنتيالي) داسي څر ګندېږي چي پخوا ئې د ختيځ په ليري سر کي یا د اباسین پر پوله یوه نیو که درلوده، ځکه هلته د مهمندو په تپو کي د پېښور پر سرحد د خیبر د درې شمال ته د کابل او سوات د رودونو تر منځ یوه علاقه ده چي (پندیالی) ئې بولي او د دغه نامه په اقتفاء د (مهمند) یا (لوی مند) د قبیلې یو ښاخ هم د (پندیالی) په نامه یادېږي. اوس نو که په حقیقت کي د (مهمند) دغه ښاخ له پرشیائي پنتیالي څخه نه وي راپیدا سوی نو دغه علاقه د چا د نامه په اقتفاء دغه راز نومېدلې ده. خو نوموړی (پندیالی) که څه هم اوس د مهمندو سره پیوند سوی دی او په پښتو خبري کوي اما په خپلو دودونو او کړووړو کي له نورو پښتنو څخه توپیر لري. (دیروسیای) د هغه (دروزي) له خوا تمثیلېږي چي د افغانستان په هغو غرونو کي اوسي چي د هرات ختیځ ته واقع دی. خو په زیات شمېر ئې هغه د لبنان (دروزي) یا (دروسیس) تمثیلوي چي په سوریه کي پراته دي. د لبنان (دروزي) یا (دروسیس) تمثیلوي چي په سوریه کي پراته دي. د کرمانوی) د پرشیا د (کرمان) د ولایت (کرماني) دی. د اباسین په حوزه کي د (کرمان په نامه یو بل ځای هم سته چي د هغه په باره کي به وروسته ورغېږو، دوی ټوله ځایي قبیلې دي.

(دائوي) د (داهستان) داهي يا د افغانستان هزاره دی. (ماردوی) اوس له داهي سره يو ځای شامل دی چي (داهي نرده) يادېږي او لکه څنګه چي به ئې وروسته و ګورو کټ مټ په هغه ځای کي پراته دي چي سترابو د دوی په نامه ښوولی دی. (دروپيکوی) هغه د سترابو (ديربيکوی) او د پليني (ديربيکي) دی او يا هغه (دهربي) يا (دهربيکي راجپوت) دی چي شاعره يا سندرغاړې قبيله ده. دوی اوس د (دربکي) په څېر په افغانستان کي مونده کېږي چي نامعلومه غوندي خلګ دي او لږ څه په سپکه ستر ګه ورته کتل کېږي . دوی د څو څو يو ځای سوو کورنيو د وړو ډلګيو په شان د جمشيدي او فېروزکوهي ايماق تر منځ په هغه ملک کي شاوخوا تيت او پرک مونده کېږي چي د هرات او ميمنې په مايين کي واقع دي. د (سګرتوی) په باب زه په دې نه يم قادر سوی چي د دغه نامه يو

څرک د افغانستان په کومه برخه کي ولټوم، پرته له دې چي په لوېديځ بلوچستان کي يوه غرنۍ علاقه په دغه نامه موجوديت لري. دغه يادي سوي قبيلې ټوله کوچياني دي. ژبه د دواړو ډلو پارسي ده.

د (ميدي) غټي قبيلې د هيرودوت له څرګندوني سره سم د (بوسای)، (پاراتاکینوی)، (ستروکهاتای)، (اریزانتوی)، (بودیوي) او (ماګوي) په نامه دي. له دغو قبيلو څخه يوه لا هم په دغو نومو په افغانستان کي نه سي پيدا کېدای. (پاراتاکينوی) ښايي چي د اوسني (كوهستاني) سره يو شي وي چي معنا ئې غروال كېږي. (ماګوي) يا پارسي (ماغ) اوس (ګبر) بولي او په دې نامه باندي د ځينو غټو قبيلو د وړ څانګو په توګه د افغانستان په څو متعددو ځايونو کي مونده کېږي. په سوات او د پېښور شمال ته د اباسين په ګاونډيو تپو کي دوی يوه څر ګنده قبيله تشکيلوي چي (ګبری) يا (ګاوړي) ئې بولي او د (ګبريال) په نامه يوه وړه ناحيه ئې اشغال کړې ده چي د (باراندي) تر ناوې پورته د اباسين پر لوېديځه غاړه پر ته ده. پخوا دوی په دغو برخو کي يوه مهمه قبيله وه او د سوات د امپراتور بابر تر زمانې يعني د پنځلسمي پېړۍ تر منځنيو وختو پوري لا (ګېری) يا (سواتی ګېری) نومېدی. دوی د اور نمانځنه کوله او ښکاري چي په يوه پخواني وخت کي هغه مهال دی برخو ته راغلي وي چي د (پارتيانو) يا (ارسكي) حكومت چلېدى. دوى اوس په نامه يا په خوله مسلمانان دي. د (ګبر) يا (ګاور) نوم د لوېديځي سيمي د مسلمانانو تر منځ د ترټني دپاره د يوې توهيني کلمې په څېر استعمالېږي او د دوی له استعماله سره سم مسيحيان او نور كافران چي پر اسلام باندي عقيده نه لري د (محياور) په نامه پېژندل کېږي.

د قيروس د امپراتورۍ نور قومونه هيرودوت داسي ياد کړي دي: (ليدوی)چي پخوا(مويونوی) يا(مييونوی) بلل کېده، د (کرويسوس) په مملکت کي دننه اوسېږي او د پرشيا رعيت دي. بل قوم (فريګوی)

نومېږی. (میسوی) بیا هغه دی چي د (لیدوی) کالونیوال وه، (مارینه ينوى) چي دانوم ئې د هغي سيمي له نامه څخه اخيستي و چي دوي اشغال کړي وه. نور بيا د (خاله بوی)، (پپ هلاګونوی) په نومو دي. (تراکوی) بيا هغه دی چي آسيا ته له ور تېرېدو سره د (تينوی) او (بيتينوی) په نامه وبلل سوه. (کاروی)، (آئونوی)، (دوروی)، (آیئولوی) او (پاپمپ هیلوی) هم له دې جملې څخه دي. دغه نومونه زياتره د افغانستان د قبيلو تر منځ په زياته اندازه تمثيلېږي په تېره بيا په سرسره د اباسين د پولي د شمالي برخي په هغه محل کي چي د يوناني هستوګني مرکز و او موږ د سکو او معماري آثارو له مخي او همدارنګه د تاريخي اسنادو په شهادت په دې پوهېږو چي تر ميلاد دمخه له ۳۳۰ څخه تر ۱۲٦ پوري د يونانيانو د باختري واكمنى په دوران كي او يا حتى تر هغه وخت لا هم ډېر را وروسته په دغه محل کي يوناني وګړي اوسېدله. په دې کي شک نسته چي د لوی سکندر اردو ته خورا زیات شمېر نفري د کوچنۍ آسیا له قبیلو څخه راجلب سوي وه. دوی نه یوازي د عسکرو په څېر وه بلکي د دوی په جمله کې د کمپ سره مله کسان، نوکران، شیان خرڅوونکی او داسې نور هم شامل وه. سكندر ښايي له همدغي منبع څخه په استفاده خپل هستو ګنځايونه چي د سترابو په حواله ئې بيان دمخه راغي، په هغو ملکونو کي جوړول چي د آريانا والو څخه ئې لاندي کوله. خو په دې پسې وروسته نو بيا سوداګران، معامله داران او کالونيوال په هر ډول چي کېده په ډلو ډلو هغو يوناني مملكتونو او امار تونو ته راتله چي د بډاى او زرخېزه هند پر پولو باندي پراته وه. ځکه هند د دار پوش د ټولو شلو ستر اپیانو په جمله کې هغه يوازني هيواد و چي ده ته ئې د ماليې په حساب کي طلا ور کوله او د شتمنۍ له پلوه تر نورو ټولو ځايو خورا بډاي ګڼل کېدي.

خبره چي هر راز وي خو د سکندر د اردو په ټولګيو او کمپونو کي او هم د آريانا پر سيمه په ده پسي د سمدستي اخلافو په قواوو کي ارومرو يو زیات شمېر سوچه یوناني او مقدوني قبیلو سربېره هغه بېلابېلي (لیدیاتي) قبیلې هم راشاملي وې چي وخت په وخت ئې د لښکرو د تقویې د پاره له ځانه سره اخیستې، د هغو نوو قبیلو په جمله کي چي سکندر او د ده نژدې اخلافو آریانا ته راوستلي ضرور د (اکهائوی) یا (اچاینان)، (بویوی) یا (بوی اوتیان)، (پایئونوی) یا (پایئونیان) او نور (پائوي) یا د (پانونیا) قبیلې لکه (نوریکوی)، (پایویلای)، (دوبیروی) او نور (پانګائوی) یا (پانګائوی) یا (پانګائوی) یا د (پانګائوی) یا

د دغو مقدوني او يوناني قبيلو نومونه ځکه زه يادوم چي موږهمدانن ورځ د اباسين پر پوله د غرني ملک په يوه لويه تړانګه کي چي د لرغوني باکتريانا يوه برخه جوړوي له يوه سره تر بله سره په اصطلاح، د افغانانو يو زيات شمېر قبيلې او خېلونه وينو چي کټ مټ هم هغه راز نومونه ئې دي. که د نومونو پاسنی فهرست چي د هيرودوت له خوا سرښته سوی دي تر کتني لاندې راولو نو وينو چي (ليدوی) په افغانستان کي په (لدي) يا (لودي) سره تمثيلېږي. (مويونوی) په (مياني)، (ميسوی) په (موسا)، (تينوی) او (بيتينوی) په (تڼي) او بېټني)، (کاروي)، (آئونوي)، (دوروي) او (آيئولوی) په (کړو)، (يونس)، (دور) او (الي) يا (علي) سره تمثيلېږي چي د يو زيات شمېر افغاني قبيلو خېلونه او څانګي تشکيلوي. خو له (پاپمپهيلوي) څخه بيا (پرملي) يا (فرملي) نمايندګي کوي.

د افغانستان له لودي قبيلې سره (مياني) او (موسا) لکه څنګه چي به ئې وړاندي بيان هم راسي، تل تر تله خپلي نژدې اړېکي ساتلي دي. دغي قبيلې د هند د منځنيو پېړيو د تاريخ په ارتباط د يوولسمي پېړۍ په پيل کي د غزنوي محمود له زمانې څخه راهيسي د افغاني قبيلو په جمله کي ځانته زياته توجه را اړولې ده. ځکه په دغه زمانه کي ئې له وختي څخه لا د خپلونظامي مهار تونو په نسبت د شهرت نوم ګټلي و. محمود په لوی شمېر د عسکرو په توګه استقبال کړي وه او ده ته ئې خورا ډېر تکړه نظامي مشران او کارنده ولايتي حاکمان برابر کړي وه. وايي چي په ۱۰۲۴م کال کي د سومنات د نيولو کارنامه د (لودي) ټولګۍ د زړه ور توب نتيجه وه او په دغه جګړه کي د دوی د خدمتونو د منني په خاطر محمود د دوی ځينو غټانو ته په هندوستان کي مهمي قوماندانۍ وروسپارلې. هغه مهرباني چي د غزنوي کورنۍ په واکمني کي دوی ځني برخورداره کېده د غوريانو تر ورپسې حاکميت لاندي يعني دوې پېړۍ وروسته ئې لا هم د ځان دپاره وساتله. دا هم د خپلو قوميانو د ټولګۍ سره مل يو لودي خان و، چي په ١١٩٣م کال کي ئې د ډهلي مقابل د شهاب الدين د سوقياتو مخکښي قواوي رهنمايي کولې او د همدې وخت د جنګي عملياتو په نتيجه کي د (رای پیتهورا) یا (پیرتویراجا) په نامه د هندوستان راجپوتي واکدار ماته وخوړه او ووژل سو او د هند اميراتوري مسلمانانو ته ورانتقال سوه. افغانان وايي چي په دغه مناسبت د غزني د غوري کورنۍ د دوهم سلطان يعني شهاب الدین له خوا لودي خان ملک محمود د امیر درجې ته جګ سو او ډېر زيات جايدادونه هم په خپله ده ته او هم ئې ملګرو خانانو ته وروبخښل سوه. له دې وخته راهيسي نو د لودي ولس ښې او ښادۍ پرله پسې زياتېدې او دوی په پنجاب کي پياوړي کېدله. د شهاب الدين بري د افغانستان او هند تر منځ د آزادو مواصلاتو لار خلاصه کړه. له زياتو بېلابېلو قبيلو څخه غټ شمېر افغانان په ډلو ډلو د نظامي اجيرانو په څېر دې هيواد ته رابهېدله. دوې پېړۍ وروسته بيا کله چي مير (تېمور) يا (تېمورلنګ) په هندوستان باندي راغی او په ۱۳۹۸م کال کي ئې ډهلي ونيوي نو د لودي ملک حيدر په مشرۍ د افغانانو يوه غښتلې قطعه ورسره وه چي د سليمان له لړۍ څخه جلواني، سرواني او نيازي خانان هم د هغه مله وه. ملک حيدر چي دمخه د ملتان حاکم و، اوس د خپلو خدمتونو په بدل کي چي پر دې موقع ئې سر ته ورسول، د ډهلي حکومت ته وټاکل سو او د ده تر واکدارۍ لاندي لوديان له ملتان څخه نيولې تر سرهنده پوري

تقریباً د ټوله پنجاب باداران سوه. په ۱۴۵۰م کال کي بهلول لودي د ډهلي پر تخت کښېناست او د افغاني يا پښتني واکمنو شاهي کورنۍ ئې په هندوستان کي تأسيس کړه. د ده په واکمني کي افغانان په زيات شمېر هندوستان ته رامات سوه. غونډو قبيلو خپل ملک پرېښووي او د کالونيوالو په څېر ئې د هند په بېلابېلو برخو کي واړول. په تېره بيا ډېرې ئې د مر کزي هند په راجپوتي ايالتونو (راجوارا)، (برار) او (دکن حيدرآباد) يا جنوبي هندوستان کي مېشته سول. د هغو قبيلو په جمله کي چي په دغه صورت له افغانستانه څخه راوتلي د (لودي)، (پاني)، (ناغر)، (بېټني)، (ماکو) او داسي نوري قبيلې شاملي وې. په دې حالت کي نو هري مشهوري قبيلې د خپلو قوميانو غټي يا وړې ټولګۍ چي څرنګه کېدای سوه، دې لوري ته رالېږلې چي د خپلو هيوادوالو سره يو ځای سي او د هندوستان په پراخه ورشو کي نوي کورونه ولټوي او نوی ټاټوبي بنا کړي. دغه مهاجرين د کوچنوټو وړو ټولګيو په څېر د عمومي اهاليو په منځ کي بېخي پاشل کېږي. خو په ځینو برخو کې بیا لکه په (شیخاوات)، (برار)، (کراولي)، (حیدرآباد) او داسي نورو ځایونو کي خپلي زیات شمېر او څرګندي کالونياني جوړوي. په دې ډېرو تازه وختونو يعني صرف د تېري پېړۍ په کلونو کي يو ځل بيا د افغانانو يو بل غټ مهاجرت د افغانستان د (روه) له سيمي څخه د هندوستان مځکې ته په سر ورسېدي. د دې مهاجرت په ناقلينو باندي يو بسته ولايت ډک سو چي (روهيله) يا د (روه) د بوميانو د خپل قومي نامه په اقتفاء ئې هغه ولايت (روهيلکهنډ) نومېږي. دلته زه د رواني موضوع په باب خورا ډير تفصيل ته جوغېدلی يم ځکه ښکاري چي دغه مثال به هغه جريانات موږ ته ترسيم کړي چي ښايي د لرغوني پرشيائي امپراتورۍ خاوري ته د اهاليو د رالېږدېدونو په وضعه کي تر هغه وروسته پېښ سوی وي چي د يونانيانو له خوا څخه رانسکوره سوه. دا دوې قضيې (يعني پرشيايي امپراتورۍ ته د يونانيانو او هندوستان ته د افغانانو

رالېږدېده – مترجم) داسي ايسي چي په زياترو ټکو کي يو د بل سره خوله په خوله ځي خو موږ د دې دپاره وخت نه لرو چي همدا اوس نور زيات پر دې موضوع باندي وږغېږو. يوازي دې ټکي ته پام راګرزوو چي په پرشيا کي پېړۍ پېړۍ پخوا تر هغه چي مقدونيان ئې ونيسي، يونانيان د سوداګرانو، خطاطانو، طبيبانو او داسي نورو په شان هلته خپاره وه او د پاچهانو له خوا څخه د اجيرو پوځيانو په څېر خورا زيات استخدامېدله. په هند کي بيا پېړۍ پېړۍ پخوا تر دې چي لودي د پنځلسم قرن په منځنيو برخو کي واکمني لاس ته راوړي، افغانان د اجيرو سرتېرو، شخصي ساتندويانو، ناحيوي حاکمانو او داسي نورو په څېر استخدامېدله او د کارواني سوداګرانو په توګه ئې د هغه هيواد هري خوا ته سفرونه کوله.

لودي له افغانستان څخه يومخيزه ورک سوي دي خو (مياني) چي د دې قبيلې يوه څانګه ده او خپل لومړنی نوم ئې د ځان دپاره ساتلی دی تر اوسه لا په هيواد کي د هغو کارواني سوداګرانو د ډلو په ټولۍ کي چي د (پوونده وو) په يو بل نامه بلل سوي دي د يوې ډلي په څېر مونده کېږي. د (مياني) وړې پښې يا څانګي لکه څنګه چي په افغاني شجرو کي ښوول سوي دي په لاندي ډول دي:

## میانی څانګی:

| ملاهي   | سيلاج                 | جات                                   | اسوت                                                                                                                   |
|---------|-----------------------|---------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| مشاني   | توغ                   | سامرا                                 | سور                                                                                                                    |
| سرغى    | رهواني                | لوهاني                                | شكور                                                                                                                   |
| اهير    | زمری                  | ختران                                 | اوغرشين                                                                                                                |
| ياكاچين |                       |                                       |                                                                                                                        |
|         | مشانی<br>سرغی<br>اهیر | مشانی توغ<br>سرغی رهوانی<br>اهیر زمری | مشانی         توغ         سامرا           سرغی         رهوانی         لوهانی           اهیر         زمری         ختران |

تقریباً دغه ټوله نومونه چي د هغو له جملې څخه حتی په خپله د خېل نوم ئې یعني (میانی) یا (میانه) هم نه سي ځني وتلای د راجپوت د خېلونو او څانګو تر منځ پیدا کېږي. خو څرنګه چي راجپوت اوس خورا زیاتي وړې څانګي پیدا کړي دي نو ځکه د هغو نومونه د دې توکم په پخوانیو شجرو کي نه ښکاري. د همدې څانګو یادونه د (تاد) په هغه اثر کي راغلې ده چي د (راجستان پېښه لیک) نومېږي. دی وایي: داسي ښکاري چي دوی یو وخت او بل وخت نوري ډېري قبیلې چي ښایي په ریښه کي به ئې قومي رګی ورسره درلودی او په لرغونو زمانو کي یعني د سکندر له خوا د آریانا تر نیولو وروسته له دوی سره په تماس کي راتلی، په خپلو قبیلو کي منلي او راګډي کړي دي. ما د دې پلټني په ارتباط د راجپوتي قبیلو او د هغو د وړو څانګو یو مرتب فهرست د مراجعې دپاره سرښته کړی دي چي هغو د وړ څانګو یو مرتب فهرست د مراجعې دپاره سرښته کړی دي چي د دې لیکني په پای کي به راسي. دا فهرست به د دې کار دپاره یو لارښود دې آریانا ته د ختیځ له خوا راغلي قبیلې له هغو قبیلو څخه وپېژندل سي چي آریانا ته د ختیځ له خوا راغلي قبیلې له هغو قبیلو څخه وپېژندل سي چي د لوېدیځ او شمال له لوري دې ملک ته راننوزي او هم دا دواړه ډوله بیا له هغو قبیلو څخه وپېژندل سي چي د مقدوني د بري تر زمانې وړاندي او هم دهغه تر وخته پوري په دې ملک کي اوسي.

د کوچنۍ آسیا یعني د کریسوس د وړاندي یاد سوي مملکت، د نورو قومونو په ټل کي د (تینوی) او (بیتینوی) په نومو دوه قومونه موجود دي. دوی په افغانستان کي د سلیمان د لړۍ د نورو پښتني قبیلو د هغو څانګو له خوا تمثیلېږي چي د (تڼي) یا (توني) په نامه دي او همدا رنګه ئې هغه (بېټني) تمثیلوي چي دې قبیلې تل تر تله له لودي سره خپل پیوند ساتلی دی. د افغاني روایت له بیانه سره سم لودي قبیله د (شیخ بیټ) یا (بېټ) د یوې لور له اولادې څخه راپیدا سوې ده، چي هغه نوی اسلام ته اوښتی و او (بېټ)د (بېټنی) د هغې قبیلې مشر و، چي د غور په غرونو کي ئې استو ګنه کوله.

د دغه روایت لنډ بیان داسي دی: د (ولید) د خلافت په دوره کي د خلیفه (مروان) لمسی حجاج بن یوسف د یوه لښکر په مشرۍ د خراسان او غورستان د نیولو دپاره راولېږل سو. د دې هجوم والو له رانژدې کېدو سره په هغه ملک کي یو انقلاب جوړ سو او د هغه ملک د شاهزادګانو لاس

له واكدارۍ څخه وختى او فراره سوه. د دې شاهزاد ګانو له جملې څخه يو شاهزاده چي شاه حسين نومېده د (شيخ بېټ) په تومن يا کمپ کي ئې پناه وموندله. شيخ د هغي بېټنۍ قبيلې مشر و چي په دغه ګاونډيوتوب کي اوسېدله. شاه حسين د خپل کوربه پر لور باندي مين سو چي (متو)نومېده او د دې پت ئې غلا کړ. "راتلونکو واقعاتو چي تر مخ لا خپلي ناوړي اغېزې ښندلې وې نو له خښمه ډک د نجلۍ پلار و مور د رسوايۍ د پټولو او د کورنۍ د ښه نامه د ساتلو په منظور داسي پرېکړه وکړه چي دغه بدکاره جوړه يو د بله سره واده کړي. خو له دې سره بيا هم د افغاني نامه د درنښت په خاطر لازمه وه چي د خپل ټاکلي زوم د مقام او خانداني اصلیت په باره کي ډاډه سي. شاه حسين د خپل نسب په باره کي وروستني معلومات دوی ته وړاندي کړه: کله چي فريدون په (آسوريايي) ضحاک باندي بری وموندي او د (دماوند) د غره په کوهي کي ئې په پښو وڅړاوه نو د اسير کورنۍ له خپله ټاټوبي څخه اسطخر ته وتښتېده چي د (فارس) پايتخت دى. دوى د غور د غرونو په مور چلونو كي پناه واخيسته او هلته ئې له خپلو تابعانو او پلويانو سره ځانونه ټيک کړه. پخوا تر دې د غور په غرونو کي څوک نه اوسېده، که څه هم د هغه د حوزې پر پولو باندي ګوټ ګوټ د بني اسرائیلو، افغانانو او نورو کورنیاني یو ځای او بل ځای پاشلي پرتې وې. د شاه حسين د کورنۍ نسبي ليکي له دغو ضحاکي پناهندګانو سره اړه درلوده. کله چې حجاج غور ونيوي نو د هغه شاهزاده کمال الدين محمود ئې چي د جلال الدين حسن زوی و په بغداد کي د خليفه وليد دربار ته واستاوه. په همدې وخت کي د شاه حسين پلار چې شاه معزالدين نومېدي د مکې زيارت ته رهي سو او زلمي زوي شاه حسين ئې دې ته اړ سو چي خپله د بېټني شيخ بېټ تر ګاونډي کمپه پوري ځان ورسوي.

دغه قصه، ښايي زه دلته په خبره کي راولوېږم داسي ښکاري د هغه حسين بن سام بن سوري د تاريخ پر يوه ناڅر ګنده او مبهمه خاطره باندي رابنا سوې ده، چي د غوريانو شاهي کورنۍ ئې تأسيس کړه او هم دې كورنۍ تر هغې وروسته پر غزني حكومت كاوه چي دمخه هلته د تركي (سبکتګین) له خوا تأسیس سوی او غزنوي سلطان محمود د هغې خورا مشهوره او هند لوټوونکي شاهزاده و. دغه حسين، ويل کېږي، چي هند ته په سوداګري تللي و خو له دې سفره څخه د راستنېدو په لاره کي تر هغه وروسته چې د کښتۍ د ماتېدو او بندي کېدو په شمول ئې راز راز سختۍ او بدبختۍ ولیدلې، بالاخره د غلو د یوه بانډ په لاس کښېوتي او د هم دې غلو په ډله کي د هغه سلطان ابراهيم د پوځيانو له خوا ونيول سو چي له ۱۰۵۸م کال څخه ئې تر ۱۰۹۸م کال پوري په غزني کي حکومت کاوه، د غلو ګرده بانډ پای تخت ته راوستل سو او د مرګ حکم ورباندي صادر سو. خو کله چي حسين د خپلو سختيو بيانونه کول نو د سلطان حضور ته راوستل سو. سلطان چې د ده کورنۍ وپېژندله او د ژوند په نورو حالاتو ئې خبر سو نو ئې نه يوازي له بنده څخه خوشي كړ بلكي مهرباني ئې ورسره وكړه او په دربار كي ئې يو مقام ده ته وسپاره. له همدې ځايه نو ورو ورو په دولت کی خورا ج و مقامونو ته ورسېدی. د ابراهيم زوی او خلف (يعني دريم مسعود و) حسين د خپل حاکم په څېر د غور د ټوله ولايت دپاره وټاکه چي هغه د ده اصلي وطن و او هلته د ده نيکه ګانو پخوا حکومت کاوه. (له خاندیمر څخه د ډ. هربیلوټ اخیستنه).

دغه دواړي قصې چي سره را يوځاى سي نو افغاني روايت ئې ښكاري د دې خبري نښه وي چي (بېټنى) د لومړي ځل دپاره په افغانستان كي له (لودي) سره په تماس كي راځي ځكه لودي ښايي د لوېديځ له لوري راغلى وي. ويل كېږي چي په افغانستان كي د (بېټني) وګړو پخوانى ټاټوبى په هغو غونډيو كي واقع و، چي د كابل د لوګر ناوه ئې د غزني د (زرمت) له ناحيې څخه رابېلوله خو د لودي وګړو ټاټوبى بيا په افغانستان كي د كندهار پر سيمه موقعيت درلودى. په هر صورت اوس بير ته د شاه حسين او هم د هغو قبيلو په باب چي د شيخ بېټ له لور متو څخه راپيدا سوي دي، افغاني بيان ته ادامه ورکوو. د دې دپاره چي د شاه حسين د خانداني اصليت په باره کي د ده د څرګندونو رشتياوالي معلوم سي نو شيخ بېټ خپل مزدور چي (کاغ) نومېدی او د (دور) (دود يا ډوم) له کاست (فرقي) څخه و په غور کي ئې د شاه حسين ملګرو ته ورولېږه. دغه اېلچي له تائيدي شواهدو سره راستون سو اما د بيان له کولو څخه ئي تر هغو پوري ډډه کوله څو چي هغه شاهزاده دا منلې نه وي چي د ده له لور (ماهي) سره به هم ازدواج كوي. دا شرط البته يوه داسي خبره وه چي حسين په آساني سره ومنله. د دې مسائلو له حله سره نو شاه حسين سمدستي له (متو) سره واده وکړ او لږ وخت نه و تېر سوی چي ده ته ئې ژوی وروزېږاوه. د متو پلار و مور د هغو حالاتو په نسبت چي د دې هلک د زوکړي سره ئې اړه درلوده پر ده باندي د غلزوی (یعني د غله د زوی) نوم کښېښووی. له دغه غلزوی څخه د غلزي قبيله راپيدا سوه. بي بي متو يو دوهم زوى وزېږاوه (خو دانه ده معلومه چي د چاله خوا) او پر هغه باندي د ابراهيم نوم كښېښوول سو. ابراهيم ته د بې ساري پوهي او لوړو قابليتونو په نسبت د لوی (ستر) لقب ور کول سو. د زمانې په جريان کي دغه د (لوی) کلمه په (لودي) يا (لدي) باندي واوښته او د هغو قبيلو دپاره د قومي نامه په څېر ومنل سوه چي نسبي لړۍ ئې له ده سره اړه لري. د شاه حسين له هغي بلي ماينې څخه چي بي بي ماهي نومېده يو زوى وسو، چي (سرواني) نومېدی او د ده له نسبه هغه قبيله راپيدا سوه چي په همدغه نامه باندي يادېږي. د زمانې په دوران کي د بي بي متو د بچيانو اولاده په شمېر خورا زياته سوه او څرنګه چي شاه حسين افغان نه و نو ځکه دوی په مجموعي توګه د (متي) په نامه يادېدله. دا د وطني روايت بيان دى.

خو زه دلته دا خبره يادولاى سم چي (متي) د يوې غټي او مهمي پرشيايي قبيلې نوم دى او دا قبيله په لرغوني وخت كي د اوسني (همدان) او (نیشاپور) تر منځ په شمالي پرشیا کي اوسېده چي ستړابو (xi. A) د (ماتیانوی) په نامه یاده کړې ده. پلیني همدا رنګه له (سارنګای) او نورو سره یو ځای د (ماتیاني) نوم اخلي (Nat, Hist, vi. ۱A) چي د اوسني هلمند په لوېدیځ او د غور د ملک په جنوب کي ئې موقعیت درلودی. په افغانستان کي د (متي) پخوانی مرکز ویل کېږي چي د ارغنداب په ناوه کي د (ماتیستان) علاقه وه. د (بي بي ماهي) اولادونه د (متي) له هغې سره په یوه کړۍ کي شاملېږي.

تر (متو) لور ئې علاوه چي پاس ئې يادونه وسوه، شيخ بېټ بېټني نور درې زامن هم درلوده چي د (واراشپون) يا (اشپون)، (اسماعيل) او (خاجين)، (کاچين) يا (غرشين) په نامه وه. هغه قبيلې چي له هره يوه څخه پيدا سوي دي د هغه په نامه دي خو ټولي غونډي په يو ځايي توګه (بېټني) بلل کېږي او تر دغه قومي نامه لاندي (متي) يا د بي بي متو نسبي اولاده همدارنګه راشاملېږي. پليني (۱۸ اولاد، الله (سراپرائي) (چي په دې نامه يوه قبيله به موږ ته ژر تر ژره په بلوچستان کي په مخه راسي) او (بکتري) سره يو ځاى په يوه داسي موقعيت کي ښيي چي ظاهراً له هغه ځايه څخه ډېر ليري نه ښکاري چي د وړاندي تېر سوي بيان سره سم په افغانستان کي د (بېټني) پخواني ټاټوبي بلل سوی دی. په دغو قبيلو کي د افغانستان کي د (بېټني) پخواني ټاټوبي بلل سوی دی. په دغو قبيلو کي د بېلابېلو توکمونو مخلوط چي کتل کېږي نو خورا جالب ايسي او د دوی د ترکيب په باره کي څېړنه د زد کړي له پلوه بې ګټي نه ګڼله کېږي.

د افغاني شجرو په حساب (بېټني) قبيله په خپل ترکيب کي د (واراشپون)، (اسمائيل)، (خاجين) او (متي) څلور غټ خېلونه کښېباسي. راسئ دا وګورو چي دوی څرنګه له څو (خېلونو) او (زيو) څخه جوړېږي. د (خېل) او (زي) کلمات د افغانستان د هغو خېلونو او څانګو خاصو نومونو ته او هم زياترو قبيلو ته وراضافه کېږي چي ژبه ئې پښتو ده. دغه کلمات د هغو قبيلو له نومو سره نه ليده کېږي چي پارسي وايي او نه

هم د هغو قبيلو سره چې په بلوچستان او د اردستان کې اوسي. د (خېل) کلمه عموماً داسي ګومان کېږي چي يوه عربي کلمه ده او (د آسانو سپاره لښکر، ټولۍ، جمعيت او داسي نور) افاده کوي. خو ډېره سمه توجيه دا ده چي دا په اصل کي د سانسکريت يا هندي ژبي د (کولا∞) کلمه ده چي د قبيلې، تو كم او كورنۍ معنا وركوي، خو په عربي شكل باندي مسخه سوې ده. د (زای) توری چي جمع ئې (زي) راځي ويل کېږي چي د (زادن) (زېږوني) له پارسي کلمې څخه راوتلي دي او په معنا کي (بچيان، اولادونه، ژېږولي) او داسي نور افاده کوي. دا توری همدا شان د کومي (ډلي، جناح) او داسي نورو د افادې دپاره چي خپل تر منځ ګډو علاقه منديو سره يو ځاى كړي وي هم تر استعمالېدو لاندي راځي. خو ټيک خبره دا ده چي (زي) د سانسکريت د ژبي د (si) له لاحقې څخه نمايند کي کوي چي د اضافت دپاره په کار اچول کېږي. د خېل او زي دغه کلمات چي د افغاني قبيلو نومو ته ورلوېږي د استعمال په برخه کي ئې کوم توپير زمانه دی په ستر که سوی. ښکاري چي دوی بې له کومه توپيره په کار اچول کېږي او زياتره دواړه کلمې د يوې قبيلې نامه ته ورلوېږي، لکه الي خبِل، الي - زي، موسا - خبِل، موسازي او داسي نور. ما دغه شاوندي لاحقې د لنډيز په وجه د افغاني خېلونو او څانګو له نومونو څخه غورځولي دي.

د (واراشپون) يا (اشپون) په جوړښت کي دا لاندي څانګي شاملي دي:

| بالمير* | بهمن*  | بای   | اوکری  | ابوالفرح |
|---------|--------|-------|--------|----------|
| چانی∗   | چالاک* | چاکی* | برشوري | باند*    |
| در گانی | درسی   | دربی  | دامر∗  | چلپی     |

| غران*         | فتاح    | دری پلاره | دوتاني   | * دوره  |
|---------------|---------|-----------|----------|---------|
| هيران*        | حسن     | همدانی    | محوربوزي | غوري*   |
| خودو          | خاكي    | جاكى*     | اسماعيل  | ابراهيم |
| ملا*          | مغزی*   | لشكرى     | لالى*    | کودی*   |
| * سمر         | رامديو* | پائى*     | نيازي    | ئسو     |
| سیباتی*       | شمشير   | شخي       | شاه ملک  | سيو*    |
| اوزب <i>ک</i> | *ترى    | تركلاني   | تاجو     | سیکری*  |
|               | زمری*   | زربنی     | يوسف*    | یحیی*   |

په پورتنيو نومو کي هغه چي د ستوري (\*``) په نښه ټاکلي دي ټوله په څرګنده توګه په نامه کي راجپوت او هندي دي. بهمن او بالمير چي د (بامن) او (بالمي) سره سمون خوري د سوداګر پېشه راجپوت له خېلونو څخه دي. باند له (بهاند) سره برابرېږي چي په هندوانو کي د سندرغاړو يو خېل دی. چاکی او چالاکی دواړه يو راز ښکاري او د (اګنيوالا راجپوت) د (چالوک) يا (سولانکي) څخه نمايندګي کوي. دامر هغه د (راجا تارينګيني) (دامرا) دی او ښايي چي د (رهټور) له ټولۍ څخه يو خېل دی. دوره يا دور هغه راجپوت دی چي (دوده) نومېږي. غران او غوري يو شان ايسي او د راجپوت د (غور) له ښاخه څخه نمايندګي کوي. هيران هغه (ايرانا) ده چي د سوداګرپېشه راجپوت د (اګار) د قبيلې يوه څانګه هغه (ايرانا) ده چي د سوداګرپېشه راجپوت د (اګار) د قبيلې يوه څانګه تشکيلوي. اېراهيم او اسماعيل ښايي هغه اسلامي نومونه دي چي د (برهمن) او (سيمالا) د هندي نومونو پر ځای استعمال ته لوېدلي دي.

<sup>(</sup>۱) هغه نومونه چي ليکونکي د ستوري په علامه نښاني کړي دي، تر فهرست لاندي په خپله تشريح کي ئي له ځينو راجپوتي نومو سره لګولي دي، لاکن له دې جملې څخه په لاندي بيان کي يو څه ځني پاته سوي دي. زه نه پوهېږم چي آيا دغه برخه به په غلطۍ کي په نښه سوې وي او که به ئي ليکونکي په دې ډاډه وي چي د وي روښانه دي او تشريح ته اړتيا نه لري (مترجم).

(سیمالا) دراجپوت له جملې څخه یو زیات مشهور خېل دی. جاکی داسي ښکاري چي د (جاکهر) په نامه هندو (جات) وي. مغزی او پائی د (ګهلوت) راجپوت له هغو خېلونو سره سر خوري چي د (مګراساه) او (پاهه) په نامه دي. سمر او سیباتی د راجپوت مربوط (سومره) او (سیپات) ګڼل کېږي. سیکری د راجپوت له جملې څخه (سیکروال) یا (سیکار) دی. تری د شمالي هند د یوې برهمني قبیلې نوم دی. یحیی د (جوهیا) راجپوت اسلامي شکل دی، لکه څنګه چي یوسف دهغه (اساپ) ځای نیولی دی چي بومي شکل ئې د لرغونو یوناني لیکوالو له خوا د (اسپاسیوی) او (اسپیوی) په بڼه ذکر سوی دی. زمری د هندو د (میساري) یو تبدیل سوی شکل دی.

اسماعيل لکه وړاندي چي څرګنده سوه ښايي د راجپوت مربوط (سيمالا) وي او يا خو د هغه اسماعيل پيروان وي چي (د اروپائيانو په خوله د حشيشيانو ) په نامه فرقه ئې جوړه کړه، ويل کېږي چي اسماعيل له بېټني قبيلې ځان راوشکاوه او له سرواني قبيلې سره يو ځای سو. د سرواني قبيلې مرکزي ټاټوبې د سليمان په غره کي و چي ښايي دا به د بلوچستان په کلات کي د همدې اوسني سروان علاقه وه، له ده څخه مذهبي زاهد جوړ سو او د شيخ ابراهيم سرواني لقب ئې واخيستي. وايي د ده زيارت د تخت سليمان په هغه محل کي واقع دی چي (خواجه خدر) نومېږي. کله چي دی مړ سو نو تر شائې دوولس زامن او دوې لوني پاته سوې، خو افغاني

<sup>(</sup>۱) Assassins د اساسينز انګرېزي کلمه د عربي له حشيشين څخه راپيدا سوې ده، چي معنا ئې د جمع په شکل (جرسيان) کېږي. اوس په انګريزي کي دغه کلمه د لفظ له مخې په (وژونکو) يا (قاتلانو) سره ترجمه کيږي خو په تاريخي لحاظ د اروپائيانوله ځوا څخه پر هغي پټي متعصبي اسلامي ډلي باندي ايښوول سوی دی چي وايي (چرسيان) وه او د صليبي جګړو په وخت کي ئې مسيحي مشران ترور کوله. ما د ترجمې په متن کي د (حشيشيان) په بڼه راوړی دی (مترجم)

۱۰۷۰ شجرونورنو د دوی په باره کي کوم بيان نه دی کړی. خاجين، خاچين ياغرشين له دې لاندي څانګو څخه جوړېږي:

| * كالب | باكل*       | الى          | اجاری†  | 1991   |
|--------|-------------|--------------|---------|--------|
| بوبک*  | بىبى*<br>   | بېكى         | بازو    | باسی*  |
| فيروز  | *292        | دانا         | چنګا†   | قلندر† |
| هود*   | حسين        | حسني         | غاشه    | محبسو  |
| *155   | کاین*       | *جائول       | جنجی†   | اساپ   |
| ملی    | مدى         | خيدر∗        | کټه     | کنزی   |
| میان   | موسا (موسی) | مندن         | *ماسور  | ملک    |
| بيه†   | پەساكنى     | پلا†         | پائی*   | نادير  |
| *سپن   | سلمی∗       | راتن         | رسول    | پیرا   |
| سیانی* | شان         | ************ | شاه ګکل | ښادی†  |
| اودی*  | توران       | * تەتار      | * تار   | تاجبېګ |
|        |             |              | وړوکی   | اومر*  |

په پورتنيو نومونو کي چي د ستوري په نښه ټاکلي دي راجپوت او هندو خېلونه دي. باکل د (بهاګېل) سره سر خوري چي د (سولانکي) په ښاخ پوري مربوط سوداګر پېشه راجپوت دی. بالا چي زياتره د (سلطانو) سره جوړه وي د هندو طائفه ده. لکه څنګه چي باسي په لومړي سر کي چوپړ وهونکی يا د زرعي بندګالو (سرف) خېل ګڼل کېدی چي په مځکه پوري تړلي مريان وه. بيبي او بوبک چي يو شانته ښکاري او د اګنيکوالا راجپوت مربوط د (پرامارا)، (پونوار) يا (پوآر) په قبيلو کي د (بهيبا) له څانګي څخه نمايندګي کوي. قلندر، چنګا او زياتره هغه نور چي د صليب څانګي څخه نمايندګي کوي. قلندر، چنګا او زياتره هغه نور چي د صليب (†) په نښه په پورتني ليست کي ټاکل سوي دي د (جات) خېلونه دي. جائول او ځيدر د سوداګر راجپوت هغه څانګي تمثيلوي چي د (جائيل) او

(کیهدار) په نامه دي. اومر د پراوارا راجپوت (اومره) دی او دا د اباسین په اوږدو کي د ټولو غټو افغاني قبیلو د خپرو څانګو په جمله کي تر نورو ټولو زیاته خپره یوه څانګه ګڼله کېږي. وړوکی یو جالب نوم دی. په پښتو کي کوچني ته وړوکی وایي او دا نوم لکه څنګه چي به وروسته خبري پر وسي د اباسین په اوږدو کي د دوو یا درو افغاني قبیلو د څانګو تر منځ لیده کېږي دا چي دغه نوم دلته د هغه واراشپون یا اشپون او خاجین په ارتباط مخ ته راځي چي زموږ د پلټني په یوه وروستنۍ مرحله به دا وښودل سي چي د (داردستان) له (بوریشکي) او (خاجونا) سره سمون خوري نو له دې څخه دا نظریه راپیدا کېږي چي همدغه نوم په اصل کي (بوریشکي) دی څخه دا نظریه راپیدا کېږي چي همدغه نوم په اصل کي (بوریشکي) دی البته د بېګانه وګړو په خوله کي صرف په یوه بل مسخه سوي شکل بدل سوی دی.

متي چي د وړاندي بيانه سره سم له بي بي متو څخه راپيدا سوې د شاه حسين اولاده ده د غلزي او لودي دوه غټ ښاخونه لري. غلزی يا غلجی او يا غلزوی درې لوی خېلونه لري چي (توران) يا (تولر) او (برهان) يا (پولر)نومېږي.

توران دوه خېلونه لري چي هوتک او توخي دي او غونډ دواړه يو ځای (بارو)نومېږي. بارو د شمالي هند يوه برهمنه قبيله ده.

هوتک يا هوتکي څلور ښاخه دي چي ملکيار، يوسف يا اساف، دولت او عرب ئې بولي.

ملکيار = "يعني د پاچا ملګری". دغه نوم د (مولاک) او (جوره) ځاى نيسي چي په هغه کي دواړه هندي کرونده ګر خېلونه يو له بله سره يو ځاى جوړه سوي دي. ملکيار د (حسين) او (ايبک) په نومونه دوه ښاخه لري.

د حسین څانګي دا دي: ایشاک یا ساهک یا ساک، قطب، جلال الدین، اومر، مند، کورم او شاه عالم (ښالم – مترجم). له دغه وروستي خېله سره ميرويس او شاه محمود اړه درلوده چي د سېري پېړۍ په لومړۍ برخه کي ئې پرشيا ونيوله، صفوي کورنۍ ئې ورانه کړه او د دوی تخت ئې ځني واخيستی.

د ایبک یا هیبک څانګي دا دي؛ کټی، کادین، کادنی، خادی، اومر، بدین.

د يوسف يا اساپ څانګي دا دي: ملی، خيري، برات، ترنک، رانی، اومر. له دغي جملې څخه (ملي) د (مال) سره سمون لري چي سوداګر پېشه راجپوت دی. (خيري) د هغه (خير) ځای نيسي چي د اګنيکولا راجپوت مربوط د (پرامارا) يا (پونوار) يا (پوآر) د قبيلې يوه څانګه ده. (راني) د اګنيکولا راجپوت د (چالوک) يا (سولانګ) په قبيله کي (رانيکا) تمثيلوي. د برات بيان به بيا وروسته راسي. اومر وړاندي درته بيان سو. د ترنک څانګه د هغه رود په نامه ده چي ترنک نومېږي. په خپله د ترنک د رود نوم ښايي د همدې سيمي د هغو پخوانيو اوسېدونکو يعني (ترين) يا (تري) د نامه په اقتفاء منځ ته راغلی وي چي د شمالي هند د برهمنيانو يوه څانګه ده.

د دولت = (حکومت) د خېل څانګي دا دي؛ الف، اساپ، ماروف،
سادات، تولر، تون، اوتمان او نور. ماروف د هغي سيمي د نامه په اقتفاء
منځ ته راغلی دی چي همدغسي يادېږي. تون يا تنی ښايي هغه تراکياني
(تينوی) تمثيلوي چي د سکندر په زمانه کي له خپله آسيايي ټاټوبي څخه
چي په (بيتينيا) کي و دغو علاقو ته راکډه سوه. د اوتمان په باره کي به
بيان وروسته راسي.

د عرب څانګي دا دي: اکا، الي، بابا، بامی، بای، ششروزی. اکا د يوې ناګائي قبيلې نوم دی. الي او بای دواړه يوناني نومونه دي چي د (ايوليان) او (بويتيان) په نامه يوناني کالونيوال تمثيلوي. بابا البته د هغه بهيبا ځای نيولی دی چي د راجپوت د (پوآر) په قبيله پوري اړه لري. بامی د شمالي هند يو برهمني قبيله ده. ششروزی د (چچ روسياه) يا د (چچيراه او روسياه) له ترکيبي شکله سره سمون خوري چي دواړه د اګنيکولا راجپوت د چوهان د قبيلې خېلونه دي. وروستی ښاخ که څه هم د عرب په نامه دی خو د هغه په ترکيب کي داسي څوک هيڅ نسته چي عرب وبلل سي. ښايي دغه نوم به د هغه رود په شاوخوا کي د دوی ټاټوبي ته راجع وي چي يونانيانو (ارابيوس) بللی دی او اوس وخت په ختيځ بلوچستان کي د (پورالي) په نامه دی. دغه نومونه به زياتره بيا هم موږ ته په مخه راسي او ډېر بيا ديوسفزو تر منځ چي د دې قبيلې يوه غټه کالوني په پنځمه پېړۍ کي د هلمند غاړو ته ولېږدېده. په دې باره کي به وروسته هغه وخت ورغېږو چي د يوسفزوبيان راورسېږي.

توخی څلور ښاخونه لري چي د مهمند، ايوب، حسن او نور په نامه يادېږي:

د مهمند څانګي دا دي:

| باسی | بابكر   | اليشير | اشو  | 151   |
|------|---------|--------|------|-------|
| ماكو | خوايداد | ايراكي | هاني | بوران |
| پوپل | پيرو    | نازر   | موسا | ماما  |
| يونس | سورى    | شمال   | شاكى | سيد   |

د پورته نومو له جملې څخه (آشو) له (اچي) سره سمون خوري. په (راجاتارينګيني) کي راغلي دي چي اچي يوه لرغونې غښتلې هندۍ قبيله وه چي د خپل بغاوت او بربريت په وجه ئې ښه نوم نه و ايستلی. په افغانستان کي ډېره څرګنده ايسي چي د اچګزي قبيله ئې تمثيلوي. بوران له (بور) څخه نمايندګي کوي چي يو سوداګر پېشه راجپوت دی. هاني له (هانا) سره سر خوري چي د شمالي هند برهمني قبيله ده. خوايداد له (خداداد) او هغه بيا له (ديودوتس) سره برابرېږي چي ښايي يوناني اوسېدونکي تمثيلوي. ماکو د (مکواهانا) سره سر خوري او مکواهانا يوه ډېره لرغونې هندۍ قبيله وه چي نه ئې د راجپوت او نه ئې د جات له نسبه سره اړه درلوده بلکي له جات سره يو ځای د راجپوت تر منځ د وصلي قبيلو په څېر ځېل کېدله. ښايي دا د ساکا د سکيتيانو له جملې څځه يو خېل وبلل سي. ماما يا (مه ما) د شمالي هند يوه برهمنۍ قبيله ده. موسا همدا شان يوه زړه قبيله ده او په لرغونې زمانه کي ئې د اوسني وخت د لاندي ديره جات او پاسني سيند شاوخوا د اباسين په ناوه کي اوسېدنه کوله. آرریان وایي د دوی مشر د یونانیانو په ژبه (موسیکانوس) او د هنديانو په ژبه (موسى – کا) (يعني د موسا مشر) برهمنيانو دې ته وهڅاوه چې د سکندر په مقابل کې بغاوت وکړي خو د هغه ښورښ ماته وخوړه او له ډېرو برهمنيانو سره يو ځای د خلکو د پانيات دپاره د مرګ په سخته سزا ورسېدی. موسا همدا اوس هر چيري د هند د پولي او د سليمان د لړۍ په اوږدو کي د خېلونو او څانګو په څېر د زياترو غټو افغاني قبيلو تر منځ دلته هلته مونده کېږي. پوپل ښايي ليدياني (پايوپلاي) تمثيلوي. يا خو دا کلیمه له (پیپارا) څخه نمایند کي کوي چي د راجپوت مربوط د الله مل) عا سيسوديا د قبيلې يو خېل الاڼل کېږي. شمال چي د (شاه مل) لنډکی شکل دی د هندو د (شري متي) د کلمې چي د سوداګر پېشه راجپوت يوه ډېره مشهوره قبيله ده اسلامي تعويضي کلمه معلومېږي. سوري د (کهتري) د ځېل نوم دی. يونس د يوناني ژبي د (آئوس)، (آئونوس) او (آئونیان) ځای نیولی دی.

## د ايوب څانګي دا دي:

| داوت | بابو | بهلول | بهرام |
|------|------|-------|-------|
| کټی  | جلال | هاوا  | فيروز |
| سېن  | نانى | موغل  | ميران |

د دغو نومونو له جملې څخه بهلول ښايي د (بيهل) ځای نيولی وي چي په اګنيکولا راجپوت پوري مربوط هم د (پوآر) او هم د چالوک د قبيلو يو خېل دی. بابو له بهیبا څخه نمایندګي کوي چي وړاندي ئې بیان تېر سو.
کټی د یوې لرغوني قبیلې نوم دی چي په افغانستان کي ئې د غزني د کټواز پر علاقه باندي نوم ایښوول سوی دی. ښکاري دوی په سر سره د پنجاب د سیمي د (کاتهي) په نامه هغه کام وی چي نیکه ګانو ئې د سکندر سره مخالفت کاوه او تر هغه وروسته ئې بیا اولاده جنوبي لوري ته خپره سوه او خپل نوم ئې یوه پراخ ملک ته ورکړ چي په اوس کي (کاتیاواد) یا (کاتیاوار) یادېږي. میران په اصل کي د هندي بیدیا هغه (میر) یا (مېر) دی چي د هندي ذات بومي وګړي دي. نانی او سېن دواړه د راجپوت قبیلې دی چي (نانواګ) او (سېنګر) تمثیلوي. نانی ښایي د (ناوناګا) ځای نیولی دي چي د جات یو خېل دی. فیروز، جلال او موغل د اسلامي دورې اوسني نومونه دی.

## د حسن څانګي دا دي:

| كالو  | ايسا | بارک | بابر  | آدم    |
|-------|------|------|-------|--------|
| سیکاک | پیرک | محمد | كرمان | كاشاني |

له دغو نومونو څخه به آدم خېل يو ځل بيا په مخه راسي. بابر د (ګوجر) يو خېل دی. بارک به بيا هم مخ ته راسي. ايسا ښايي د مسيحيت له عقيد تمندانو څخه نمايند ګي کوي چي د (جيسس) يا ايسا (عيسي) امتيان دي. کالو ښايي د راجپوت د ګاهلوت د قبيلې (کالم) وي. سيکاک يا (سايکاک) ښايي د (سيګل کهتري) قبيله تمثيلوي. پاته نور نومونه اسلامي دي.

د سوري د څانګي په باب چي د مهمند تر ښاخ لاندي د توخي خېل مربوط د غلزو د توران په پښه پوري اړه لري او له پورتنۍ يادوني سره سم د کهتري خېلونو له يوه خېله سره ئې نوم يو شی دی، زه غواړم دلته دا خبره زياته کړم چي سوري د غور د هغي شاهي کورنۍ نسبي نوم و، چي د غزني تر شاهي کورنۍ وروسته چي د تر کي سبکتګين له خوا هلته د يوولسمي او

دوولسمي پېړيو په دوران کي ټينګه سوې وه، د غزني د پاچهۍ پر تخت کښېناسته. د سوري همدغه نوم د غور د (زوري) قبيلې په قومي نامه کي تر دې اوسه موجود دی. د پليني (Nat. Hist. vi ۱۸) په بيان کي راغلي دي چي (انتيوچوس) د (سيليوکوس) زوی په هغه ساحه کي د (الکساندریې) وران سوی ښار له نوي سره څخه د سوریې د یوه ښار پر نقشه بيا ودان کړ چي د (مارګوس) په سيند او بېدی او دا نوی ښار ئې (انتیوچوئیا) وباله. دغه بیان زما په ذهن کې دا فرضیه راویاڅوله چې د غور سوري په هم هغه محل کي چي په مار ګوس (اوسنی مرغاب) اوبېږي ښايي د هغو سوريايانو اولاده وي چي (انتيوچوس) په خپل نوي ښار کي مېشته کړه. خو پوښتنه دا ده چي دغه سوريايان څوک وه؟ آيا دوی په دغه (سوري) نامه قبيله وه چي انتيوچوس له سوريې (سوريا) څخه راوستلې او دلته ئې د خپلي علاقې پر بنا د يوې کالونۍ په څېر مېشته کړې وه؟ او يا خو د سوري په نوم يوه هندۍ قبيله وه چي پخوا مېشته سوې وه لاکن د (سیلیوکوس) له خوا (سندراکوس) ته د ملک د انتقال یا پرېښووني په نتيجه کي چي له سترابو څخه د اقتباس په حواله ئې بيان دمخه تېر سو، پر دغه ځای باندي تازه اړولې وه. ډېر ګومان داسي کېږي چي ښايي وروستۍ فرضيه به ټيک وي. سوري په لرغونې زمانه کي يو خورا مشهوره ولس و او د (اپالودوتس) او (میناندر) په وختو کی چی دوی دواړه له خورا غښتلو يوناني باختري پاچهانو وه، دغه ولس ښکاري چي (سوراشترا) او (سند) ئې ټوله ونيوی او هلته ئې خپلي کالونۍ جوړي کړې. همدا خبره ده چې لومړي هيواد د دوي په نامه (يعني سوراشترا) باندي ونومېدی. خو اوس موږ د دې دپاره وخت نه لرو چي دغه مسأله نوره هم پسی وڅېړو.

برهان، بوران يا پولر د اساپ او موسا په نامه دوه لوی ښاخونه لري. اساپ يا يوسف درې پښې لري چي د (سليمان)، (الي) او (اکا) په نومو

دی

سليمان چي البته اوښتی اسلامي نوم دی او د راجپوت مربوط د سولان، يا سولانکي، يا چالوک له ښاخو څخه نمايندګي کوي، څانګي ئې دا دي:

| بوچا  | بابری  | بابكر  | احمد    | عبدالرحيم |
|-------|--------|--------|---------|-----------|
| داسو  | دارمی  | دادر   | چانی    | قلندر     |
| ایسا  | غني    | "کلی   | فقير    | دولت      |
| کارو  | کبی    | جبار   | اسماعيل | اساپ      |
| مند   | ، مامو | ماروف  | لندى    | کھوچک     |
| پوآرو | نوري   | نانی   | موسا    | موغل      |
| سوهو  | شيرپا  | سرور   | صالح    | سادو      |
| يحيى  | اوت    | اوتمان | تغر     | سمامال    |

د دغو نومونو له جملې څخه بوچا ښايي د راجپوت له (باچک) څخه نمايندګي کوي. داسو، ګلی او فقير له موروثي مريي، بنده او هغو طبقاتو څخه نمايندګي کوي چي محقر کارونه کوي. په دوی کي د سر دوه نومونه (داس او ګولا) هندوئي منشأ لري خو وروستی اسلامي ګڼل کېږي. کبی د راجپوت د پرامارا د قبيلې له (کابه) سره سر خوري. مند يوه لرغونې قبيله ده چي د اتريش د اوسني وخت له (وند) سره مطابقت لري او داسي ښکاري چي په يوه پخوانۍ زمانه کي ئې خورا زيات د هستوګني ځايونه په افغانستان کي جوړ کړي دي. د مند په نامه خېلونه او څانګي په زياترو افغاني قبيلو کي ليده کېږي. نوري البته د راجپوت (نورکا) يا د تراکيانو (نوريکوی) ده. پوآرو د راجپوت د اګنيکولا پرامارا مربوط د پوآر، پومار يا پونوار سره يو راز ښکاري. سادو له (سيسوديا) څخه نمايندګي کوي چي پونوار سره يو راز ښکاري. سادو له (سيسوديا) څخه نمايندګي کوي چي

سوداګر پېشه راجپوت دی چي (سوهر) نومېږي. سمامال د (سمرپهال) سره سمون لري چي د رمو او ګلو روزونکی يو هندی خېل دی. اوت او اوتمان سره يو شي دي او يو ځل به بيا په مخه راسي. يحيی هغه (جوهيا) دی چي په راجپوت اړه لري.

د الي څانګي دا دي:

| باری | بنګی   | آزاد  | اليشير | ادم   |
|------|--------|-------|--------|-------|
| جاني | غوركى  | محدا  | دوري   | دریا  |
| مامو | کرد    | خيبري | خيري   | كمال  |
| پيرو | نيكنام | نوروز | مشانی  | مند   |
|      |        | اومر  | سلطان  | سرمست |

له دغو نومونو څخه يو شمېر دمخه ياد سوه. جاني د هغه (چاني) په څېر دی چي د سليمان په څانګو کي ئې وړاندي نوم راغی او دوی هغه هندي (چانن) تمثيلوي چي ورهڼه ئې د رمو او ګلو روزنه ده. کمال يوه ترکۍ قبيله ده او يو ځل به بيا په مخه راسي. بنځي د جټ يوه غټه قبيله ده چي بيان به ئې همدارنګه وروسته راسي. محدا د (ګدی) برابر دی چي د ګلو روزونکو يو هندي خېل دي. آدم او خيبري افرېدي خېلونه دي او له مشاني سره به يو ځای چي د سترابو (ماسيانوی) تمثيلوي په وروسته کي وڅېړل سي. نېکنام د هغه (نېکبختام) سره يو شي دي چي بيان به ئې وروسته راسي او معنا ئې د (درناوي وړ) يا (بختور) کېږي. په دغه نامه وګړي د يوناني ليكوالو له هغه (انور كيتس) (يعني خير رسوونكي) څخه نمايند كي کوي چي په لرغونې زمانه کي (اګرياسپای) نومېده او لکه (آرريان) چي وايي دغه نوم قيروس د قامبيسس زوى ورباندي كښېښووى حُكه تر ميلاد وړاندي د (۵۳۰) کال په شاوخوا کي ئې له هغه سره د سکيتيانو پر ضد په جګړه ئيزو عملياتو کي مرسته وکړه. سکندر فقط دوې پېږۍ وروسته وليده چي دغه (ايورګيتس) په هغه ملک کي اوسېده چي د اوسني کندهار او غزني تر منځ ئې د ترنک د رود د غاړو په شاوخوا او هم د هغو غونډيو کي موقعيت درلودی چي د ارغنداب له ناوې څخه ئې رابېلاوه. د ترنک پر سیمه د (سراسپ) موجودي کنډوالې داسي فکر کېږي چي د هغه لرغوني (اګرياسپای) د غټ مرکزي ښار د ساحې نښه وي چي (تاد) ئې (د راجستان په پېښه ليک) کي د (سروريا) په څېر پېژني چي د راجپوت له قبيلو څخه ده. نن ورځ په سر سره په همدغه محل کي نيکبي خېل مونده کېږي چي نوم ئې د (نيکبخت خېل) يو لنډيز دی. لاکن په خپله اصلي قبيله اوس زياته پاشلې ده او ددې نامه څانګي د اباسين پر پوله د يو شمېر افغاني قبيلو په خېلونو کي ليده کېږي. د سوات په ناوه کي نېكبي خېل د پام وړ يوه مېنه لري او هلته له يوسفزو سره يو ځاى هغه مهال راغلي دي چي په پنځلسمه پېړۍ کي د يوسفزو قبيله له کندهاره څخه راوكوچېده او د اباسين په حوزه كي خپل لرغوني ملك ته بيرته راستنه سوه. د دغه راکوچېدو نکل به د دې پلټني په يوه وروستۍ برخه کي وړاندي سي. د (الي) قومي نوم چي د (اساپ) تر ښاخ لاندي د غلزو د برهان له پښې سره اړه لري په اصل کي يوناني نوم دی چي د لرغوني (ايولياني) ناقلينو څخه نمايندګي کوي. همدغه توجيه ښايي کټ مټ د ورپسې څانګي يعني (اکا) په مورد کي چي د اساپ برهان غلزي يوه پښه ده او ممكن له (اكاياني) څخه نمايند کي كوي، په كار واچول سي. كه څه هم سمه خبره خو ښايي داوي چي (اکا) د ناګاد قبيلې يو خېل دی.

داكا څانګي دا دي:

| خواجو | جلال الدين | باري | عبدالرحيم |
|-------|------------|------|-----------|
| اونور | ويس        | ميرو | مستى      |

ددغو نومونو له جملې څخه د باري او ميرو په باب وړاندي ورغېدو. ويس د راجپوت د (بيس) هغه قبيله ده چي خپل نوم ئې د ګنګا – جمنا په دوآب کي هغي ناحيې ته ورکړي دي چي د (بېس وارا) په نامه يادېږي. (بیس) د هندوستان د (سوراجبانسي) یا (سور یا وانسي) یعني (د لمر د توکم) له ذاته څخه ګڼل کېږي. ویس د افغاني قبیلو په خپل تصنیف کي (سربنی) یا (سراباني) بللی سوی دی. د افغانستان ویس هغه قبیله ده چي له دې څخه شاه محمود (میرویس) راوپاڅېدی او لکه په تېر بیان کي وویل سوه د تېري پېړۍ په لومړۍ برخه کي د پرشیا فاتح سو.

زه دلته باید دا خبره یاده کړم چي افغاني شجرې خپلي ټولي موجودي قبيلې د سربڼ، بټن او غرغښت تر درو غټو نومونو لاندي تصنيفوي. افغانان وايي د هغه (كايس) ◊، (كيش) يا (كېش) درې زامن په دغو درو ګونو نومو یادېده چي د محمد پیغمبر معاصر و او د موجودو افغاني قومونو د سر لومړی نيکه بلل کېږي. افغاني نکل په لنډه توګه داسي دى: كله چي محمد د رسول الله يعني (د خداى د استازي) په توګه خپل رسالت اعلان کړ نو (کایس) چي د افغانانو ډېر غټ سرخېل و او دغه وخت د غور په غرو کي اوسېدی له خالدېن وليد څخه ئې يو ليک واخيستی چي په هغه کي د نبي آخر زمان له راڅر ګندېدو څخه ده ته خبر تيا ور کړه سوې وه او هم ئې بلنه ورکړې وه چي د هغه د کتورين ومني. خالد بن وليد په اصل كي يو اسرائيلي و چي نيكه كانو ئي ترهغه وروسته چي بيت المقدس د (بخت نصر) له ځوا وران سو، د مکې او مدينې شاوخوا ئې په عربستان كي اړولي وه. څرنګه چي افغانان بني اسرائيل (يعني د اسرائيل زامن) وه نو ئې له خپلو اسرائيلي قوميانو سره چي په عربستان کي اوسېده، مکاتبه او مراوده ساتله. (کایس)نو په همدې وجه د خپلو قبیله والو د یوې شپږ اویا کسيزي ډلي په مشري چي د افغاني بني اسرائيلو له غټو خانانو څخه ئې نمايند کي کوله له خپله کوره څخه چي په غور کي و، مخ د مکې پر خوا

<sup>(</sup>۱) دغه نوم د عربي ژبي په تقليد زموږ په ليکنو کي د (قيس) په بڼه ليده کېږي، خو د قيس په نامه په عربي ادبياتو کي لس، دوولس کسان مونده کيږي. (مترجم)

رهي سو او دوی هلته له رسېدو سره د خالد بن وليد د توضيحاتو پر بنا اسلام ومانه او د پيغمر د داعي په لاره کي په مړانه وجنګېدل. کله چي دوی بیر ته خپلو کورونو ته راستنېده نو د رخصتېدو پر وخت پیغمبر د دوى د سرښندونکو خدمتونو په جائزه کي دوعا ورکړه او د خپلي مهربانۍ د يوې نخښي په څېر ئې د دوی عبراني نومونه په عربي نومونو باندي واړول. (کایس) چي د ډلي مشر و پر هغه ئې د عبدالرشید نوم کښېښووی چي معنائي کېږي (د لارښوونکي بنده). په همدې وخت کي ئې ده ته د پهتان لقب ورکړ، چي وايي د دې لفظ معنا د سوريې په ژبه کي د کښتۍ (اداره کوونکې آله) ده ځکه دی نو سر له اوسه په هغه لار کې د خپلو خلکو لارښود سو چي بايد دوی پر هغې باندي ولاړ سي، برسېره پر دې پيغمبر له دغو افغانانو سره ژمنه وکړه چي د ملک يعني (پاچا) لقب چي دوی ته د خپل ستر نيکه سارول ملک تالوت (ساول د اسرائيل پاچا، د ستري لوړ تيا لرونکی شازاده) له خوا څخه په ميراث رارسېدلی دی هيڅکله به د دوی له قوم څخه بېل نه سي بلکي تل تر تله به د زمانې تر پايه د دوی د غټانو او شازاده ګانو لقب وی. په دې باره کي چي د دوی نسبي ليکه له سارول سره اړه لري افغانان خپله قصه داسي بيانوي: سارول چي د (كايس) يا (كيش) زوی او د ابن امين (بنجامين) له قبيلې څخه و دوه زامن ئې درلوده چي براکیه (براچیه) او ایرامیه (جیریمیه) نومېدله. دوی دواړه له بېلابېلو مندو چي د لاوي (ليوي) له قبيلې څخه وې د وخت پر يوه مهال زېږېدلې وه. دوی د سارول تر مړيني وروسته وزېږېده څکه هغه له خپلو نورو لسو زامنو سره يو ځای په هغه جګړه کې وژل سوی و چې د فلستين يا پلستين (فلسطينانو) په مقابل کي ئې کوله. له ده څخه پر مېنه پاته زامن ديويد (داؤد) تر حمايې لاندي چي د پاچهۍ پر تخت په سارول پسي کښېناستي، دواړه غټان سول او ديويد په خپل حکومت کي جګو مقامونو ته وخېژول، براکيه د ده سروزير او ايراميه ئې د ټولو قواوو اعلى قوماندان براکیه د (آصف) په نامه یو زوی درلودی خو ایرامیه د (افغنه) په نامه. د سليمان (سولومن) په حکومت کي چي د (ديويد) خلف و اصف او افغنه ته د خپلو پلرونو چوکۍ په ميراث ورسېدې. د سليمان د مړيني په وخت کي د اصف او افغنه کورنياني د بني اسرائيلو له ډېرو سترو کورنيو څخه ګڼل کېدې. د آصف تر مړيني وروسته چي اتلس زامن ئې درلوده او هم د افغنه تر مړيني وروسته چي څلوېښت زامن ئې درلوده د دوی د کورنيو وګړي په شمېر کي بېځي ډېر زيات سوه. په هغه زمانه کي چي بخت نصر (نیووچدنیزر) بیت المقدس (یعنی سپېڅلی عبادتځای) (جيروسليم) ونيوي او ورانۍ ته ئې ورساوه نو بني اسرائيل په دې سبب ځورول کېده او وژل کېده چي د خپلو نيکه ګانو پر دين باندي ټينګ ولاړ وه. د افغنه قبيله چي د مسلطو فاتحانو د بت نمانځني په مقابل کي ئې په ډېره سرسختي مقاومت كاوه نو ځكه له شام (سوريې يا فلسطين) څخه تبعید سوه او د یو څه زمانې تر تېرېدو وروسته ئې په (کوهستان غور) (يعني د غور په غرنيو سيمو کي) او (کوه فيروزه) (يعني د فيروژې په غره) کي د ځان لپاره د پناه ځای وموندی. په دغو علاقو کي د ګاونډيانو له خوا څخه د افغان، اوغان، اغوان، يا الوان او بني اسر ائيل په نومو يادېدله.

دغه بني اسرائيل د غور او فيروژې په غرونو کي (چي د لرغوني پروپاميسس او د اوسني هزاره داهستان سره سمون خوري) د شمېر له پلوه خورا ډېر سول او د دې ملک له اولنيو اوسېدونکو سره چي بې دينه کفار وه تر يوې اوږدې جګړې وروسته بالاخره په دې بريالي سوه چي هغه د ځان تابع کړي.

څو پېړۍ وروسته د دوی په شمېر کي دونه زياتوالی راغی چي نور نو د غور په ملک کي نه ځائېدله. ځکه نو دې افغانانو د وسلو په زور باندي خپلي پولي تر (کوهستان کابل)، کندهار او غني پوري وغزولې، په دغه ټوله زمانه کي چي د سليمان له وخته راهيسي څه دپاسه پنځلس سوه کلونه کښېباسي، دغه ولس يعني د غور بني اسرائيل تورات خوان يا د (زاړه عهد د پنځو ټوکو™) تلاوت کوونکي وه. دوی په خپلو ټولو چارو او نمانځنو کي د موسوي قانون له احکامو څخه پيروي کوله. دغه حال تر هغه وخته ادامه درلوده څو چي د خدای د استازي په توګه د محمدد رسالت په نهم کال کي افغانان د هغه خالد بن وليد له خوا د نبي آخر زمان په ظهور باندي خبر سوه چي د مدينې يو اسرائيلي خپل ئې و، که څه هم ځينو کسانو په دې نسبت قريش بللی دی چي دغي مشهوري عربي قبيلې ته ورغلی دی.

په دې پسې نو بيامكې ته د (كايس) او د ده د ملګرو د هغه سفر بيان په قصه كي راځي چي د مخه وړاندي سو او په آخره كي نكل په دې خبره پاى ته رسېږي چي غور ته تر راستنېدو وروسته (كايس) د اسلام منل سوى د كتورين چي د دوى د موسوي دين يو ريفورم ګڼل كېدى خپلو خلكو ته خپراوه او دى د ژوند تر پايه د خلكو له عزت او اطاعت څخه برخورداره و. (كايس) درې اتيا كاله ژوندى و او د هجرت يا اسلامي تاريخ په اتيايم كال كي چي سر ئې د ٦٩٩ م كال د مارچ له اتمي نېټې تاريخ په اتيايم كال كي چي سر ئې د ١٩٩٩ م كال د مارچ له اتمي نېټې شوه چي په تر تيب سربڼ، بټن او غرغښت نومېږي. د دوى د اولادونو او نسلونو په كړۍ كي هغه ټولي قبيلې راكښېوزي چي مجموعه ئې موجود افغاني ملت جوړوي، سربڼي قوم يا ولس (١٠٥) خېلونه يا قبيلې كښېباسي افغاني ملت جوړوي، سربڼي قوم يا ولس (١٠٥) خېلونه يا قبيلې كښېباسي بېني (١٠٥) خېلونه يا قبيلې كښېباسي بېني (١٠٥) خېلونه لري. قوم په عملي توګه بېني يا (١٠٥) خېلونه لري. قوم په عملي توګه بېبلې يا كلان (Clan)) او د هغه وړې پښې يا قبيله افاده كوي او (خېل) يا (زى) بيا كلان (Clan)) او د هغه وړې پښې يا

Pentateuch (1)

څانګي ښيږ خو (کور) يا (سرای) چي د راجپوت په شجرو کي ئې ( توترا) بولي له (کورنۍ )څخه نمايندګي کوي.

دغه ټوله پورتني افغاني بيان چي له خپله مذهبي پوښه څخه راووزي نو ښايي د يوه ټيک هندي تاريخ د يوې برخي په شان راڅر ګندسي. خو زه د دې دپاره وخت نه لرم چي همدا اوس دغه پوښونه ځني وکاږم او هغه حقايق راميدان ته راوباسم چي تر دوی لاندي پټ دي. خو که دې ته ضرورت سي نو ښايي چي د خپلي پلټني په خاتمه کي به دغه کار ته اقدام وکړم. د پورتنيو نومونو په باب چي د (کايس) له مشترک نيکه څخه د راپيدا سوو افغانانو د درو سترو ښاخو قومي نومونه دي زه بايد همدلته په دغه ترڅ کي دا خبره ياده کړم چي (سرېڼي) د هندي ژبي يا د هندي (سوراجبانسي) يا (سوريا بانسي) پښتو شکل دیچي (د لمر بچيان) يا د راجپوت مربوط د (لمر توکم) افاده کوي. همداراز (غرغښتي) د راجپوت مربوط د (کاکوتستها) چي د (سوريا) يو هندی مرادف دی، مسخه سوی شکل ګڼل کېږي. (بټنی) بیا د (بهاتیاني) پښتو شکل دی چي د (بهتي اولاده) افاده کوي او د راجپوت (د سپوږمۍ په توکم) پوري مربوط هغه ستره ټولۍ تمثيلوي چي د (يادو)، (جادون) يا (ګادون) په نامه يادېږي. دغه ټولۍ (د راجستان د تاريخ په لومړي ټوک او ۸۵ مخ کي) د (تاد)له بيانه سره سم تر هغي جګړې وروسته له هندوستان څخه مهاجره سوه چي ډهلي ته ورڅرمه په (کورو کشتيرا) کي د مهابهارت په نامه تر ميلاد وړاندي د (۲۸۹٦) کال په شاوخوا کي پېښه سوه او د (جهيلم د مالګي د لړۍ) له لاري چي د (جادو کادانګ) يا د (جود)، (جادون) او يا (ګادون) د تپو په نامه يادېږي تر اباسين پوري خوا هغه زابلستان ته واوښته (چي زموږ د وړاندي ښوول سوي افغانستان جنوبي برخه تشکيلوي) او هلته پر (ګجني) (اوسني غزني) باندي پېښه سوه. هغه چي د (يادو) تپې ئې بولي نوم ئې له (جادوکادانګ) څخه اخیستی دی ځکه د یادو قبیلې چي د (كرشنا) اولاده ده تر دې چي د زابلستان لوري ته وړاندي پر مخ ولاړي سي او په دغو ملکونو کي حتي تر سمرقنده پوري ځای پر ځای سي د دغو تپو په سيمه کي د يو څه وخت دپاره تم سوي دي. خو په زابلستان کي داسي ښکاري چي د (يادو) د نامه ځای (بهټي)نيولی وي. ځکه د (تاد) له څر ګندونو سره سم د دغه ولس لږ تر لږه يوه برخه د همدې (بهتي) تر نامه لاندي له دغو ځايو څخه بير ته مجبوره سوه له اباسين څخه واوړي. دغه بيرته تک ئې ښايي د مقدوني تيري په نتيجه کي و او يا د هغه انقلاب په سبب چي د اسلام ظهور منځ ته راوست، که څه هم زه باید دا ووایم چي دغه دوې پېښي د زمانې په حساب يو له بل څخه يو زر کاله فاصله لري. (بهتي) له اباسين څخه د پنجاب تر لاندي کېدو پوري ورسېده او هلته ئې د (سالبهانپور) بنا کښېښووله. خو له هغه ځايه څخه چې وشړل سوه نو ئي لويي هندي بېديا ته مخ ونيوی او هلته ئې په ١١٥٧ م يو لړ کالونياني جوړي کړې چي ډېره غټه ئې د (جيسالمير) په نامه ده. دغه حالات چي هر راز وي خو دا خبره يقيني ښکاري چي نن ورځ په افغانستان کي د اوسېدونکو ولسونو يوه ډېره غټه برخه له داسي قبيلو څخه جوړېږي چې د هغه (يادو) له جملې يا د هند د راجپوت مربوط د سپوږمۍ له توکم څخه ګڼل کېدای سي چي لرغوني بودايان تمثيلوي. په داسي حال کي چي د راجپوت د لمر توكم بيا برهمنيان تمثيلوي.

موسا چي د غلزو د بورهان د ښاخ دوهم خېل دی زما د پېژندني له مخي د هغه (موسيکانوس) په نامه خلګ تمثيلوي چي آرريان ئې يادونه کړې ده او د تېر بيان په يوه برخه کي خبري پر وسوې. که څه هم ښايي چي په قسمي ډول به د (موسيس) يا (موسى) د دين له پيروانو څخه هم نمايندګي کوي. (موسا) درې ښاخه لري چي د (سهاک) يا (ساک)، (اندړ)او (تره کي) په نامه دي.

سهاک چي د (سوهاک) يا (سوهاګني) راجپوت سره سر ځوري،

څانګي ئې دا دي:

حسن يعقوب خيدر بختو يوسف انو له پورتنيو نومونو څخه حسن او يعقوب هغه اسلامي نومونه دي چي د هندي ريښې د څرک ټولي دا راز نښي ئې له منځه وړي دي چي دغو څانګو ښايي د رلوولي وي. خيدر ښايي د پرامارا د قبيلې مربوط (خېجار) يا هغه (کيهدار) وي چي په سوداګر پېشه راجپوت اړه لري. بختو په شمالي هند کي د ګلو او رمو د روزونکو هغه يو خېل دی چي (بهګتي) نومېږي، يوسف، اساپ دی چي دمخه ئې يادونه وسوه. انو د (انائي) يا (انوائي) څرک دی چي خيتري خېل دی او همدا شان ښايي د (کاياسته) مربوط يو خېل وبلل سي.

اندړ – چي يا (اندار) هندو او يا د سوداګر پېشه راجپوت له (اندورا) سره سمون خوري په خپلو ښاخو کي د (آئود)، (اود) يا (ود)، (سليمان) او (خيزوری) په نومو پنځه پښې لري. (اود) يا (ود) چي د جت له (هود) يا (هودي) سره ور ته دی، لاندي څانګي لري:

| بازی    | بانرا   | بخشى   | اليشير | اليبېګ |
|---------|---------|--------|--------|--------|
| هارون   | حبيب    | غازي   | چور    | براهيم |
| خانی    | كريم    | كابولى | كبا    | جلال   |
| نور     | ميهمان  | کوندی  | کوتی   | خيرو   |
| تنګیوال | سه پائي | شمشي   | پولادي | پټهان  |
|         |         | 2      |        | توتا   |

له پورتنيو نومونو څخه (چور) د (چوريا) سره برابرېږي چي يو مال روزونکې هندې خېل دی. کبا لکه (خيرو) يا (خير) غوندي پرامارا راجپوت دی. کوتی ښايي د راجپوت د ګاهلوت د قبيلې له (کوتيچا) څخه نمايندګي کوي. کوندې يا خوندې د جت مربوط د (خانديا) بېلګه ده. نور د راجپوت مربوط (نورکا) تمثيلوي. پولادي له هغه (بوليدي) څخه نمايند کي کوي چي (پتوليمي) ئې نوم ياد کړی دی او بيا به هم په مخه راسي. نور نومونه ټوله اوسني اسلامي نومونه دي. توتا ښايي د راجپوت له (دودا) څخه نمايند کي کوي.

سليمان چي ښايي د راجپوت سولان يا سولانکي وي، څانګي ئې دا دي:

| دېسي | دولت    | چنګا  | بخشى  | اليبېګ  |
|------|---------|-------|-------|---------|
| كريم | جبار    | اسلام | امام  | غوندى   |
| روزی | پاچکی ِ | نېكبى | موشكى | کھوردکی |
|      |         |       | تورى  | سيد     |

له دغو نومو څخه دیسي د جت مربوط یو خېل دی. کهوږکي خپل نوم له خپله هغه ټاټوبي څخه اخیستی دی چي د کهوږک په غره کي واقع دی. کهوږک د سلیمان د لړۍ یو ښاخ دی. دغه غر به خپله ښایي د لرغونو اوسېدونکو په نامه چي (کهو) نومېدله مسمی سوی وي. (کهو) د (کچواهه) خېل دی چي د پاسني (کاشکار) او کافرستان د قبیلو تر منځ د (کهو) په څېر مونده کېږي. د دوی په باب به بیا وروسته یادونه هم وسي. موشکي هم دا رنګه خپل نوم له هغه محل څخه اخیستی دی چي غزني ته نژدې په دغه نامه دی. د نېکبي په باره کي خو وړاندي وږغېدو.

پاچکی د راجپوت د (باچک) نښه ګڼله کېږي. روزی د اګنيکولا راجپوت مربوط له (روسيا چوهان) څخه نمايندګي کوي. توری د (تواری)، (توري) يا (توآريادو) راجپوت نښه ده. جبار د راجپوت (جيپرا) تمثيلوي. د امام، اسلام، سيد مسلماني نومونه ښايي له عربي نسله څخه نمايندګي کوي. يا خو د امام او اسلام د دوو نومو په باب داسي توجيه کېدای سي چي دا د هغه چا نومونه دي چي مسلمانان سوي او بيا ئې نو د امامت او ملايۍ کسب د ځان دپاره غوره کړی دی. که څه هم د اسلام په باره کي دا ګومان هم کېدای سي چي ښايي هغه (اسلامیه) تمثيلوي چي د

جت مربوط يو خېل دی. موشکی چي وړاندي ئې يادونه وسوه په اصل کي د يو ښار ګوټي نوم دی چي له غزني څخه دوه پړاوه ليري پروت دی او د افغان د تېري جګړې په دوران کي د يو څه وخت دپاره ئې زيات اهميت پيدا کړ. ځکه دا دهغه مشهور (موشکي عالم) يعنې ( د موشکي د ملا) وطن دی چي د (موشک عالم)يعنې (د نړۍ د مشکو) تر عاميانه لقب لاندي ئې په کابل کي دانګرېزي عملياتو پر ضد د يوه سپېڅلي مجاهد او تکړه هيواد پال په څېر داسي رول ولوباوه چي ډېره توجه ئې جلب کړه.

خیزری یا خیدوری چي د سوداګر پېشه راجپوت د (کهیجار) پرامارا یا(کیهدار)سره لګېږي، لاندي څانګي لري:

| بارک | بليچي  | ايمل   | امران | الي   |
|------|--------|--------|-------|-------|
| حيدر | همت    | گیردی  | غالى  | قلندر |
| لادي | كاراسو | كامران | جنتي  | آيدو  |
| مندي | مامو   | مدا    | لواڼی | لالى  |
| نسرت | نسو    | موسا   | مستى  | متا   |
| راڼي | راميا  | پیر    | پوټی  | پکھی  |
| شيا  | شېرى   | شېب    | شانی  | رستم  |
| ولي  | تون    | سنعو   | سورى  | سیرکی |
|      |        |        | زاكر  | يارو  |

په لوړو نومونو کي امران د پرامارا راجپوت (اومره) ګڼل کېږي. ایمل ښایي چي د (شري مل) نښه وي چي سوداګر پېشه راجپوت دی. بلیچی له هغه (بلایچه) سره سر خوري چي د راجپوت په (چوهان) پوري اړه لري. بارک به یو ځل بیا په مخه راسي. قلندر ښایي د هغه (کلامر) اسلامي نقاب وي چي د راجپوت په (چالوک) یا (سولانکي) پوري اړه لري. ګیردی په همدغه نامه د ګلو روزونکی یو هندی خېل دی. لادی له (لادي ساكا) څخه نمايندګي كوي چي سوداګر پېشه راجپوت دى. لالى د شمالي هند (لېلې) برهمن تمثيلوي. لواڼى يوه راجپوتي قبيله ده. نسو او نسرت د سوات او كونړ د (نسرتي) په شان دي چي وروسته به ئې يادونه وسي. پكهى د (پشي) يا (پشه ئي) بېلګه ده چي بيان به ئې وروسته راسي. پوټى ښايي جت وي چي په افغانستان كي د (پوټي) د سيمې په نامه بلل سوى دى او د همدې ريښې يو نوم د پنجاب د (پوټوار) د علاقې په نامه كي ليدل كېږي. راميا د راهتور مربوط (رامديو) دى.

راڼی د سولانکي له (رانيکا) څخه نمايند کي کوي. شاني لکه (جانی) او (چانی) غوندي چي دمخه ذکر سوه د هندي کله روزونکو هغه قبيله تمثيلوي چي (چانن)نومېږي. (شېب) او په غالبااحتمال همدارنګه (شيا) د (شيوا – چاري) څرګندوينه کوي چي د هندو خيراتخوره قبيله ده. سيرکی او سوري د سوداګر پېشه راجپوت (سيرکايرا) او (سورار) تمثيلوي. د سنګو بيان به وروسته راسي. تون لکه وړاندي چي ياده سوه له تراکياني (تيولوي) څخه نمايندګي کوي. يارو کټ مټ د (جوره) په څېر په راهتور پوري اړه لري. زاکر د هندي بېديا (جاکهر) دی.

تره کی چي د موسابورهان غلزي وروستی ښاخ دی او د شمالي هند د برهمني قبيلې له (تري) څخه يا د (يادوراجپوت) د (تواري) يا (توري) څخه نمايندګي کوي، دا لاندي څانګي لري:

| براهيم | بېګو   | بستام  | بادين   | اناري |
|--------|--------|--------|---------|-------|
| ګیلان  | محبران | فيروز  | دوران   | قتال  |
| جمال   | جاكهو  | حاتم   | الكوربز | محور  |
| لاجمير | خيرو   | كهجل   | كنجى    | كالو  |
| Ü      | موسا   | میساری | ميرى    | لالو  |
| ساک    | سادو   | سابر   | ثور     | ناچو  |

| شيرين | شېب | شكال | سينى  | سالي   |
|-------|-----|------|-------|--------|
|       |     |      | ترامي | تاسويل |

د دغو نومونو له جملي څخه به (اناري) وروسته د سترابو د (اناریاکوی) په توګه وښوول سي. بادین البته د یادو راجپوت له (بیدمان) څخه نمايند کي کوي. بستام هم (بستاب) تمثيلوي چي د (کايسته) هندو خېل دی. بېګو د (بريګو) ځای نيولی دی چي يو برهمني ځېل دی. براهيم د (برهمن) ځای نیولی دی. فیروز ښایي له هغو خلګو څخه نمایندګي کوي چي په لومړي سر کي له (فيروزکوه) څخه راغلي وي. ګور يوه راجپوتي قبیله ده. کهجل د پرامارا راجپوت (کهیجار) تمثیلوي. میری او میساری د هندي بېديا د (مېر) او (مايسری) نمايندګي کوي. (نا) او (ناجو) چي دواړه يو شي ښکاري د جت مربوط (ناوناګا) څر ګندوي. سابر د (سبروال) ختري څخه نمايندګي کوي. سادو د (سيه ساده) ځای نيولی دی چي د راجپوت (سیسودیا) تمثیلوي. سالي د جت (سالاکلین) دی. شکال د (شوكال) برهمن نسه ده. تاسويل يا (تاسوېل) له (تاسايره) څخه نمايند کي کوي چي د راجپوت په (چوهان) پوري اړه لري. ترامي ښايي د (تومارا) راجپوت بېلګه وي. ساک د (سهاک) غوندې دی او ګومان کېږي د هغه آسوري (ضحاک) له قبيلې څخه نمايندګي کوي چي اولادونو ئې په غور کې واړول او موږئې د شاه حسين په بيان کې وړاندي يادونه وکړه. خو احتمال بيا د دې خبري ډېر دی چي ښايي دا له ساکا سکيتيانو څخه نمايند کي کوي. قتال ګومان کېږي د (کاتور) ځای نيولی وي چي يوه ډېره مشهوره سكيتي قبيله ده او وروسته به موږهم ورباندي وږغېږو.

هغه میساري چي په پورتني بیان کي د (جیسولمیر) او شمالي پلو ته ئې د بیدیا د هندي (مایسري) په څېر وپېژندل سوه د افغانانو د ګومان له مخي له مصریانو څخه نمایندګي کوي او د (قبطي) یا (قبطس) له هغه ذاته څخه ئې ګڼي چي د هزاره ؤ په منځ کي مېشته مونده کېږي او په وروسته

کي به ئې موږييا هم يادونه وکړو. د اناري په باب چي د (تره کي) د څانګو د پاسني ليست په سر کي راغلي دي زه بايد دلته دا خبره ياده کړم چي دغه نوم په افغاني شجرو كي چنداني نه ليده كېږي. زما په خيال دغه نوم د سترابو له هغه لرغوني (انارياكای) څخه نمايندګي كوي چي دی د هغو موقعیت په خپله (جغرافیه – xi ۸) کي د (ایراتوستهینس) په حواله تر هيرکانيا (اوسني محورمان) پسي د کسپين د سمندرمي پر غاړو باندي ښيي. ځکه (انارياکای) يوه ترکيبي کلمه ده چي (اناري) او هم هغه څوک چي په دوی پوري اړه لري ټوله افاده کوي. د افغانستان (اناري) ښايي د هيروكانيا له (انارياكاي) څخه يو ښاخ يا يوه كالوني وي او احتمال لري چي خپل نوم ئې د (ادرسکند) د ناوې هغي برخي ته ورکړی وي چي د انار درې په نامه د هرات په جنوب کي پر ته ده. هلته د (ادرسکند) د رود د ناوې په دغه حصه کي چي د اوبو جريان له يوې تنګي ډېريني مجرا څخه تېرېږي، تقریباً درې میله د سبزوار د ښار کوټي جنوب پلو ته تر دې وخته لا د يوه لرغوني كلابنده ښار كنډوالې ليده كېږي چي د نورزو افغاني کوچيان چي په نژدې شاوخوا کي ئې اوسېږي اوس ئې د (جايا) په نامه سره بولي. دغه کنډوالې ښايي د هغه لرغوني (ارتاکوان) د محل نښه وي چي د سکندر له خوا ونيول سو. (ارتاکوان) او (ادرسکند) په څرګنده ډول يو نوم ايسي. په دغه محل كي د سكندر د عملياتو په باب د آرريان د بيان لنډيز په لاندي ډول دی:

آرريان وايي چي د داريوش په لټه پسي د سکندر بېړنی مارش راووهله او کله چي د دښمن تښتېدلو قواوو ته (داسي ښکاري چي اوسني مشهد ته ورڅرمه په کوم ځای کې) راورسېدی نو په دې وخت کي د پرشياد پاچامړی دهمدې فاتح لاس ته ورغی. خو (بيسوس) او دهغه ډله په دې بريالي سوه چي د (بکتريا) خوا ته ځني وتښتي. تر دې بيان وروسته نو آرريان زياتوي چي سکندر د هغو يوناني اجيرو لښکرو په لټه

پسي د (هيرکانيا) خوا ته مخه ونيوله چي د داريوش خدمت ئې کاوه او دوی چي د يو نيم زر کسانو په شمېر د (ماردي) غرونو ته عقب نشيني کړې وه نو دا تصميم ئې درلودی چي (ماردي) تر خپل تابعيت لاندي راولي. زموږ د پلټني په يوه وروستۍ برخه کي به يو ځل بيا د همدې سوقياتو په باره کي وږغېږو، خو د اوس دپاره (ماردي) پر دغه ځای پرېږدو او د سکندر هغه حرکات پسي را اخلو چي د (هيرکانيا) تر پرېښوولو وروسته ئې خپل مارش د (پارتيانو) په مقابل کي پيل کړ.

آرريان وايي بيانو سكندر د آريا (د هرات د اوسني ولايت) حدودو ته ورننووت او (سوسيا) (توس؟) ته ورغى چي د (آريي) يو ښار و او په هغه ځاى كي تقويتي قواوي ور ته راورسېدې. له دې ځايه څخه ئې د (باكتريا) پر لوري خپل مارش ور سم كړ خو په لار كي خبر ور ته راغى چي د (آريي) حاكم بغاوت كړى دى او هغه ټوله ساتندويان ئې وژلي دي چي سكندر د داريوش د لټوني په وخت كي له ده سره پرې ايښي وه. په دې اطلاع كي دا هم ويل سوي وه چي نوموړي حاكم د ملك خلك په (ارتاكوانا) كي راغونډ كړي دي چي هلته د (آريي) د شاهزاد كانو شاهي ماڼۍ ده. سكندر نو د (باكتريا) پر لور خپل سفر وځنډاوه. په داسي حال كي چي نور اردو ئې له (كراتيروس) سره په قرار كاه كي پرېښووي.

خو په خپله ئې ناڅاپه له يوې غښتلي ټولۍ سره د (آريي) او د هغو د حاکم (ساتيوارزانيس) په مقابل کي حرکت راوکړ او په دوو ورځو کي د يو سل او شل کيلومتره لاري تر وهلو وروسته (ارتاکوان) ته راورسېدی. سکندر نو دلته د (کراتيروس) او هم د خپلو پاته لښکرو سره بيرته يو ځای سو. د ښار تر نيولو وروسته ئې د (آريي) ولس دپاره پرشيايي حاکم (ارساکيس) وټاکه. که موږ دلته د پرشيايي پر ځای (پارتياني) ووايو نو دغه (ارساکيس) ښايي چي يو (ترک کومن) خان به وي. ځکه نن ورځ موږ د (مرو) د ترکمنانو تر منځ د دوی له غټو ښاخونو څخه يو ښاخ د

(ارسكي) يا (هرزهي) په نامه باندي وينو. دغه ښاخ د هغه لرغوني او غښتلي (ارساكيدايانو) اوسني څر ګندويان دي چي واكمنۍ ته د هغو د رسېدو او پر آسيا باندي د حكم د چلېدو ابتداء ئې ښايي د سكندر له خوا له همدغي ټاكئي سره راپيل سوې وي. سكندر له (ارتاكوان) څخه د (زرنګائي) يا (درنګائي) مقابلې ته پر مخ ولاړى او د دوى د امپراتورۍ ښار ته راغى. احتمال لري چي دلته ئې د خپل اوږده توقف په موده كي د (هيراكلويا) په نامه د هغه ښار بنا وكړه چي د پليني له څر ګندوني سره سم (انتيوچوس) له خوا بيا وروسته وراني ته ورسېدى او كله چي له نوي سره د (انتيوچوس) له خوا بيا ودان سو نو ئې (اكهايا) وباله. دغه ځاى اوس زما په خيال د هغه اوسني (كيلاكاه) يا (قلعه اكا) يعني (اكا د كلا) په وسيله تمثيلېږي چي د (اناردرې) د سيمي په جنوبي سر كي موقعيت لري.

موږبيرته اوس د (ستي) قبيلو ته راځو او د ابراهيم په نامه د دوى پر هغه غټ ښاخ باندي ږغېږو چي د (لوى) په لقب ياد سوى دى. د دې ښاخ د تسميې په سيسټم كي موږ د (لاوا) د يوې پټي سوي برهمني قبيلې زوزات موندلاى سو چي هغه د (راما) يعني د راجپوت د لمر د توكم د باني زوى بلل كېږي. (كايس) يا (كېش) چي د موجود افغاني ملت د سر نيكه تخپل كېږي له هغه (كاش) څخه نمايندګي كوي چي د (راما) يو بل زوى دى. (كاش) له خپل ورور (لاوا) سره د هغو راجپوتي قبيلو د مشتر ك نيكه په وياړلي امتياز كي برخه لري چي له برهمني دين څخه نمايندګي كوي. خو وياړلي امتياز كي برخه لري چي له برهمني دين څخه نمايندګي كوي. خو د شيخ بېټ بېټني په مورد كي بيا موږ د (بهت) يا (بهتي) څرګندوني موندلاى سو چي په زابلستان كي د (يادو) د توكم بودائي بابا دى. خبره وي هر راز وي خو د (متي) او (لوى) نومونه په افغانستان كي له ډېره وخته راهيسي د (لودي) يا (لدي) په ډول اووښتي دي او ټولي هغه قبيلې او خېلونه چي د ابراهيم د اولادې په رديف كي راځي له يوه مخه د (لودي) په خېري.

لودي دسياني، نيازي او دوتاڼي په نومو درې ښاخه لري. ما وړاندي څرګنده کړه چي افغاني (لودي) يا (لدي) د کوچنۍ آسيا يا (ليديا) د (لودي) سره يو شی دی. خو تر هغي خبري بيا دا توجيه د ثبوت له مخي ډېره ټيک ايسي چي افغاني (لودي) د شمالي هند د (لوهدي) برهمن سره پوره مشابهت لري، په تېره چي بيا دا ټکي په نظر کي ونيول سي چي افغاني (لودي) بې له کومه توپيره د (لودي) او (لوهدي) په دواړو شکلونو سره ليکل کېږي.

سیاني دوې پښې لري چي یو ئې (پرنګی) او بل ئې (اسماعیل) نومېږي. د سیاني نوم په افغانستان کي د ملک د دوو بېلابېلو ځایونو دپاره همدارنګه په کار اچول کېږي. یو هغه غرنۍ لړۍ د (سیانه کوه) په نامه بلل کېږي چي د اوسني بلوچستان پر لوېدیځه پوله د سرحد له سلسلې څخه ختیځ پلو راتېرېږي او سیستان له مکران څخه بېلوي. بل د ملک هغه جګه هواره برخه په پښتو ژبه (سیونه ډاګ) نومېږي چي د خواجه امران او د سلیمان د لړیو تر منځ د یو ځای کېدو په نقطه کي موقعیت لري.

پرنګی، برنګی، پیرینګی، یا فیرینګی (چي یونانۍ منشأ لري) څانګي ئې دا دي:

| باينو | ازان    | انجو  | اندر  | احمد  |
|-------|---------|-------|-------|-------|
| اساپ  | غوري    | فيروز | دېدى  | دولت  |
| راڼي  | ناسو    | مارچه | مانی  | جاپر  |
| اومر  | ترغونډي | تاجو  | شاكو  | سامو  |
|       |         |       | زېتون | ياسين |

یو شمېر له دغو پاسنیو نومونو څخه دمخه ولیده سوه. دېدی د جت له (دېهتا) څخه نمایندګي کوي. جاپر د راجپوت د پرامارا د قبیلې (جیپرا) دی. مانی د سوداګر پېشه راجپوت (مانت) دی. یا خو د هغه (مانیس) له پیروانو څخه دی چي د (مانیچائي) فرقې باني ګڼل کېږي. مارچه ښایي (ماجروت) تمثیلوي چي د څارویو روزونکی هندی خېل دی. سامو د (ساما) راجپوت څرګندونه کوي. زېتون د (جادون) ځای نیولی دی.

اسماعیل چي ښایي د (سیماله) راجپوت اسلامي بدیل وي او یا خو د (ملاحده) یا (حششیانو) فرقوي – قومي نوم وي د سور، لوهاڼي او مهپال دري ښاخه لری.

د سور څانګي دا دي:

| هاكي | دولت  | داؤد | بهرام | וצ    |
|------|-------|------|-------|-------|
| شېر  | شادو  | نور  | محمود | کوتی  |
|      | عثمان | يونس | ترهکی | تاندي |

له دغي جملې داؤد له (دادو) يا (دادي) څخه نمايندګي کوي او دا يوه قبيله ده چي بيا به وروسته ورباندي وږغېږو. شادو د (ښادي)، (خادي) او (خودو) يا (خدو) سره يو شي ايسي. دغه څانګه چي عموماً د همدې بېلابېلو نومونو په يوه يا بل شکل په مخه راځي د (جاتا) يوه قبيله ده او خلګ ئې په روسيه کي د (ايستونيا) هغو وګړو ته بېخي ور ته دي چي (شچودي) نومېږي. خو دلته ښايي د شمالي هند يو برهمن خېل تمثيلوي چي نوم ئې (چاتو) دی. د عثمان يا او تمان له څانګي څخه د هندوستان پاچا شېرخان (فريدخان) او په هم هغه کورنۍ پوري مربوط د ده اخلاف راياڅېدلي دي.

لوهاني چي د (لوهانا) په نامه دهندي بېديا يوې هندو قبيلې ته ئې نوم ور ته دی، څانګي ئې دا دي:

| الم  | اکا   | اجو  | ادين | آدم  |
|------|-------|------|------|------|
| بالي | بهرام | بایس | بای  | ازار |

| بيهدين | بېګ    | بازی   | بشر   | بندو    |
|--------|--------|--------|-------|---------|
| دادی   | چاندو  | قتال   | قلندر | بهيبا   |
| دور    | دولت   | داره   | دالک  | دالو    |
| ایسا   | هود    | حسن    | هانی  | غلام    |
| جالک   | جاكرى  | جابي   | اسوت  | اسماعيل |
| كمال   | טע     | كاهوت  | جانى  | جالو    |
| خواجو  | خويداد | خودو   | خيدر  | خټک     |
| لوني   | لالو   | لاجمير | کوری  | کوکو    |
| ماما   | مالي   | مهندر  | ماچي  | مايل    |
| ميئا   | مروت   | منزی   | مندو  | ممرېز   |
| مولا   | موغل   | ميرال  | ميتها | میشتی   |
| نورو   | نيكزن  | مانا   | میان  | موسا    |
| راجو   | پتاخ   | پاسنی  | پاني  | بهار    |
| سندر   | سنټي   | سامل   | سالار | سائكره  |
| سيكندر | شادی   | شارک   | سېن   | سانړ    |
| تڼی    | تختي   | تاجو   | سورت  | سليمان  |
| اوتمان | اومر   | تون    | تاتور | تپی     |
| زرکی   | زنګی   | زانه   | زاكو  | وړوکی   |

لوهاني لکه څنګه چي پورته ښکاري يوه ډېره غټه قبيله ده او زياتره د هند او منځنۍ آسيا تر منځ د پوونده تر نامه لاندي په کارواني سوداګري باندي لګيا ده. د هغو پوونده خېلونو په جمله کي چي د سوداګرۍ ټولنه جوړوي لوهاني ئې ډېره عمده برخه ده، د پوونده وو نور خېلونه نيازي، ناسر او خروټي دي. دغه پوونده خېلونه يوازي او يوازي د کارواني سوداګرۍ په کاروبار باندي اخته دي. د دوبي په موسم کي دوی خپلي کورنۍ په هغو

خېمو کي پرېږدي چي (غږدۍ) يا (کږدۍ) او يا (کهږدۍ) ور ته وايي. دغه خېمې د غزني د سيمو په (پانه)، (کره باغ)، (ناور) او داسي نورو علاقو کي وهي او خپل زاړه خلګ د کورو د ساتني دپاره هلته پر کور پرېږدي. خو ځوانان ئې په ډلو له خپلو تجارتي مالونو سره چي زياتره پر اوښانو بار وي د سمرقند، بخارا، تاشکند، کاشغر، يارکند او داسي نورو خواوو ته خپرېږي. په ژمي کي بيا دوی خپلي کورنۍ په هغو خېمو کي پرېږدي چي د اباسين د ناوې د ديره جات د برخي د غونډيو په لمنو يا (دامن) کي ئې د رولي وي خو نارينه ځوانان ئې هند ته خپرېږي او خپل کاروانونه لويو ښارونو او تجارتي بازارونو ته تر کلکتې، بمبئي، حيدرآباد او داسي نورو ځايو پورې رسوي.

د لوهاني د څانګو په هغه اوږده لیست کي چي پورته وړاندي سو، تقریباً ټوله غړي ئې له راجپوت او هندو له هغو قبیلو او خېلونو څخه جوړېږي چي په اصل کي سوداګر اوپه تجارت اخته طبقات دي.

د سرنوم لوهاني د اګنيکولا راچپوت د چوهان د ښاخ (لواڼي) دی. بالي د (کچواهه)يو خېل دی. بهيباد اګنيکولا راجپوت په (پرامارا) پوري اړه لري. قلندر د چوهان مربوط (چندا) ګڼل کېږي. (دور) يوه راجپوتي قبيله ده. هاني، هنا برهمن دي. جالو، جليا راجپوت دي. لوني د (راجواړي) د لوني د رود د غاړو له اوسېدونکو څخه يوه هندۍ قبيله ده. مايل، موهيل راجپوت دي. ماما، ممرېز او مندو د شمالي هند برهمني خېلونه دي. مينا د مېوار يوه بومي هندۍ څانګه ده. مروت هندې فيلونه دي. پهار ښايي له (پاريهارا) يا له (پوآر) (پرامارا) څخه نمايندګي کوي چي دواړه په اګنيکولا راجپوت اړه لري. پتاخ د (پاتاخ) د نامه څاروي روزونکي هندې خېل دي. ساګره پرامارا راجپوت دي. سالار او سامل د راجپوت (سالار) او سيماله ګڼل کېږي. سنټي او سندر د برهمن مربوط (ساندهيا) او (سندل) دي. سانړ ښايي سات برهمن او يا (ساهني)

کهتري وي. سېن د راجپوت (سېګړه) دی. سورت هغه (سورار) چي په سوداګر پېشه راجپوت اړه لري. تون او تڼی سره یو شی دي چي وړاندي ئې یادونه سوې ده.

تر لودي را لاندي د (نيازي) پښه لکه څنګه چي (د راجستان په پېښه ليک) کي د (تاد) له خوا ويل سوي دي نوم ئې دهندي ژبي له (نياد) څخه راوتلی دی چي د (نوي راغلي) معنا ورکوي. دغه نوم ښکاري دافغانستان د هغو هندي الاصله اوسېدونکو دپاره په کار اچول سوی وي چي د شهاب الدين غوري په زمانه کي اسلام ته را اوښتي وي. ويل کېږي چي نيازي د سلطان بهلول لودي او شېرشاه سوري د واکمنۍ په دوران کي په زيات شمېر هندوستان ته راولېږدېده او د هغو تر حکومت لاندي د شاهي دربار شاوخوا له خورا ګټمنو مقاماتو څخه برخورداره او بېلابېلي مهمي حکومتي دندې ورسپارل سوي وې. اوس ئې يو څو خېله په افغانستان کي پاته دي چي هلته د پوونده وو په نامه د کارواني سوداګرو د څلورو غټو خېلونو له جملې څخه يو خېل جوړوي. د دوی د دوبي مرکزونه د سليمان د لړۍ په لوېديځ کي پر جګوهواروباندي موقعيت لري خو ژمی د سليمان د لړۍ په لوېديځ کي پر جګوهواروباندي موقعيت لري خو ژمی د دادي:

| استانه | اپو   | الي     | اکا  | آدم     |
|--------|-------|---------|------|---------|
| بوبان  | بورى  | بهارت   | بتى  | باهو    |
| دادی   | دادر  | چوهار   | چنګا | چندر    |
| درزی   | درویش | دند     | دالو | دليل    |
| هوتک   | هالي  | محوندي  | گودی | دوری    |
| جالو   | جواكى | اساپ    | ايسا | هومايون |
| کوکا   | خواجو | كاربورا | كاشي | كمال    |

| مندا  | لوهاني | لاندو | لاچي  | كولاچ  |
|-------|--------|-------|-------|--------|
| مشاني | ماشكى  | منسور | منجار | مندورا |
| پهار  | نېكو   | نانو  | موسا  | ملتاني |
| سنجر  | سامو   | سامپل | سالار | پوټي   |
| سېن   | شېڅا   | سرمست | سرهنګ | سنجلا  |
| عثمان | توتای  | تری   | سوندى | سملان  |
|       |        | ياسين | وټه   | اوريا  |

له دغو نومونو څخه مو زياتره وړاندي وليده او خبري هم ورباندي وسوې. استانه له (آشتانه) څخه نمايندګي کوي، چي د (کايسته) مربوط هندو خېل دی. باهو د سوداګر پېشه راجپوت (بها او هار) تمثيلوي. بتي د (بهتي) ځای نيولی دی چي (يادو) راجپوت دی او يا د ګوجر مربوط (بهتي) ګڼل کېږي. بهارت د بهارتا سره سمون خوري چي د سندربولو خېل دی. کاربورا او (کهارباري) سره يو شی دي او له (کاربايرا) څخه نمايندګي کوي چي سوداګر پېشه راجپوت دي. کولاچ ښايي (کلاچه) تمثيلوي چي (سولانکي) يا (چالوک) راجپوت دی. سامپل پرامارا راجپوت دی. د يادو راجپوت په راماري وري اړه لري. سنجلا ښايي له (سلچورا) څخه نمايندګي کوي رواريخا) پوري اړه لري. سنجلا ښايي له (سلچورا) څخه نمايندګي کوي چي د سوداګرپېشه راجپوت په چوهان پوري اړه لري او (اوريا) د راجپوت (هرايا) تمثيلوي.

مشاڼی له مشواڼي سره يو شی دی چي بيان به ئې وروسته راسي. دوی د څلورو سوو کورنيو په شمېر يوه کالوني لري چي د کابل په (کوهدامن) کي ئې اړولي دي او هلته له بخارا سره په کارواني سوداګري باندي لګيا دي. خو د مشواڼيو اساسي ځای چي په هغه کي د يوې ځانته مستقلي قبيلې په څېر د نيازي له مشاڼيو څخه بېل اوسي د اباسين پر

ختیځه غاړه د (چچ هزاره) په علاقه کي د (ګنډغر) د تپو پر سیمه واقع دی چي هلته د دوی اصلي ټاټوبی (سریکوټ) دی. دوی هغه لرغوني (ماسیاني) تمثیلوي چي د سترابو له قوله (۲ .۷٪ جغرافیه) هغه ملک ئې اشغال کړی و چي د کوپیس او اباسین د سندونو تر منځ ئې موقعیت درلودی یعني دا د یوسفزو په اوسنۍ هواره سیمه کي چي د اباسین سره د کابل د رود تر یوځای کېدو پوري په دا منځ کي پر ته ده هغه ځای و چي د اباسین پر لوېدیځه غاړه د مشواڼیو اوسنی واقعی ټاټوبي ته سمدم مخامخ واقع دی. د ګنډغر د دغو مشواڼیو واسنی واقعی ټاټوبي ته سمدم مخامخ

| كاربوري | کاپور  | غريب  | برور   | آدم      |
|---------|--------|-------|--------|----------|
| ملتاني  | متكاني | محمود | لودي   | كهارباري |
| يوسف    | ترک    | سامبل | روغاني | موسا     |

له پورته نومونو څخه برور (بارور) راجپوت دی. کاپور سوداګر پېشه راجپوت (کاپول) یا د کهتري مربوط (کاپُر) دی. کاربوري او کهارباري لکه وړاندي چي ئې یادونه وسوه دواړه یو شی دی. روغاني هغه راجپوت دی چي (راګهوبانسي)نومېږي. کاپور چي دمخه ئې یادونه وسوه خپل نوم ئې د یوسفزو هغه کلي ته ورکړی دی چي (کاپورداګرهي) بلل کېږي، یعني (د کاپور مورچلیزه کلا). دا په سر سره هغه لنګر کوټ دی چي افغاني تاریخونه ئې یادونه کوي او وایي چي کله د مندړو او یوسفزو له خوا دلازاک لاندي کېده او تر اباسین ها خوا ته شړل کېده نو په همدې وخت کي د دلازاکو د قبیلې سنګر ځای و. په دې باره کي به وروسته بیان هم راسی،

د نيازي په وړاندي سوي ليست کي نوري څانګي يا زياتره دمخه يادي سوي دي او يو شمېر به ئې بيا هم په مخه راسي او په خپلو مناسبو ځايونو کي به ئې يادونه وسي.

مهپال يو مخيزه د بهيبا راجپوت له وړو کو څانګو جوړ سوی دی او د

(بيبي زي) په نامه يادېږي. بهيبا د پرامارا راجپوت يو خېل دی او مهپال د کهتري د قبيلې له (مهپې)څخه نمايندګي کوي.

دو تاڼي چي د لودي ښاخ دی، څانګي ئې دا دي:

| محمود | مدر   | ابراهيم | حسن   | يهدين |
|-------|-------|---------|-------|-------|
| توچي  | ساربی | سادو    | رانی  | نسو   |
|       |       |         | اونور | اومر  |

له دغي جملې څخه بيهدين ښايي د (بيدمان)، (يادو) يا د (بيدا) برهمن ځاى نيولى وي. راڼي يا (راڼي) د چالوک يا سولانکي راجپوت له (راڼيکا) څخه نمايندګي کوي. سادو د ګاهلوت راجپوت (سيسوديا) تمثيلوي. ساربي د سوداګر پېشه راجپوت (سوربيا) دى. اومر د پرامارا راجپوت له (اومره) سره سر خوري.

تېربيان دهغو قبيلو او خېلونو لسټ بشپړېدو ته رسوي چي په افغاني شجرو کي د (بي بي متو) د اولادې په څېر تصنيف سوي دي. بي بي متو لکه څنګه چي ئې په دمخه کي قصه وړاندي سوې ده د شيخ بېټ بټني لور او په هغه شاه حسين واده وه چي د غور شاه زاده و. شاه حسين له خپلي بلي ماينې بي بي ماهي څخه يو زوى درلودى چي هغه بيا سرواني نومېدى. د ده دغه بله ماينه د شيخ بېټ د خدمتګار (کاغ دوم)نامي لور وه. دا خدمتګار د کاست په حساب د (دوره) له داته څخه و. له ماهي څخه دده اولاده هم د خپلي مور په نامه يادېږي. لاکن په تصنيف کي دوى له بټني سره يو ځاى د خپلي مور په نامه يادېږي. لاکن په تصنيف کي دوى له بټني سره يو ځاى سرواني اصلي ملک د سليمان د لړۍ د جنوبي برخي د پاى په هغه ساحه سرواني اصلي ملک د سليمان د لړۍ د جنوبي برخي د پاى په هغه ساحه کېږي او چي اوس د بلوچستان د کلات د سرواني حوزې په توګه پېژندل کېږي او په تر کيب کي ئې سيالکوټ يا کوټه او شاخوا ګاونډۍ علاقې شاملي دي، سرواني ښايي له (سروريا) چالوک يا له (سروريا) برهمن څخه نمايندګي کوي. د سرواني څانګي دادي:

| الي     | احمد   | الكهوكي | اكو    | اچو     |
|---------|--------|---------|--------|---------|
| بوبک    | بالي   | ایبک    | اسو    | اشک     |
| هارون   | هديا   | گادر    | دودو   | دابي    |
| كاربوري | ككاتور | جعفر    | ايسون  | اسماعيل |
| مردک    | مامو   | مالاتا  | ملانا  | ملكيار  |
| پونی    | نور    | ناهر    | موسا   | متا     |
| سنجر    | سامرا  | سامو    | ساكنوت | رستم    |
| سريپال  | سورى   | سودا    | شخا    | سېنى    |
|         |        |         |        | يوسف    |

د پورتنيو څانګو له جملې څخه اچو، اګهوکي او اشک ښکار ي چي سره يو شي وي او ښايي له هغه هندي (اچي) څخه څرګندونه کوي چي د کشمير په تاريخ کي يوه مشهوره قبيله ده (د "تروير" راجا تارينګيني وګورئ) او اوس ئې په افغانستان کي اچکزي تمثيلوي. اکو او اکا د جت له (اګا) څخه نمايندګي کوي. اګهوکي ښايي د يوناني (اکهايوی) ځای نيولی وي. آسو د راجپوت اسويا تمثيلوي. بالي هغه برهمن دی چي (بالا) نومېږي. (دابي) او (دودو) دواړه راجپوتي قبيلې دي. ګدائي چي له ګادي کهتري څخه نمايندګي کوي، همدا راز د هنديانو څاروي روزونکې قبيله ده. ملکيار د (مولاک) او (جوره) ځای نيولی دی چي دواړه د څارويو د روزونکو هندۍ قبيلې دي. ملانا د چوهان راجپوت (مالني) ګڼل کېږي. پوني، پرامارا راجپوت دی. سودا د سکندر د زمانې هغه لرغونی (سودی) تمثيلوي چي د ملتان شاخوا د اباسين په ناوه کي اوسېدله. سامرا د پرامارا څای نيولی دی . جعفر د (جيپرا) پرامارا څای نيولی دی. ککاتور ښايي د (تکاتو) په شان وي چي د سليمان د لړي هغه غر دي چي شال او پښين تر لاندي دي او د همدې خېل نوم له د لړي هغه غر دي چي شال او پښين تر لاندي دي او د همدې خېل نوم له

دغه ځایه څخه منشأ اخیستې ده. بوبک یا بهیبا د پرامارا مربوط بهیبا ده. سامو یا شامو د سپوږمۍ د توکم او بودایي دین مربوط د (یادو) یا (ګادون ) راجپوت د جاریجا د څانګي لقبي نوم دی. د سامو یا شامو غټان د (جام) لقب لري او تر همدې نامه لاندي په بلوچستان کي د لاس بېلې وړوکی امارت اداره کوي. (د راجستان په پېښه لیک) کي د (تاد) د بیان له مخي سامو د هغه (سامبوس) له قبیلې څخه نمایند ګي کوي چي سکندر ئې په مقابل کي د خپل قهر او غضب ټوله تاو تر دوی وکیښ. د سامو لرغونی مقابل کي د خپل قهر او غضب ټوله تاو تر دوی وکیښ. د سامو لرغونی (سپوی) یا (سیوی) کي و چي هندي لیکوال ئې (سیویستان) بولي.

په دې بيان سره د بټني قبيلې ليست بشپړېدو ته رسېږي. د دوی د خېلونو او څانګو تر منځ چي خورا زيات راجپوتي او هندي نومونه ليده کېږي او هم د راجپوت مربوط د سپوږمۍ د توکم او بودائي دين د (يادو) يا (الادون) ډېري څر ګندوونکي بېلګي مونده کېږي نو دا نتيجه تضمينولای سي چي يو خو افغاني بابا شيخ بېټ د هويت له پلوه د (يادو) مربوط هغه (بهټي) بابا دی چي دمخه ئې د (تاد) په حواله يادونه وسوه او بل دا چي د بټني قومي نوم د (بهاټياني) سره يو شي دی. پليني په خپل اثر (Nat. Hist. ۱۸) کي يو شمېر هغه قومونه ښيي چي د (مارګيانا) د جګو غرنيو سيمو په شاوخوا او د قفقاز د لړۍ په اوږدو کي اوسي. (دغه ځايونه د اوسني بالامرغاب او د هندوکش د کوه بابا د غاښي له غرستان سره برابرېږي). په دې بيان کي د هغو قومونو نومونه يادوي چي د (مندوس) (اوسني هلمند) د سيند شاوخوا پراته دي او په دې پسې د هغو نومونه اخلي چي تر دوی ها خوا ته اوسي. د دوهم رديف قومونو په جمله کي د (بټيني) نوم څر ګندېږي. د بټيني موقعيت که څه هم په دقيقه توګه نه دی ښوول سوی خو څرنګه چي دوی له (ماتیاني) او (سیرماتای) (د سترابو ساوروماتای) سره يو ځای يادېږي نو روښانه ده چي دوی د غور يا د اوس

وخت د هزاره د ملک په علاقو کي هستوګه کوله. دا په سر سره هغه سيمه ده چي افغاني روايت (بټني) او (متي) او همدارنګه (سور) چي شاه حسين اړه پوري لري د دغه ځای اوسېدونکي بولي. د پليني (سيرماتای) يا (سورماتای) په ښکاره د (سوري) او (متي) له يوه ګډه قومه څخه نمايندګي کوي چي ملک ئې ښايي د اوسني (هزاره) لوېديځه برخه جوړوله. پليني (چي د مړيني نېټه ئې په ۷۹ م کال کي ټاکل سوې ده) د ميلادي دورې په لومړنيو کلونو کي د همدې قبيلو پر حالاتو رغېږي. خو مغه ښورښونه او انقلابونه چي د اسلام له راڅر ګندېدو او خپرېدو سره ملګري وه په دغو برخو په تېره ئې بيا د ملک په هوارو سيمو کي چي هلته ورتګ په آساني کېدای سو، د وګړ و د بې ځايه کېدونو او له يوه محله بل ته د لېږدېدونو له پلوه خورا زيات تغيرات منځته راوسته. لاکن په غرنيو علاقو کي چي هلته ورتګ په آساني نه سي کېدای داسي معلومېږي چي علاقو کي چي هلته ورتګ په آساني نه سي کېدای داسي معلومېږي چي خپل لرغوني اهالي ئې زياتره حتی تر نن ورځي پوري لا پر خپل پخواني حال پاته سوي دي.

د پلیني بیان چي د میلادي دورې په لومړنیو کلونو کي د افغانستان د دغي برخي اوسېدونکي قومونه راښيي دونه ډېر په زړه پوري او زموږسره د خپلي رواني پلټني په برخه کي دونه زیاته مرسته کوي چي زه ئې بې له درنګه دلته رانقلوم او هدف مي دا دی چي یو شمېر هغه هویتونه روښانه کړم چي ښایي د دې پلټني په یوه وروستني پړاو کي ئې بیا د یادوني مجال ییدا کړم.

پلیني موږ ته وایي (Nat. Hist. ۱۸) د (کسپیي) ځتیځ پلو ته چي دا د کسپین د سمندرګي پر جنوب – ځتیځه غاړه باندي یو قوم دی هلته د (اپاورتین) سیمه ده (چي اوسنی ابیورد او د تېري پېړۍ د آسیايي فاتح نادرشاه ترکمن بومي ملک دی) او په دې سیمه کي هغه حاصل خېزه هواره ده چي داریوم (په اوسني وخت کي دره ګز) ئې بولي. په دې پسې هغه اقوام راځي چي د (تاپيري)، (اناريکي)، (ستاوري) او (هيرکاني) په نومو بلل کېږي. له دې جملې څخه مو د (اناريکي) په باب دمخه يادونه کړې ده. د (ستاوري) په باره کي به وروسته هغه مهال يادونه وسي چي موږ د سليمان د لړۍ د (ستوري)، (اوستوري)، (اوشتوري) او (اوشتراني) بيان ته راورسېږو. هير کاني د اوس وخت (ګور ګاني) دی چي زموږ د پلټني له ساحې څخه دباندي دی. خو (تاپيري) ما د اوسنۍ زمانې د (تېموري) په څېر پېژندلی دی چي د لوېديځ افغانستان د چارايماق د څلورو قبيلو له جملې څخه يوه قبيله ده. چارايماق يا (څلور مېني) د تېموري، داهي، تايمني او سوري له څلورو قومي ټوليو څخه جوړېږي. دغه څلور قبيلې د کابل او هرات تر منځ د غور د ملک (لرغوني پروپاميسس) لوېديځه برخه اشغالوي. د ايماق يا اويماغ نوم يوه ترکۍ کلمه ده چي په معنا کي (کور)، (کورنۍ)، (قبيله)، (مېنه) او داسي نور افاده کوي. دا نوم ښکاري په دې منظور د دغو قبيلو دپاره په کار اچول سوی وي څو له افغان څخه د دوی فرق وسي خو دا البته د ديرلسمي پېړۍ په لومړۍ نيمايي کي چي د مغلو د بري زمانه وه او يا خو تر هغه پخوا د لسمي پېړۍ په وروستۍ برخه کي چي د تر کي واکمنۍ دوره وه.

چارايماق (چار په پارسي کي څلورو ته وايي) له افغانانو څخه بېخي جلا يو بېل ولس دی. دوی د څېرې، بدني جوړښت، ژبي، حکومتي شکل، رواجونو او روحيه کي له هغو سره توپير لري. په ايماق کي د تاتاري ويني ډېر يا لږ غالب رځی څرګندېږي او په بدني او اخلاقي خصوصياتو کي د شمالي آسيانژاد ته ور ته دي. د دوی ژبه د فردوسي د زمانې زړه پارسي ده چي لږ يا ډېر ترکي کلمات هم په ګډ دي. د دوی د خانانو حکومت استبدادي بڼه لري او د افغانانو د حکومت په څېر جمهوري شکل نه لري. په دين اوس مسلمانان دي. هم د سنيانو او هم د شيعه ګانو دواړي فرقې لري خو شيعه ګان ئې تر نورو ډېر دي. پخوا تر هغه چي اسلام ته راواوړي دوی زیاتره د نیستوري کلیسا مسیحیان وه او په خپل منځ کي ئې د يهوديانو، اسرائيليانو او ډيرو اور نمانځونکو زياتي کالونياني درلودې. ايماق لبريا ډېر له افغاني حكومت څخه پوره استقلال لري او له خپلو ګاونډيو قومونو سره ډېر تګ او راتګ چنداني نه لري او نه هم په تجارتي يا سياسي روابطو کي ورسره پيوند دي. دوی په خپلو غرنيو سنګرېنده کوښو کي اوسي چي په آساني څوک نه سي ور تلای او له دباندي نړۍ څخه بېخي پرې په زيات انزوايي حالت کي واقع دي. وايي چي د دوی په ملک كي دننه ډېر كلك مورچلي ځايونه او نه ماتېدونكي سنګرېنده كلاوي خورا رَياتي دي چي د نيغو او ډېرينو شاګيو په جګو څوکو کي دلته هلته واقع دي. د دې قبيلو د داخلي اصولو او تقسيماتو په باره کي ښه يقيني معلومات چنداني نسته. سمه به وي چي زموږ د پلټني په دې برخه کي د دوى بيان رادمخه كړو او نو ځكه غواړم چي هر يو ئې په خپل نوبت تر بحث لاندي ونيسم. خو په عمومي توګه صرف دا بايد وويل سي چي دوى ټوله لږ يا ډېر کوچي او داړې وهونکي دي. دوی ډېر يالږ د پاچهۍ له سلطې څخه پوره استقلال لري او په عمومي ډول تر هغو ټولو توکمونو چي په افغانستان کي اوسي خورا ډېر خواران او زيات بدويان دي. له دې خبرو سره دوی په خپل وخت کي سره راټول سوه او هغه ډېره پياوړې واکمني ئې جوړه کړه چي له فرات څخه تر ګنګا پوري غزېدلې وه. دا د غور سوري وه چي په غزني کي ئې د هغو تر کو ځای ونيوی چي د آمو له پوري خوا څخه راغلي وه او دا د غوري کورنۍ واکمن سلطان شهاب الدين و چي په ډهلي کي ئې د (توآر) راجپوت شاهي کورنۍ راچپه کړه او د هغې وروستي پاچا (پتهورا رای) یا (پریتوي راجا) ئې وواژه او هندوستان ئې ونیوی او د اسلام اساس ئې په هند کي کښېښووي.

تېموري دوه غټ ښاخونه لري چي د جمشيدي او فيروز کوهي په نومونو يادېږي. تېموري د بالامرغاب له علاقې څخه نيولې بيا ليري تر کوشک، بادغیس، کوروغ او نورو ځایو پوري اوسي. دوی تقریباً دوولس زره کورنۍ ګڼل سوي دي چي له یوه مخه کوچیان دي. دوی ادعا کوي چي د پېشدادي په نامه د لرغوني شاهي کورنۍ د هغه پرشیایي پاچا له داته څخه دي چي جمشید نومېدی او ویل کېږي چي د ایماق د نورو ټولیو په تناسب ئې خپل سوچه پرشیایي کړه وړه په زیاته اندازه ساتلي دي، په تېره بیا د دوی د (ایلات) تر منځ چي هغه لکه نور پرشیایي (ایلات) د یوه ټینګ ټوکره په داسي خېمو کي اوسي چي د وزګړو له تورو وژغنو څخه جوړ سوي وي. دوی هم د پرشیاوالو په شان د اسلام له شیعه فرقې سره اړه لري. د دوی د خېلونو او وړو څانګو په باره کي زه کوم لیست نه لرم.

فيروز کوهي د فيروز کوه په ملک يا کوه فيروزه يعني (د پيروژې په غره) کي اوسي چې دا غر د هرات او مرغاب د سندونو بهيرونه په پاسنۍ برخه کي يو له بله سره جلا کوي. دوی په شمېر تقریباً شل زره کورنۍ الله عنه او پر دوو غټو ټوليو وېشلي دي چي (درازي) او (محمودي) بلل کېږي. د دوی له جملې څخه (درازي) يا (دروزي) ډېر مهم او غښتلي دي چي شمېر ئې دوولس زره کورنيو ته رسېږي او دوی د ملک ډېره سنګري برخه (يعني د چغچران علاقه) نيولې ده او هم هغه د (درازي) کلا په دوی پوري اړه لري چي په ډېر ټينګ موقعيت کي واقع ده. فېروز کوهي د غره د شمالي لړۍ په خوا کي له (کلای نو) څخه نيولې بيا د هغه په جنوب کي تر (دولت يار) پوري غزېدلي پراته دي. د مذهب له پلوه دوی ټوله شيعه ګان دي. د فيروز کوهي يوه مېنه د پرشيا د نيشاپور په علاقه کي سته چي ښايي دا به د هغه لومړنيو (تاپيري) اولاده وي چي پليني ئې نوم ياد کړی دی. د غور فيروز کوهي ادعاء لري چي له دوی سره ئې نسب مشتر ک دی. فيروز داسي يونوم دی چي زياتره د سليمان د لړۍ د يو زيات شمېر افغاني قبيلو د څانګو تر منځ مونده کېږي. دا به ښايي د تېموري فېروز کوهي سره اړه لري خو زه د دوی د خېلونو او څانګو لیست نه لرم چي دغه ټکی روښانه

کړي. (تېموري) يا (تايموري) ښايي د سوداګر پېشه راجپوت له (تيپورا)،(تايپورا)يا(تيپرا)څخه نمايندګي کوي.

داهي يا (دايي) يعني په خپله ټيک معناهزاره، ځکه د هزاره کلمه په عامه توګه د ایماق د ټولو ښاخونو دپاره په کار اچول کېږي په هغه ملک کي اوسي چي ختيځ پلو ئې د کابل د پغمان لړۍ، غوربند او د غور علاقې راځي خو لوېديځ پلو ئې کلای يهودي (د يهودو کلا)، چغچران او د (الاسلرمان) لړۍ موقعیت لري. د شمال په خوا کې د هندوکش ها بل پلو تر (روی) او سیغان پورې، خو جنوبي خواته د (اګلکوه) تر لړۍ او لېرې په غربي حد کي تر (تيری) او (ديراوت) پوري رسېږي. که په نورو الفاظو ووايونو دا سيمه د غور نيمه ختيځه برخه ګڼله کېږي. دغه منطقه سر تر پايه په جګه سطحه کي واقع ده او د ځينو غرو څوکي ئې د سمندر تر سطحي شل زره فوټه جګي دي. د دې ملک زياتره ځايونه هندي نومونه لري لکه (غوربند) او (غوري) چي معنا ئې غرنۍ سيمي کېږي. د پغمان نوم د جت د يوې قبيلې له نامه سره اړه پيدا کوي چي (پوغ) نومېږي. د چغچران نوم له چاک (ناحیه) او چاران (یعنی د سندربولو شعر ویونکی خېل) څخه راوتلی دی. (ګسارمان) له (ګاسورا) سره اړه لري چي د سوداګر پېشه راجپوت قبیله ده. هزاره په افغانستان کي یو بېل قوم دی چې د يو شمېر مختلفو قبيلو يانژادو له ګډېدو څخه جوړ سوي دي. د دوي غټ ښاخونه دا دي: داهي زنګي، داهي کوندي، داهي چوپان، داهي مارده، داهي فولادي، جاغوري، شبخ علي، باربري، تحاوي، بېسودي، كوبتي، نکودری او نور.

داهي زنګي د شپاړس زره کورنيو په شاوخوا کي ګڼل سوي دي. دوی د (سرجنګل سال) يا (لال)، (ساګسيز)، (واراس)، (زوري)، (سرکول)او داسينورو کي تر چغچران پوري اوسي.

دوى ډېري څانګي لري، په هغه جمله کي چي ټوله ئې شيعه ګان دي

## ځيني څانګي دا دي:

| ساگ-پائي | دای کوندی | بوبالي | بچه غلام |
|----------|-----------|--------|----------|
| يانغور   | اوراروس   | تكاش   | ساگ-جوئي |

ساګ يا ساک – پائي او ساک – جوئي احتمال لري د ساکا خېلونه تمثيلوي. په تبت کي (ساکا) چي لرغوني پرشياوال ئې (سکای) او يونانيان ئې (سکوتوی) بولي (د نر او ښځي په ترتيب) د (سوک – پو) او (سوک – مو) په نامه يادوي. د (ساکسيز) علاقه ښايي چي د همدغه ساک يا ساګ په نامه نومېدلې وي.

داهي کوندي د چغچران جنوب ته په هغه ملک کي اوسي چي ليري تر (تيري) او (ديراوت) (يا ده راوت چي [داهي راوت] تمثيلوي) پوري رسېدلي دي. تېری او دیراوت د کندهار له ښاره په شمالي خوا کي تقریباً سل ميله ليري واټن لري. د دې ولس مهمي علاقې هغه دي چي د سنګ تخت، شيخ ميران، كيزين، هشتارلائي، كاليكادي او نورو سره بلل کېږي. دائي کوندي شيعه مسلمانان دي خو د زيات تعجب خبره دا ده چي دوی خپل نسب د عربو د قريش له قبيلې څخه بولي. په افغانستان کي نوري قبيلې هم سته چي د ځان دپاره تر دغه لا په ناقص صورت د همدې وياړلي محمدي نسب ادعاء كوي لكه د اباسين د ناوې كوريشي. خو تر ټولو ډېره چټي بيا هغه ده چي د کافرستان کافر يا د هغو ځيني قبيلې همدا راز بلل سوي دي. په هر حال واقعیت دا دی چي عربي (کوریش) یا (قریش) د راجپوتي (کیروچ) یا (ګورېش) یا (ګوریش) اسلامي بدیل یا پوټوونکی پوښ دی او په خپله ښايي د (کوروش) له هغي پرشيايي قبيلې څخه راوتلی وي چي(قيروس) ورپوري اړه درلوده. خو دا خبره چي داهي کوندي ولي د دغسي نسب ادعاء کوي ډېره نه ده روښانه ځکه دوی ښکاري دهغه لرغوني (زانتوي) اوسني نمايندګان دي چي سترابو ئې بيان کړی دی. سترابو په (xi. ۷ جغرافیه) کي وايي:

"هغه قومونه چي د کسپين د سمندرګي پر ختيځه خوا باندي اوسي لرغوني ليکوال ئې د (سکای) او (مساګيتای) په نامه يادوي. هغه کوچيان چي د دغه سمندرګي پر ختيځه غاړه باندي ژوند کوي اوسني ليکوال ئې (سترابو د ۲۴ ميلادي کال په شاوخوا کي مړ دی) (داهای) بولي او د (پارنوی) په لقب يادېږي". د (پارنوی) د نامه په باب زه نه يم بريالی سوی چي په افغانستان کي ئې د يوې بېلي يا مستقلي قبيلې په څېر يو څرک پيدا کړم. خو داهي، يا دای يا ديه د هزاره په ملک کي د دوی د زياترو قبيلو دپاره د يو بېلوونکي ملي لقب په څېر عام ډول استعمال لري. خو دا غبره زه بايد ياده کړم چي (بارنی) يا (پارنی) هغه قبيله وه چي د خاريزم يا خواريزم – شاه پاچهانو اړه ورسره درلوده او د دوی پاچهي کورنۍ په کورنۍ په کورنۍ مشر سلطان محمد خوارزم شاه و، چي د هغه زوی مشهوره جلال کورنۍ مشر سلطان محمد خوارزم شاه و، چي د هغه زوی مشهوره جلال کي وڅو چي بالآخره د بريمنو مغلوله خوا څخه پسي واخيستل سو.

تر پورتني اقتباس وروسته په ورپسې فصل کي سترابو وايي:

"زياتره سيتيان چي د هيرکانيائي له سمندر کي څخه راپيل کېږي د (داهای سکوتای) په نامه يادېږي او هغه چي ډېری ختيځي خوا ته پراته دي د (مساګيتای) او (ساکای) په نومو دي. نور پاته نو د سکيتيانو په عمومي نامه دي. خو هره ځانګړې قبيله ئې خپل خاص نوم هم لري. ډېري مشهوري قبيلې ئې هغه دي چي يونانيان ئې د (باکتريانا) له واکمنۍ څخه واچول. دوی (آريوي)، (پاسيانوی)، (توخاروي) او (ساکاراولوی) دي چي د (جاخارتيس) پوري خوا له هغه ملک څخه راغلي دي چي (ساکای) له او (سغديانوی) ته مخامخ پروت دی او دا ملک په خپله هم د (ساکای) له خوا اشغال سوی و. د (داهای) ځيني قبيلې د (اپارنوی)، ځيني د (زانتيوی) او نوري ئې د (پيسوروی) په نامه دي. اپارنوی تر ټولو هير کانيا

او د کسپین سمندر کي ته ورڅرمه دي خو نور بیا لیري تر هغه ملک پوري غزېدلي دي چي (آریا) ته مخامخ پروت دی".

د هغو قبيلو په باره کي چي يونانيان ئې د باکتريانا له واکمنۍ څخه واچول، وروسته به موږ وږغېږو. خو کومي قبيلې چي د (داهای) زموږ د داهي په نامه دي، په هغو کي (اپارنوی) له (پارنی) سره يو شی ده چي وړاندي ئې يادونه وسوه او زانتيوی د اوسنی کهوندي له خوا تمثيلېږي خو پيسوروي زه موجود بېسودي يا بيسودي بولم چي همدا اوس به خبري ورباندي وسي.

سترابو د خپل بیان په ادامه کي وایي: "له داهای سکوتای، هیر کانیا او پارتیا څخه بیا لیري تر آریا پوري په دې منځ کي یو خورا لوی بټي بیابان پروت دی چي دوی د اوږدو سفرونو په وسیله له هغه څخه راتېر او هیر کانیا ته راتوی سوه چي د نیسایانو ملک دی او د پارتیا هوارو سیمو ته راغله. د نورو کوچیانو د ژوند ډول همدغه راز دی چي دوی پرله پسي پر خپلو ګاونډیانو حملې کوي او بیا نوله هغو سره سولي ته رسېږي".

ما د سترابو پر نورو څرګندونو سربېره د خبرو دغه برخه هم په دې سبب را اقتباس کړه چي د ميلادي پېړۍ په سر کي د داهای سکيتيانو د ژوند ډول چي ده بيان کړی دی همدا اوس بېخي ټکي په ټکي د ژوند له هغه طرزه دسره برابر دي چي د دوی د اولادې له خوا پر هم هغه سيمه باندي تر دې نن ورځي پوري د عادت په اساس پالل کېږي. رشتيا هم فقط هغه بله ورځ چي د روسيې بريمنو وسلو د سپين تزار واکمني تر دغو ياغي ډلو پوري راوغزوله نو موږ په ډاډه ټوګه وختي لا دا اټکل کولای سو چي دغه واکمني به دغو ښورانده بربريانو ته د يو متمدن او منظم حکومت هغه نعمتونه راوړي چې سوله، پرېماني او سوکالي به ورسره ملګري وي.

د افغانستان د موجوده اوسېدونکو تر منځ د هغو قبيلو د اولادې پېژندنه چي د پورتنۍ يادوني سره سم ئې د باکتريانا واکمني د يونانيانو له لاسه څخه وايسته يوه آسانه خبره نه ده بلكي دغونه ګرانه ده لكه د هغه چا د اولادو پېژندنه چي لاس ئې له دې واکمني څخه وختی. له هر څه سره حقیقت دا دی چي دغه سکیتي هجوم تر دې چي څوک ئې یو سوچه نظامي بری وبولي په اصل کي د يوبشپړ ولس ستر مهاجرت و چي سر ته ورسېدی. د دغه مهاجرت بهير که د څو پښتونو (نسلونو) يوه دوره نه وي نيولې ځو بيا هم د يوې سو که او مداومي پروسې په توګه ئې پرله پسې ډېر کلونه جریان درلودی. (آریي) موږ د اوسني وخت د (هراتي) په څېر پېژندلای سو چي د پخوانيو هندي ليکوالو (هراوي) تمثيلوي او ښايي چي د (هرايا) راجپوت سره يو شي وي. (پاسياني) ښايي د لغمان او نجراب د موجود (پشه ئي) له خوا تمثیلېږي. دوی که څه هم اوس د افغانستان په تاجكو كي شامل سوى دى، خو له اصلي تاجك څخه ځانته يو بېل ولس دى او د ځان په خپل يوه خاصه لهجه خبري كوي چي ويل كېږئ اكرامر ئې هندی دی خو د پارسي، هندي او ترکي کلماتو يو داسي مخلوط دی چي ځيني پښتو او يو لږ څه عربي الفاظ هم په ګډ دي. توخاري که څه هم په لرغونې زمانه کي د آسيا د دې سيمي يوه مشهوره قبيله ده خو اوس په دغه نامه په افغانستان کي نه مونده کېږي. دوی هلته د توغ، توغياني ترک، يا د باجوړ او کوز کونړ د ناوې د تر کلاڼي په وسیله تمثیلېږي. (ساکاراولي) ښايي د پاس کونړ د ناوې او چترال يا (کاشکار) هغه څوک ئي تمثيلوي چي (شاه کاتوري) بلل کېږي. په پخوا وختو کي هم توغياني او هم كاتوري دواړه د اباسين د ناوې په ټوله سيمه كي له غرونو څخه نيولې تر سمندره پوري هر چيري خپاره وه. د دوی اولاده که څه هم تر ډېره ځايه د مسلمانانو په عمومي نفوسو کي له نظره غائبه سوې ده خو بيا هم په شمال كي له (هزاره) يا چچ او راولپندۍ له علاقو څخه رانيولې بيا په جنوب كي د سند او محجرات تر ولاياتو پوري د دې پراخي سيمي په بېلابېلو برخو كي دلته هلته د دوى تيتو خېلونو د څرک له مخي اوس لا هم لټول کېداى سي. د هويتونو پېژندني چي زه ئې دا ګړى په لټه کي يم او د افغانستان موجود اوسېدونکو ته له هغو قومونو سره پيوند ورکوي چي د مستند تاريخ په شهادت موږ په دې ډاډه يو چي په لرغونې زمانه کي ئې دغه ځايونه اشغال کړي وه، چي اوس د افغانانو په لاس کي دي، له فيلالوجيکي نقطه نظره يوه مهمه نتيجه هم لري او ښايي چي د زيات شمېر هغو لهجو پر جوړښت باندي يو څه روڼا واچوي چي وينو زموږ د افغانستان د لويي ورشو په بېلابېلو برخو کي ويلي کېږي. دا موضوع سره له هغه چي ډېره په زړه پوري ده او د دغو ولسونو له ايتنولوجۍ سره مستقيم ارتباط لري خو زموږ د رواني څېړني له دايرې څخه بېخي وتلې ده، رشتيا هم که ماحتی په لنډه توګه د هغو بېلابېلو قبيلو د ژبي د ځانګړ تياوو، دودونو، رواجونو او رواياتو يوه څېړنه پسي را اخيستې وای د افغانستان په ساحه کي زما تر کار لاندي دي نو موادو به ئې څو ټوکه لوی کتابونه ډک کړي وای. په داسي حال کي چي زما ستونزه اوس دا ده چي د افغاني قبيلو په باره کي هغه خبري چي زه ئې ويل غواړم بايد د امكان تر حده ئې په دونه يوه وړه ساحه كي راټولې او مرتبي کړم چي معلومات ئې هغي درجې ته ونه رسېږي چي څوک په ونه پوهېږي. که څه هم ښايي دغه بيانونه به هغه چا ته ګډوډ او بې خونده ښکاره سي چي له دې موضوع سره آشنايي ونه لري او يا به هغه چا ته بې له شکه زاړه وایسي چي افغانستان او د هغه ولسونه ئې د څېړني یوه خاصه موضوع ګرزولې وي. خو حتی د دوی په نسبت هم زه د دې هیلي جرئت کوم چي دلته وړاندي سوې کلي کتنه له ځينو ټکو څخه پر يوه مخ نه ده خالي او د عمومي طرحي په دائره کي ئې دلته هلته په زړه پوري تازه مطالب او نوي معلومات هم راغلي دي. زه دې ته وخت نه لرم چي د نورو كسانو هغو پلټنو او پېژندنو ته مراجعه وكړم چي د څېړني په دغه ساحه كي ئې سر ته رسولي دي، چې زموږ دغه پلټنه ور ته متوجه ده او نه هم د هغو مثالونو د يادوني دپاره مجال لرم چي د همدې رواني موضوع په باب زموږ

له کتنو او نتائجو سره ښايي موافقت او يا مخالفت ولري، خو زه بايد دونه ووايم چي په دې ليکنه کي زما د څر ګندونو او پېژندنو ټوله مجموعه زما د هغو شخصي پوښتنو او کتنو نتيجه ده چي د همدې خلکو تر منځ مي په هغه دوران کي سر ته رسولي دي چي زيات کلونه مي د دوی د ملک په سرحداتو کي هستوګه کوله او کله ناکله ئې ملک ته دننه په سفرو باندي تلم. ما د خپلو خبرو په تائيد او تصحيح کي د لرغونو ليکوالو هغو آثارو ته مراجعه کړې ده چي له دې نوموړي سيمي سره اړه لري او هم مي د وروستۍ زمانې او معاصرو سياحانو پر ليکنو باندي حوالې کړي دي.

داهي چوپان په قره باغ، ناورو ګلکوه، روزګان، سرآب او د ارغنداب د ناوې په پاسنۍ برخه کي اوسي. د دوی غټي څانګي دا دي:

| درزای  | چاردسته  | بوبک    | بيبود  | الدائي   |
|--------|----------|---------|--------|----------|
| اوراسي | پایتامور | باينتان | بتى    | باچک     |
|        | ترغاني   | شېره    | پاینده | اسفنديار |

له دغي جملې څخه (الدائي) ښايي له (الجايتو) څخه نمايندګي کوي چي يوه مغلي قبيله ده. بوبک د پهيباراجپوت ځاى نيولى دى. درزاى د پرشيا هغه (درزي) قبيله تمثيلوي چي دمخه ئې يادونه وسوه. اسفنديار يو پرشيايي نوم دى. بايتامور مغل دى. بېبود معنا (بې کوره) يا (بېوزله) کېږي. چاردسته معنا (څلور پوځي ټولۍ)، (څلور نظامي قطعې). باچک ښايي د (باچل) راجپوت ځاى نيولى وي، او (بتي) د يادو مربوط (بهتي) تمثيلوي. که دغه خبره ټيک وي نو دوى له بوبک سره يو ځاى هندي منشأ لري او په پخوا وختو کي چي کله ئې د ملک دغه برخه اشغالوله له بټني بودايانو سره متحد وه. داهي چوپان اوس نژدې اته زره کورنۍ ګڼل کېږي خو په پخوا کي يوه ګڼ شمېره او پياوړې قبيله وه. د مغلي واکمنۍ په زمانه خو په پخوا کي يوه ګڼ شمېره او پياوړې قبيله وه. د مغلي واکمنۍ په زمانه کي يعني د ديرلسمي او څورلسمي پېړيو په دوران کي د افغانستان پر دغه برخه (چي کندهار، غور او نور ئې شاملوله) د څو پرله پسې مغلي برخه (چي کندهار، غور او نور ئې شاملوله) د څو پرله پسې مغلي

شازاد گانو ولايتي حكومت و. (نيكوداراو گلان) يعني (بادار نيكولاس) چي د مغلي امپراتور هلاکوخان ځوان زوی و، پخوا تر هغه چي د جنګېزخان له شاهي کورنۍ څخه د نهم امپراتور په څېر په ۱۲۸۲م کال کي د پرشيا پر تخت باندي کښېني، د کندهار او غور ملک ئې د خپل ولايتي حكومت په څېر تر لاس لاندي و. د مغلي واكمنانو له جملې څخه دى هغه لومړى واكمن و چي اسلام يې ومانه. (لكه څنګه چي دا خبره د دي. هيربيلوت له خوا په هغه بيان كي راغلى ده چي د خوندامير په حواله ئې راوړې ده). کله چي پر ده باندي د احمد نوم کښېښوول سو نو ئې مسلمانانو ته زياته پاملرنه كوله. ويل كېږي چي د ده مسلمانېدو په كورنۍ او حکومت کي ده ته ډېري ستونزي راوپاڅولې، ځکه مغلي تاتارو په دغه وخت كي له مسيحيانو سره زياته پلوي څر كندوله او له مسلمانانو څخه ئې خورا ډېره کرکه کوله، نو احمد هیڅ نه سوای کولای چي په دوی باندي ځپل نظريات ومني. د ده وراره ارغون (چي د ده د مشر ورور (اواکا) نومي روی او په دين مسيحي و) چي د پاچهۍ له تخت څخه ګوښه کړه سوی و د خپل اکا په مقابل کي ياغي سو او دوه کاله وروسته د هغه د مړيني سبب وګرزېدی. په دې پېښه مسلمانان خورا ډېر خواشيني سوه. ارغون د احمد نیکودار پر ځای کښېنوست او د خپلي واکمنۍ په دریم کال کي ئې دوه صدراعظمان يو په بل پسې اعدام کړه. خپل ځان ئې د هغه سعدالدولة یهود کالخوائۍ ته وروسپاره چي د مسلک په حساب طبیب و او په بشپړه توګه ئې د سلطان ارغون باور تر داسي اندازې ځان ته جلب کړی و چي د امپراتورۍ ټولي چاري که دولتي وې او که شخصي، د غټانو تر امتيازاتو پوري د ده له اعتماد او مهربانۍ سره تړلي وې. دې سړي نو ټوله يهوديان او اسرائيليان خورا جګي درجې ته ورسول، بې له دې څخه چي په هغو مسيحيانو لاس ووهي چي همدارنګه د سلطان ارغون په دربار کي ډېر زيات پياووړي وه. يوازي مسلمانان وه چي په دغه وخت کي **ئې ک**وم

اعتبار یا نفوذ نه درلودی او دوی تل تر تله د خپلو حریفانو په مقابل کي زونګ زونګ کاوه. ځکه ارغون د دې حريفانو په لمسون مسلمانان له خپلو ټولو قضائي او مالي مقامونو څخه ايستلي وه او هم ئې حتى اجازه نه درلوده چي د ده قرارګاه ته لاره وکړي او دربار ته ورسي. مسلمانان وايي چي ارغون له مسيحيانو سره ژمنه کړې وه چي د (مکې) عباد تځاى په مسيحي كليسا باندي واړوي لاكن تقدير د ده د طرحي مخه ونيوله ځكه ارغون په دغه وخت کي ناجوړه سو او په دې پسې ډېر ژر په ۱۲۹۱م کال کي مړ سو. يهودي صدراعظم چي د اوضاعو دغه بحراني حالت ته کتله نو په بېړه ئې مسلمانان بيرته خپل پخواني دريخ ته ورسول اما دى هم په دغه وخت كي د خپلو دښمنانو له خوا څخه ووژل سو. ډي هيربيلوت وايي چي د ابوالقداء له څرګندوني سره سم يهودي سعدالدولة (يعني د دولت نېکمرغي) په خپله د ځان غاړي پرې کړې ځکه پر ده باندي دا اومان راتلي چي سلطان ئې په زهرو وژلی دی. په هر حال دا خبره يقيني ده چي د يهودو دښمنان چي په حکومت کي ئې د دوی په زيات نفوذ باندي کست کېدی او ددوی له لاسه څخه ئې ډېر تاوانونه ليدلي وه، اوس يې د سلطالن ارغون او دهغه د وزير له مړينې سره ده مجال ومندی چې د يهوديانو په يو مخيزه غټه وژنه له دوى څخه غچ واخلي. تر سلطان ارغون پسې پر تخت باندي (ګنجايتو) کښېنستي چي د (اواکا) زوی و او د څلورو کلونو تر واکمنۍ وروسته د (بايدو) له خوا ووژل سو. بايدو چي د تاراکای زوی او د هلاکو لمسی و په ۱۲۹۴م کال کی د همدان پر تخت کښېنستی. دلته باید زه دا خبره یاده كړم چي همدان په لويه مېديا كي لرغوني (ايسباتانه()) ده او خپل اوسني نوم ئې د لرغوني ښار له يوناني نامه څخه اخيستي دي چي د (د سترابو په جغرافیه کي xi. ۱۱ د هغه له بیانه سره سم) د پرشیایي پاچهانو هغسي

Esbatana (1)

ژمنی استوګنځای و - xaima□iov، Khaimadion – لکه د هغو مقدونی شاهزادګانو چي پرشيايي امپراتوري ئې راچپه کړه او سوريه ئې واخيسته. د سترابو په زمانه كي لاهم د (پارتيا) پاچهانو له دغه ځايه څخه په هم دې مقصد استفاده کوله. غازان يا قازان چې د سلطان ارغون زوي و او د خپل پلار د مړيني له وخته راهيسي ئې د خراسان حکومت په لاس کي و، (بايدو) ئې له واکمنۍ څخه واچاوه او وئې واژه. غازان نو اوس د امير نوروز په مرسته د پاچهۍ تخت ته ورسېدی. دغه امير نوروز د ارغون اغا زوى و. (ارغون آغا هغه څوک و چې د جنګېزخان د اولادې تر واکمنۍ لاندي ئې (٩) دېرش کاله د کندهار او غور حکومت په لاس کي و) امير نوروز د خپل پلار تر مړيني وروسته ځان له سلطان ارغون سره پيوند کړى و او د ده په دربار کي تر هغه وخته پاته و څو چي د ده ملګري او خپل امير بيګو اعدام سو. کله چي دی له همدغه شان سرنوشته څخه وډارېدی نو افغانستان ته وتښتېدی او هلته ئې تر مسلمانېدو وروسته د اسلامي دين د دښمنانو په مقابل کي جګړې پيل کړې. له همدې جهته ئې نو د غازي لقب واخيستى. (د دې اقداماتو په جريان کي وار دواره له شاهزاده قازان سره مخامخ سوچي د ولايت حاكم و خو امير نوروز غازي له ده سره ژمنه وكړه چي که دی اسلام ومني نو به ئې پر هغه تخت باندي کښېنوي چي بايدو اشغال کړی دی. قازان د فيروزکوه د ښار په عام محضر کي دغه دين ومانه او زيات نور كسان چي په ده پسې وه هغه هم اسلام ته راواوښته او د ده له ډلي سره يو ځای سوه. قاران نو اوس د نوروز په لارښوونه د بايدو په مقابل کي جګړه ونښلوله او بايدو ته ئې صرف د هغه د اتو مياشتو تر واكمنى وروسته ماته وركره او يه آذربايجان كى ئى وواژه.

قازان چي اسلام ته راواوښتی نو د محمود په نامه باندي وبلل سو او له همدې نامه سره په ۱۲۹۴م کال کي د پرشيا تخت ته وخوت. امير نوروز ئې د هغه د ښو خدمتونو په بدل کي د خراسان په حکومت باندي وټاکه. خو کله چي د نارضائي تر ګومان لاندي راغي نو يو لښکر ئې د هغه مقابلې ته ورولېږه. نوروز نو په دې وجه د پناه موندلو دپاره په تېښته خپل زوم او ساتندوى فخرالدين ملک كورد ته ځان ورساوه، خو دغه بې پاسه سړي چي د قازان له غچ اخيستني څخه ډارېدی او هم ئې له هغه څخه چي د ده واکمن و د زياتي مهربانۍ هيله درلوده نو يې نوروز د سلطان جنرال ته وروسپاره او هغه بې له درنګه څخه وواژه. قازان نو له دې سره سم په ۱۲۹۸م کال کي خپل ورور الجايتو د خراسان حکومت ته وټاکه. الجايتو په واردواره کي له ملک کور د سره په دې سبب ډېري لانجې درلودې چي امارتونه ئې يو او بل ته څرمه پراته وه، څو چي د يو اسلامي مفتي په منځګړيتوب د دوی تر منځ سوله ټينګه سوه. الجايتو په ۱۳۰۳م کال کي د خپل ورور قازان پر ځای کښېنستي. کله چي ده هم اسلام ومانه نو د غياث الدين محمود په نامه ياد سوچي معنائي (د دين ساتندوي) کېږي. له دې سره ئې د (خدابنده) پارسي لقب هم واخيستي چي معنا ئې ده (د څښتن چوپړي). دی يو جدي مسلمان و او په خپله دوولس کلنۍ دوره کي ئې پر مسلمانانو او په تېره بيا د علي د فرقې پر پيروانو يعني شيعه ګانو باندي خورا زياته پېرزوينه درلوده. ده د سلطانيه ښار ودان كړ اوهغه ئي د خپلي امپراتورۍ مرکز وګرزاوه. په الجایتو پسې د هغه زوی ابوسعید راغي چې دوولس کلن زلمي و. دا هلک د امير چوپان تر روزني لاندي و چي هغه د (نوويان) درجه درلوده او هم ئې د ده د ښوونکي او هم ئې د ده د لښکرو د ستر قوماندان په توګه دنده اجراء کوله.

امير چوپان تر هغه مهاله چي د سلطان له خوا وژل کېدی د امپراتورۍ چاري ئې د مطلقه قدرت په توګه اداره کولی. سلطان پر دې ورسره بدورده سو چي چوپان خپله لور هغه ته نه ورکوله. (که څه هم ده په خپله په ۱۳۲۱م کال د سلطان له خوره سره واده کړی و). چوپان وختي لا خپله لور دامير حسن ايلخاني په نامه کړې وه چي د شيخ حسين زوی و.

امیر چوپان په خپل اردو کی یو کپتان درلودی چی (ساین) یا (سېن) نومېدی او دا په څرګنده توګه يو هندوئي نوم ښکاري. چوپان دغه کپتان د سلطان په دولت کي د وزير يا صدراعظم مقام ته ټاکلي و. په هغه شخړه کي چي د سلطان او د ده د پخواني استاد امير چوپان تر منځ پېښه سوه، نوموړي (سېن) د امير له منافعو سره خيانت وکړ او د دې خيانت په نتيجه کي د ده زوی (دامشک) ووژل سو، چي د سلطان په دربار کي ئې هغه وخت د يرغمل په څېر پرې ايښي و، چي کله دي په خپله بير ته خراسان ته راتلی او (سېن) ئې د خپل زوی په بدل کي له ځانه سره د يرغمل په ډول رارهي کړی و. امير چوپان چي کله د خپل زوی د وژلو خبر واورېدی او د سلطان په دې اقدام خبر سو چي د ده د ختمولو او د ده د ټولي کورنۍ د پوپناه کولو امر ئې صادر کړی دی نو ئې سمدستي خيانت کاره (سېن) اعدام کړ. (څرنګه چي امير چوپان په خراسان کي ډېر زيات قدرت او شهرت درلودي نو د هغه په افسرانو کي داسي څوک نه وه چي د سلطان امر ته غاړه کښېږدي). تر دې وروسته نو امير چوپان د اويا زرو سپرو په شمېر له يوه اردو سره مخ د قزوين پر لور حركت راوكړ چي هلته سلطان د ده سره د مقابلې دپاره خپله قوه رادمخه کړې وه. کله چي دوی شاهي قرار کاه ته ورنژدې سوه نو تقریباً نیمه قوه له امیر چوپان څخه ولاړه او د سلطان خوا ته ورغله. امير چوپان چي کله خپل ځان په داسي حال کي وليدي چي هغو غټو افسرانو يوازي پر ميدان پرېښووي چي خپلي ټولي ښې او ښادۍ ئې خاص د ده په توجه موندلي وې نو په بېړه د (ناوبنجان) (نيهبندان) د دښت له لاري د خراسان خوا ته پر شاولاړي. خو څرنګه چي د پلويانو غټ شمېر له ده څخه تللي و نو ئې وليده چي په خراسان كي خپل دريځ نه سي ساتلای. ده فيصله وکړه چي مخ تر کستان ته ونيسي او هلته د سلطان ابو سعيد له دښمنانو سره يو ځاى سي. خو كله چي د مرغاب سند ته ورسېدى نو ئې خپل تصميم و ګرزاوه او بير ته تر شا رارهي سو څو ځان

د هغه غياث الدين ملک کورد غېږي ته ورواچوي چي د زلميتوب له وخته څخه ده روزلی او د آسيا په لښکرو کي ئې لومړيو مقاماتو ته خېژولی و. خو ملک کورد هم د نورو په شان له ده سره چنداني وفا ونه کړه. ځکه په دغه وخت کي ئې د سلطان له خوا څخه يو بېړنی پيغام اخيستی و او په هغه کي ده ته غوړي وعدې ورکول سوي وې چي که د چوپان پرېکړی سر ور ته راورسوي نو به ډېر انعامونه ورکړي. له دغه راغلي مېلمه سره د دې بې پاسه کوربه لومړۍ ليدنه هغه وه چي د ده د جلاد له خوا څخه اجراء سوه.

د امير چوپان سر سلطان ته ورولېږل سو خو د ملک کورد دې ناوړه کړو ته کومه جایزه ور نه کول سوه. ځکه سلطان په دې وخت کي د امیر حسن د رضايت له لاري (چي خپله نامزاده ئې په دغه منظور طلاقه کړه) په دې بريالی سوی و چي د امير چوپان د لور بغداد خاتون سره واده و کړي او اوس نو (کورد) د دې پر ځای چي د سلطان دپاره ئې يو خدمت کړی دى په دې ګناه نيول سوى و چي د ملكې پلار ئې وژلى دى. د شاهي دربار هغه مقام چي کورد ئې د ځان دپاره آرزو درلوده، په عوض کي راضي سوي حسن ته ورکول سو. ملک کورد د دغي نااميدۍ په انتقام کي د امير چوپان زوی (جلائیر) وواژه. جلائیر دلته د کورد پاملرني ته ورسپارل سوی و چي د خپل ماما يعني سلطان دربار ته ئې ورسوی ځکه د سلطان د خور (سيتي بېک) زوی و چي امير چوپان ته ناسته وه. هغه محل چي امير چوپان او د ده زوی جلائیر هلته د ملک کورد له خوا ووژل سوه د (کاکي) يا (خاکي چوپان) په نامه يادېږي او دا د هغه سړک په اوږدو کي چي له کندهاره تر کلابیسته پوري تللی دی د تم کېدو یو پړاو دی چي له كندهاره څخه لوېديځ پلو تقريباً پنځوس ميله فاصله لري. همدغه چوپان هغه څوک دی چې د داهي چوپان په نامه هزاره دا ادعاء لري چي د دوی سترنيكه كڼل كېږي.

داهي مارده په (دشت يهود) يعني (د يهوديانو بېديا)، سوخته،

بېسود، د هنه غوري او داسي نورو ځايو کي اوسي. دوی په شمېر تقريباً شپږزره کورنۍ ګڼل سوي دي. دوی هغه (ماردي) تمثیلوي چي پلیني ئې يادونه کړې ده او نن ورځ ټيک په هم هغه ځای کي اوس چي نوموړي ليکوال د ميلاد د لومړۍ پېړۍ په زمانه کي د هم دغه ولس په نامه ياد کړی دی. پليني وايي (Nat. Hist. vi. 1۸) چي: "د مر کيانا (بالامرغاب) د سيمي له غرنيو جاو ځايو رانيولې د قفقاز (هندوکش) د لړۍ په اوږدو کي د (ماردي) په نامه بدوي توکم اوسي چي يو آزاد ولس دی، (دغه خصوصیات ئې زموږ د وخت له داهي مارده سره په هم هغه اندازه پوره سمون خوري لکه څونه چي ئې د ده په وخت کي سمون خوړي) اوليري تر (بکتري) پوري غزېدلی پروت دی". بکتري د بلخ د وګړو پر ځای استعمال سوی دی او د پليني ټوله پورتنی بيان چي د داهي مارده د موقعیت او خصلت په باره کي په صحیح توګه تشریحات ورکوي بالکل ئي له هغه اوسني حاله سره سر خوري چي دوي موږ دا نن ورځ په افغانستان کي وينو. دوی تر دا اوسه هم په رشتياني معنای بدوي او آزاد ولس دي، ځکه سره له دې چي دوی د افغانستان په زړه کي پراته دي خو چا ته ماليه نه ورکوي او له افغانانو سره د مواصلاتو له بابه ډېري لږي اړيکي لري.

د آرریان له بیانه سره سم (ماردي) د سکندر په زمانه کي تر هغو اوسنیو حدودو چي د افغانستان په لوېدیځ کي د دوی پوله ټاکي نور هم لوېدیځ پلو ډېر وړاندي غزېدلي پراته وه. آرریان (چي د مړیني نېټه ئې له ۱۸۲م کال سره برابره ده) موږ ته اطلاع راکوي چي سکندر د داریوش په لېونه پسي د (رهاګیز) ښار ته راغی (د دغه ښار کنډوالې د پرشیا د اوسني پای تخت تهران ختیځي خوا ته د سل میلۍ په شاوخوا کي واقع دي). او له هغه ځایه څخه د پارتیانو مقابلې ته د کسپین له ابناګانو څخه تېر سو. هغه چي دلته د کسپین د (فیریر) له خوا (د

خپل اثر [کارواني سفرونه] په پنځم ټوک کي) د (تنګي سرداري) يا د (سرداري تنګي) په څېر پېژندل سوي دي چي د (کوه توز) يا (د مالګې د تيي) په نامه د (البرز) د غره د هغه غاښي په منځ کي واقع دي چي د (ورامين) او (خار) بېدياوي سره بېلوي. خو د آرريان بيان ته چي ادامه ور کړو نو دی وايي چي تقریباً په هغه وخت کي چي سکندر د کسپين د ابنا کانو له منځه څخه تېر سوی و (يعني غالباً هغه مهال چي ليري تر اوسني شاهرود او بوستان پوري وړاندي راغلي و) نو د داريوش له اردو څخه (باغستانيس) چي بابيلي و ده ته راغي او خبر ئې ورکړ چي داريوش د بکتریا د حاکم (بیسوس) او د (اراخوتوی) او (درنګای) د واکمن (برازاس) یا (بارزاینتیس) له خوا څخه نیول سوی او په توقیف کي دی. د دې موضوع په باره کي زه بايد دلته يادونه وکړم چي (باغستانيس) که بابيلي او يا نه وو اما ښايي په دې لحاظ ئې دغه لقب اخيستي و چي په (بابيلون) كي ئې كوم مقام يا دنده درلوده لاكن دا خبره كه يقيني نه وي نو احتمال ئې ډېر ښکاري چني دى سکندر ته په دغه موقع کي له هغي سيمي څخه راغلی و چي تر دې نن ورځي (باغستان) نومېږي او (تون) ته ورڅرمه د خراسان په تپو کي موقعيت لري. (تون) چي د (توباس) يوه وړه برخه ده تقریباً د هرات په لوېدیځ کي راځي. د آرریان له بیانه څخه چي وايي سکندر د دغي رسېدلي اطلاع په نتيجه کي سوقيات په مخه واچول، همدارنګه څرګندېږي چي د داريوش اردو چي له هغه څخه (باغستانيس) راغلي و د پورته ياد سوي باغستان په سيمه کي دننه ياهغي ته ورڅرمه پروت و. آرریان وایي سکندر خپل نور اردو تر شا پرېښووی چي ورپسې راسي خو دی د يوې ټولګۍ سره را رهي سو او د دوو شپو او يوې ورځي د يوه بېړني مارش په سلسله هغي قرار ګاه ته راورسېدي چي (باغستانيس) ځني راغلي و (احتمال لري چي دغه خبر راوړونکي د لاري او ليکي د ښوولو دپاره هم ورسره مل و)، خو دښمن ئې نه وموندی. سکندر

هلته په دې ډاډه سو چي داريوش په يوه ګاډۍ کي د بندي په څېر د (بیسوس) له خوا څخه وړل سوی وي او وائې ورېده چي بیسوس له خپله باکتري آس او نورو ټولو بربريانو سره له دې ځايه تللي دي. خو (ار تاوازوس) او د ده زامن او يوناني اجير پوځيان چي له (بيسوس) څخه بېل سوي وه نو لوی سړک ئې پرې ايښي و او د غرونو لوري ته ئې مخه نيولې وه. سکندر چي په دې جريان خبر سونو په ټوله ممکنه بېړه ئې خپل تګ ته ادامه ورکړه او د لاري د وهلو دپاره ئې دغه شپه ګرده پر سر واخسيته څو چي دا بله ورځ د غرمې مهال کوم کلي ته راورسېدی چي هلته يوه ورځ دمخه هغه چا خپلي خېمې وهلي وې چي داريوش ئې د بندي په څېر را رهي کړی و. سکندر چي دلته کومه اطلاع واخيسته نو د هغې په اساس ئې نوره ټولې پرېښووله چي لوی سړک ورپسې راواخلي خو دی په خپله د پنځه سوه پياده لښکرو سره چي پر آسانو سپاره وه ماښام ته نژدې مهال راوخو ځېدی او په نهائي شدت په هغه سپېره سارا کې مخ ته ولاړی چي له اوبو څخه خالي وه او په دغه شپه کي د څلور سوه فرسخو لاري تر وهلو وروسته سبا وختي گهيځ هغو بربريانو ته راورسېدي چي سمدستي يوې او بلي خوا ته په تېښته باندي تيت او پر ک سوه. د هغو له جملې څخه يو شمېر کسان چي د خپلو وسلو په زور ئې مقاومت کاوه يو له بل څخه پرې سوه او بيانو (بيسوس) او د ده ملګري چي خپل بندي ئې کاري ټپي کړ، د شپږ سوه سپرو د يوې ډلي سره له دې ځايه په بېړه ووتل او د پرشيايي پاچا مړی نو په دغه ډول د سکندر لاس ته ورغی. احتمال لري چي دا محل به هغه ځای وي چي (جستين) ورباندي ږغېدلی دی ځکه دی وايي چي داريوش د پار تيانو په يوه کلي کي په لاس کښېوتي چي (تهاره) نومېدي.

سکندر خپلي قواوې چي تر شا ئې پرې ایښي وې ټولي راغونډي کړې او د هیرکانیا (ګورګان یا جورجان) خوا ته ئې د هغو خارجي اجیرو لښکرو په لټه پسي وګمارلې چي د داريوش نوکري ئې کوله. دوی د (ماردي) غرونو ته عقب نشيني کړې وه او غوښته ئې چي (ماردي) تر خپل خپل تابعيت لاندي راولي. سکندر چي هيرکانيا ته ورننووت نو د خپل اردو يوه برخه ئې د (تيپوري) مقابلې ته واستوله او په خپله د (زادراکارتا) د ښار لوري ته ور رهي سو، په لار کي هغه يوناني اجير پوځيان چي د داريوش خدمت ئې کاوه او د ټولو شمېر يو زر او پنځه سوه کسانو ته رسېدی، سکندر ته تسليم سوه. همدارنګه (ماردي) د ده تر تابعيت لاندي راغله چي ښه جنګيالي خلګ وه اما داسي خوار چي په فتح کېدو باندي نه ارزېده. دا مشخصات ئې د موجود (داهي مارده) هزاره په مورد کي بېخي ټکي په ټکي سر خوري چي د تېر بيان له څرګندونو سره سم د دوی نيکه ګان په هير کانيا کي اوسېدله.

سترابو د (اماردي) نوم له نورو هغو قبيلو سره يو ځاى يادوي چي تر هير کانيا پسي د کسپين د سمندر کي د غاړو په اوږدو کي اوسي. دى (په خپله xi. y جغرافيه کي) د (ايراستوتينس) په حواله وايي چي (تپوري) (يعني د چارايماق له جملې څخه تيموري چي وړاندي ياد سوه) په هغه ملک کي پراته دي چي د هير کانوی او اريوي (يعني ګورګاني او هراتي) تر منځ موقعيت لري. بله دا چي تر هير کانيا د سمندر کي د غاړو په شاوخوا کي (اماردوي)، (انارياکای) (چي دمخه ياد سوی دی) کادوسيوی (اوسنی کورد)، البانيوی (اوسنی افغان) کاسپيوی، ويتيوی او البته نوري قبيلې دي چي (لوېديځ پلو) ليري تر هغو سکيتيانو پوري غزېدلي دي (چي د کسپين پر لوېديځ باندي واقع دي) همدا شان د هير کاني پر دا بل اړخ (ختيځ پلو) ديريکوی (د راجپوت د هربي – کي، چي د مرو په ترکمنو کي يوه پښه ده) استوګنه لري. بالاخره کادوسيوی (کورد) هم د ترکمنو کي يوه پښه ده) استوګنه لري. بالاخره کادوسيوی (کورد) هم د ميريانو او هم د ماتيانوی سره پوري په پوري تر هغه (پراخواتروس) ميديانو او هم د ماتيانوی سره پوري په پوري تر هغه (پراخواتروس) لاندي پراته دي (چي د البرز لړۍ ده او هلته اوس کورد په هغو تپو کي

اوسي چي د مشهد شمال ته واقع دي).

سترابو (xi. ۹) وايي (پارتيا) يو کوچنی غرنی ملک دی چي ګڼ ځنګلونه لري او کوم حاصلات نه ورکوي. په همدې دلیل نو هم تر پرشیایي واکمنۍ لاندي او هم تر هغه وروسته د یوې اوږدې دورې په زمانه کي چي کله مقدونيان د ملک باداران وه دا د پارتيا سيمه د ماليي د ورکولو په مقصد په هيرکانيا پوري تړل سوې وه. سترابو چي د ليکني نېټه ئې تقریباً د میلادي پېړۍ د پیل له وخته سره برابره ده په خپل بیان کي وايي چي اوس حاضر د دې سيمي ساحه غټه سوې ده. ځکه (کوميسين) او (خورين) (قم او خار) په اوس کي د پارتيا برخي ګڼلي کېږي او البته همدارنګه لیري د کسپین تر دهنو پوري هغه (رهاګای) او (تاپیروی) هم راکښېاسي چي پخوا ئې په مېديا پوري اړه درلوده. دی زياتوی چي (تاپيروی) ويل کېږي چي د (ديربيکوی) او (هيرکانوی) تر منځ اوسي. (دا فقط هغه محل دی چي اوس د تر کمنو او ګور ګانیانو تر منځ تېموریانو اشغال کړی دی). سترابو د خپل بیان په ادامه کي وایي په دغو ملکونو کي چي موږ ورباندي ږغېږو ځکه ښورښونه پېښېده چي د (سوريا) او (ميديا) پاچهان چي پار تيا او نور ځايونه ثې په لاس کي وه، په نورو چارو لګيا وه او کوم څوک چي د پارتيا حکومت ورسپارل سوی و واردواره ئې د (باکتریانا) پاڅون ته لاس واچاوه. په دې پسې (ایوتایدیموس) او د هغه ډلي په هغه ټوله ملک کي چي دغه ولايت ته ورڅرمه و بغاوت راوپاڅاوه. تر دې وروسته ارساکيس (ارساک) چي يو سکيتي و د (پارنوی) له کوچيانو سره يو ځای چي د داهي له جملې څخه يوه قبيله وه او د اکهوس (د آمو د رود هغه برخه ده چي د خېوې په هواره کي تېرېږي) پر غاړو ئې ژوند کاوه، پر (پارتيا) باندي ئې يرغل وکړ او د هغه ځای باداري ئې په خپل لاس کي واخيسته. (پارنوی وړاندي د بارني په نامه د هغي قبيلې په څېر ياده سوې ده چي د خوارزم شاهي کورنۍ اړه پوري درلوده) په

واردواره کي ارساکيس او دده اخلاف د هغه چا سره د جګړو په سبب
کمزوري سوه چي دوی ئې مځکي ځني لاندي کړي وې. خو تر دې
وروسته نو بيا د پرله پسې جګړو په وسيله دونه پياوړي سوه چي په آخر
کي ئې هغه ټوله ملک په لاس کښېوتی چي د فرات د سيند په حوزه کي
دننه ئې موقعيت درلودی. دوی د (باکتريانا) له يوې برخي څخه
(ايوکراتيدس) او بيا سکيتيان د وسلو په زور پسي واخيسته. دوی اوس
د ميلادي پېړۍ په سر کي) يوه امپراتوري لري چي د ملک يوه دونه لويه
ساحه او دونه زيات قومونه کښېباسي چي په غټوالي کي تقريباً د روميانو
سره سيالي کوي.

سترابو د (xv.۲ جغرافيې) په يوه دمخني بيان کي چي کله آريانا تشريح کوي نو (خاآرين) په يوه داسي موقعيت کي ښيي چي يو چيري د ملک په کومه برخه کي د هند پر پوله واقع دی او زیاتوي چي "دغه محل تر هغو ټولو ځايونو چي د پارتيانو تابع دي هند ته ډېر ورڅرمه دی". او دا چي (کراتيروس د هغو سوقياتو په سلسله چي له هنده څخه تر کارمانيا پوري راغی د ملک دغه برخه ئې پی کړه او تر خپل تابعیت لاندي ئې راوسته). دغه (خاآرین) چي دلته یاد سوی دی د بلوچستان اوسنی (خاران) دی. ارساکیس چي د (ارساکیدیس) د هغي شاهي کورنۍ د مؤسس په څېر دمخه ياد سو چي رومي قدرت ته ئې په آسيا کي خاتمه وركړه او له ٢٣٦ قبل الميلاد څخه ئې تر ٢٤٥ ميلادي كاله پوري ۴٨١ کاله پرله پسې يو دېرش پاچهانو په سلسله واکدارۍ ته ادامه ور کړه، ډېر احتمال لري چي په هغه قبيله پوري ئې اړه درلوده چي اوس ئې هغه (ارسکي) يا (هرزګي) تمثيلوي چي د (مرو) د ترکمنو يو ښاخ دی. هرز کی يو ولس دی چې (کلاپروت) د هغه (کومان) يا (کُمان) په څېر پېژندلی دی چي د کسپين د سمندرګي په شمال کي د بېديا له ترکانو څخه دی. د هغي سيمي په حدودو کي مېشته ترکمن چي زموږ پلټنه

ورپوري محدوده ده په خپل ترکیب کي د ساريک، سالور، تکاه، او ارسکي ياهرزګي (چي اروپائيان ئې کله کله ارساري هم ليکي) څلور غټ ښاخونه لري. سالار د يوې ترکۍ قبيلې نوم دی او همدارنګه د راجپوت يوه قبيله په دغه نامه يادېږي چي د راجستان د شاهي توکمونو له جملې څخه ده او په اصل کي د ساکاسکيتيانو له ډلي څخه يوه قبيله وه. د ترکي قبيلو ډېر نومونه د راجپوت د هغو خېلونو تر منځ مونده کېږي چي (تاد) د راجستان په پېښه ليک) کي راوړي دي. دغه خبره موږ دې نتيجې ته رسوي چي راجپوتي شجرې نسبتاً په رانژدې زمانه کي ضرور تر هغه وروسته تدوين سوي وي چي ترکي مهاجمان او فاتحان د دې ملک د عمومي اهاليو سره ګډ سوي او په هغو کي ورک سوي دي. په دې ترتيب نو دوی د راجپوت پر څېر پېژندل سوي دي ځکه چي د هغو ژبه، دودونه او داسی نور خصوصيات ئي اخيستي دي.

جاغوری چي ښايي (جاکهري) وي په جارمتو سوخته، جلګه، سنګماشه، د ارغنداب په ناوه، د ګلکوه په لړۍ او داسي نورو کي اوسي. د دوی شمېر پنځلس زره کورنۍ ګڼل سوی دی. دوی ټوله شیعه مسلمانان دی او له ډېرو څانګو څخه جوړېږي، لکه:

| بغره   | بالانسر    | المائيتو | اتاه       | الاه     |
|--------|------------|----------|------------|----------|
| محرای  | الانجائيتو | بوبک     | بلائيتو    | باغوچاري |
| قلندر  | ایزدری     |          | الكوجرستان | غاشي     |
| شيرداغ | پشايي      | موغائيتو | ماما       | ماليستان |
|        |            | ناسري    | زاولي      | شوناسي   |

د دغو نومونو له جملې څخه المائيتو ښايي د چالوک راجپوت د المايچه ځای نيولی وي. بالانسر له بالابرهمن او ناسرجت څخه نمايندګي کوي. بغره د جت مربوط باګري تمثيلوي. بوبک د راجپوت مربوط بهيبا ځای نيولی دی. بلائيتو، المائيتو، ګنجائيتو او موغائيتو ټوله داسي

ښکاري چي مغلي نومونه وي. ګرای ترک دی او د هغه کرای سره يو شی
دی چي د مشهد جنوب ته د زاوه په تپو کي اوسي. پشائي کټ مټ د لغمان
د پشه ئي په شان دی. زاولي د زابلي ځای نيولی دی چي د زابل يا غزني
اصلي اوسېدونکي ته ويل کېږي. شوناسي ښايي سونياسي تمثيلوي چي
هندي خيرات ځوره مذهبي طبقه ده. ناسري د جت له ناسر څخه
نمايندګي کوي. ايز دري ښايي د پارسي د يزداني ځای نيولی وی.
ګوجرستان او ماليستان همداراز د کليو او علاقو نومونه دي.

شيخ الي زما په محومان د يونان ايولوی تمثيلوي. دوی په هغه ملک کي اوسي چي د باميان شاوخوا، غوربند او د هلمند سيند سرچيني کښېباسي. دوی په شمېر تقريباً لس زره کورنۍ مخپل سوي دي. له دوی څخه يو قسمت شيعه محان او بل ئې سنيان دي. د دوی په څانګو کي دا لاندی نومونه شامل دی:

| سګپا | <b>דודו</b> ר | حبش | كالو | درغان |
|------|---------------|-----|------|-------|
|      |               |     |      |       |

سګپا یا سوګپا د سکیتیانو له ساکا څخه نمایندګي کوي. تاتار هغه مغل تاتار دی. حبش د حبشي ځای نیولی دی چي د ابي سینا (حبشې = ایتوپیا) بومي تمثیلوي. ښایي دوی د هغو ابي سینائي (ایتوپیائي) مریانو له اولادې څخه وي چي په بلوچستان کي بومي سوي او بیا له هغه ځایه د غزني نژدې خوا ته راوستل سوي دي.

(زایدات) هغه نوم دی چي د وړاندي یاد سوی جمشیدي او فیروزکوهي ایماق دپاره په کار اچول کېږي، خو د دوی په جم کي یو شمېر هغه بېلابېل هزاره هم ګڼل کېږي چي زیاتره ئې د مرغاب د سیند شمال ختیځ پلو ته اوسی لکه:

| درغان | داهي ميراک | بلخي    | على الهي   |
|-------|------------|---------|------------|
|       | اونور      | سريپولي | خواجه ميري |

علي الهي د دې پر ځای چي يوه قبيله وبلل سي په اصل کي يوه

مذهبي فرقه ده چي پيروان ئې د علي پر الوهيت اعتقاد لري. بلخي او سريپولي د همدغو علاقو مربوط هزاره دي. داهي ميرک او خواجه ميري غالباً د يوه خېل پښې دي چي البته په داهي مار ده پوري اړه لري.

بابوري يا باربري د سرجنګل او لال په علاقو او همدارنګه د هري رود په پاسنۍ ناوه کي اوسي. د دوی شمېر تقریباً شل زره کورنۍ ګڼل سوی دی. دوی هغه (بيبريککوی) تمثيلوي چي سترابو ئې نوم ياد کړی دی (۳) جغرافيه) او د جاتا يا ګيتای سکيت مربوط يوه تراکياني قبيله ده.

ګاوی چي د شیخ الي هزاره ختیځ پلو ته په غوربند او هندوکش کي استوګه لري په مذهب باندي سني مسلمانان دي او د کورنیو شمېر ئې تقریباً د دوو زرو په شاوخوا کي ګڼل سوی دی. دوی ښایي د (هون) مربوط هغه (ګوئیي) تمثیلوي چي (دی ګوایګني) ئې د (هونیانو په تاریخ)(۱) کي یادونه کړې ده او احتمال لري چي دې برخو ته په هم هغه زمانه کي چي د دغه ذات مربوط (ګیوګین) د خپل حرکت په جریان کي د اباسین ناوې ته ور تېر سوه او له هغه ځایه څخه د (ګوجر) په نامه په ټوله شمالي هند کي خیاره سوه.

فولادي، پولادي يا بوليدي له هغه بوليدي څخه نمايند کي کوي چي (پتوليمي) ئې نوم ياد کړی دی. دوی دناور شمال ته د بيسود په علاقه کي او د باميان جنوب ته د فولادي په ناوه کي اوسېږي. دوی په شمېر تقريباً شپږ زره کورنۍ دي او په شيعه فرقه پوري اړه لرئ. د دغي قبيلې يوه لويه مېنه په لوېدېځ بلوچستان کي موجوده ده او هغه وخت به ئې بيا يادونه وکړو چي زموږبيان د ملک دغي برخي ته راورسېږي.

بیسودي چي له تېري یادوني سره سم سترابو (پیسوروي) بللي دي، له کابله څخه تر بامیانه د پغمان د لړۍ لوېدیځ ته د بیسود په علاقه کي

DE GUIGNE ("Histoire des Huns")(1)

اوسي. د دوی شمېر تقریباً څلوېښت زره کورنۍ ګڼل سوی دی چي د مذهب له پلوه ټوله شیعه ګان دي. دوی زیاتي وړې څانګي لري چي غټي ئی دادی؛

| دهكان   | دولت پا | بورګاجائي | بابلي  |
|---------|---------|-----------|--------|
| جنګزائي | چهالک   | درویش     | درغان  |
|         | اونور   | سوكيا     | سرگائی |

د جلال آباد په ناوه کي د بيسود په نامه يوه بله علاقه هم سته چي د کونړ او کابل د سيندونو د يو ځای کېدو تر منځ واقع ده، خو اوس هلته هزاره نه ليدل کېږي.

دهزاره ولس پر هغو خېلونو او څانګو سربېره چي وړاندي ياد سوه ځيني نور هم سته لکه د بيسودو (کوبتي) چي د کابل په لوېديڅ کي اوسي. دځينو کسانو له خوا دوی د بيسود يو ښاخ ګڼل کېږي او وايي چي شمېر ئې څلورو زرو کورنيو ته رسېږي. داسي ګومان کېږي چي دوی قبطي وي او منشاء ئې له مصر سره اړه ولري. خو دا چي دوى څرنګه دې اوسنيو ځايونو ته راغله يوه داسي خبره ده چي كورټ نه ده روښانه. د دوى اصلي مركز په (کوه باران) کي دی او په (اشت دره) مګاسک، (سنګ شانده) او نورو ځايونو کي مېني لري. هغه حېش چي د شيخ الي په جم کي ئې پاس يادونه وسوه او د باميان او بلخ د نيمايي لاري تر منځ په (روئي) کي اوسي، ښايي له دغه (كوبتي) سره يو ډول تاريخي پيوند ولري. له بلي خوا بيا افغانان چي دغه (کوبتي) د مصري (Egyption) په عام نامه باندي بولي نو ممکنه نه ښکاري چي دوی به د نومونو د شباهت په نتيجه کي يوه هندۍ قبيله له يو مصري ولس سره د التباس په وجه ګډه کړې وي او په دې ډول به نو د هندي بېديا (ميساري) ښايي واردواره مصري (Egyption) او بيا کوبتي (قبطي) بلل سوې وي. څرنګه چي دغه هزاره قبيلې له افغاني نسبه سره اړه نه لري نو يوه ئې لا هم په افغاني شجرو كي نه ليده كېږي. خو له دې سره

سره دوی د خپل نسب او داسي نورو په باره کي ځانته خاص روايتونه لرئ. فولادي ځان د هغه افراسياب له ذاته څخه بولي چي د توران د ولسونو لومړی ترکی نيکه و. بېسودي ادعاء لري چي دوی د (ساتوک کامر) او (ساتوک سوکرا) په نامه د دوو وروڼو له نسله څخه را پيدا سوي دي. په دغو نومو کي ساتوک د درناوي دپاره يو ترکی لقب دی چي زموږ د (ښاغلي) او د پارسي ژبې د (خواجه) د کلمې معادل دی چي معنا ئې (آقا)، (سوداګر) او داسي نور کېږي.

کامر د يوې سکيتي قبيلې نوم دی چي په افغانستان کي ډېره ناپېژندلې نه ده او ښکاري چي په وختي کي د (سوراشترا) له راجپوت سره يو ځاى سوې او لكه تاد چي وايي هلته بيا وروسته په (جيتوا) باندي واوښته. سوکرا د ساکا يا سکيتي سره يو شي دی چي (کامري) د هغه يو ښاخ ګڼل کېږي. شيخ الي هزاره خپل نسب له هغه توغياني ترک يا (توخاري) سره تړي چي باکتريا ئې له يونانيانو څخه ونيوله. باربري يا بابري بيا ادعاء کوي چي نسب ئې د عربو له قريشو څخه دی. خو لکه څنګه چي ما په تېربيان کي څرګنده کړې ده هغه کورېش چي په افغانستان کي يو شمېر بېلابېلي قبيلې خپل نسب ورسره تړي احتمال لري د راجپوت مربوط (کیروچ) وي چي (تاد) ورباندي ږغېدلی دی او په عمومي ډول د كوروش، كورايش، كوريچ او داسي نورو ډولو سره په افغانستان كي يادېږي چي هلته دغه نوم له يوې خورا لرغوني نېټې سره اړه لري. د هزاره ولس پر هغو خېلونو او څانګو علاوه چي وړاندي بيان سوه څيني نور هم سته لکه (مونګول) او (صحرائي) چي د مرغاب د سیند د سرچینو شاوخوا او د غور د ملک په نورو برخو کي اوسي. دوی ادعاء لري چي د هغو نظامي کالونیوالو له اولادې څخه دي چي په دې سیمه کي د چنګېز خان او د هغه د لمسي منګو له خوا ځای پر ځای سوه. ویل کېږي چي دوی له نورو هزاره وو څخه توپير لري او که څه هم په عمومي ډول د پارسي په هم هغه لرغونې

لهجه خبري کوي چي پرته له بلي هري ژبي د چارايماق او هزاره تر منځ رواج لري خوبيائې هم خپله اصلي مونګولي لهجه تر يوه حده ساتلې ده. د دغه مونګول او صحرائي (يعني سارائي وګړو) تر منځ نو (کدري) يا (نکودري) پيدا کېږي. امپراتور بابر د ۱۵۰۴ م کال د مني په موسم کي چي کله مخ پر کابل ور رهي و نو په لاره کي او هم تر هغه وروسته څو ځلي نور له دوی سره مخامخ سوی دی د هغه له خوا دوی د چارايماق د کوچيانو په جمله کي ياد سوي دي او داسي ښکاري چي د ده په وخت کي يوه خورا اورېده کېږي او داچي دوی (نکودري) يا (نوکدري) يادېده ښايي دالقب مغلي مپراتور هلا کوخان زوی و او دمخه تر دې چي د پاچهۍ پر تخت مغلي امپراتور هلا کوخان زوی و او دمخه تر دې چي د پاچهۍ پر تخت باندي کښېني د هزاره و دغه ملک يا غور ئې د خپل ولايتي حکومت يا امارت په توګه تر لاس لاندي و بيانو لکه څخه چي په تېربيان کي وويل امارت په توګه تر لاس لاندي و بيانو لکه څخه چي په تېربيان کي وويل سوه د اسلام دپاره ئې مسيحيت پرېښووی او خپل مسيحي نوم نيکولاس په مونګولي ژبه کي نيکودار ئې په احمد باندي واوښتي.

تايمني چي د ايماق دهغو څلورو قبيلو له جملې څخه دريمه قبيله ده چي دمخه ئې بيان تېر سوی دی، په نن ورځ کي له هغه (تمنای) څخه نمايند کي کوي چي هيرودوت ئې نوم ياد کړی دی. دوی همدا اوس کټ مټ هغه محل اشغالوي چي د دوی لرغوني نيکه ګان ورباندي اوسېدله. د دوی غټ ښار ګوټی (تايبره) يا (تايوره) نومېږي چي د خاش پر سيند باندي واقع او له هغه (زارني) يا (غور) څخه ليري نه دی پروت چي د غور د مملکت لرغونی پای تخت او د هغه سوري قوم مرکز و چي زموږ د افغانستان ټوله لوېديځه برخه ئې پخوا په لاس کي وه. تايمني چي د هرات او فراه تر منځ د غور د غرونو په جنوب لوېديځه برخه کي اوسي شمېر ئې تقريباً شل زره کورنۍ ګڼل سوی دی. دوی دوه غټ ښاخونه لري چي تقريباً شل زره کورنۍ ګڼل سوی دی. دوی دوه غټ ښاخونه لري چي

(کبچاک) یا (کیپچاک) او (درزای) نومېږي. دا چي څرنګه او کله کبچاک اوزېک دغو برخو ته راغلي دي، ټیک معلومات ئې زما لاس ته نه دي راغلي. درازي، درزای یا دوروزی لکه دمخه چي ئې څرګندونه سوې دی راغلي. درازي، درزای یا دوروزی لکه دمخه چي ئې څرګندونه سوې ده له هغه لرغوني پرشیائي (دیروسیای) څخه نمایندګي کوي چي هیرودوت ئې نوم یاد کړی دی. په پخوا زمانو کي تایمني او درازي وګړو د غور د تپو لوېدیځي لمني او د هرات د ناوې ورڅرمه ځایونه نیولي وه. خو د سوري واکمنۍ له څوړېدو سره دوی ختیځ پلو ته ولاړه او د هغه ملک ډېره برخه ئې اشغال کړه چي دمخه سوري ولس پر اړولي وه او له هغو سره ئې د برخه ئې اشغال کړه چي دمخه سوري ولس پر اړولي وه او له هغو سره ئې د ادازه د خاش او فراه د سیندونو په ناوو کي او هم د هغه (سیاه کوه) یا اندازه د خاش او فراه د سیندونو په ناوو کي او هم د هغه (سیاه کوه) یا (توره غره) د لړۍ پر جنوبي لمنو باندي مونده کېږي چي د هندوکش مربوط د کوه بابا یو غاښی دی.

سوري - دې ولس په پخوا کي يوغټ او پياوړى قوم جوړ کړى و چي د هزاره د اوسني ملک نيمه لوېديځه خوا ئې نيولې وه او په دې ملک کي ئې د ځان يو خپلواکه وطني مملکت درلودى چي پاى تختونه ئې په فيروزکوه اوغور کي واقع وه. په نن ورځ کي دوى يوه خورا وړه ساحه نيولې ده او موجوديت ئې په هغو تپو پوري چي د ادرسکند د سيند له سرچينو څخه اوبېږي يا د (سبزوار) او (اساپزار) په ورڅرمه بېديا پوري محدود سوى دى. په ١١٨٦م کال کي د دې قبيلې غټ سرخېل چي د غور وړوکى امارت ئې په لاس کي و البته د سلجوقي خانانو په مرسته چي تازه ئې د کندهار واکمني لاس ته راوړې وه او هم د خپلو هغو وطندارانو په کومک خيني د سلطان په نظامي خدمت کي ولاړ وه، په دې بريالي سو چي په غزني کي د سبکتګين له خوا جوړه سوې د ترک شاهي کورنۍ راچپه کړي غزني کي د سبکتګين له خوا جوړه سوې د ترک شاهي کورنۍ راچپه کړي او پر ځای ئې د غور سوري کورنۍ پاچهۍ ته ورسوي. دا چي دغه سوري څوک وه د پلټني د پاره يوه په زړه پوري موضوع ګڼله کېږي. خو څرنګه

چي د زياتي پلټني دپاره ئې وخت نه لرو نو يوازي د يو څو لنډو څرګندونو په وړاندي کولو سره ئې بسېدنه کوو.

پلینی په خپل اثر (Hist. Nat. vi. ۱۸) کی وایی د الکساندریی په نامه ښار چي د سکندر له خوا د مارګيانا په علاقه کي جوړ سوی او بيا د بربریانو له خوا وران سوی و، د (سیلیو کوس) د زوی (انتیوخوس) له خوا پر هم هغه دمخني ځای باندي د يوه سوريايي ښار په شان بيا له سره نوی ودان سو چي د (انتيوخيا) په نامه ئې وباله. دغه ښار د مارګوس په سيند اوبېدى چي په منځ كي ئې بهيدى او تر هغه وروسته بيا يو شمېر ويالى ځني راجلا سوي وې چي د (زوتېل) پر سيمه ئې اوبه لګېدلې. دا محل هغه ځای و چي (اوروديس) (ارساكيس xiv) زياتره روميان چې ژوندي پاته سوي وه د کراسیوس تر ماتې وروسته (تقریباً په ۵۴ قبل المیلاد کې) دلته راوستل. د پليني دغه څرګندونه ښکاري هغه نظريه تائيد کړي چي د (يوه سوريائي ښار په شان) له افادې څخه استنباط کېږي او هغه دا چي په دغه نوي ښار کي ئې د سوريې له اهاليو څخه د خپلو رعيتو يوه کالوني ځای پر ځای کړه او بل دا چي د افغانستان سوري قبيله له همدوی څخه منشاء اخلي. د پورتنۍ تشريح له مخي د انتيوخيا ساحه موږ بايد طبعاً د مرغاب د جريان په کوزه برخه کي ولټوو. خو په دې باب زه کوم معلومات نه لرم چي آيا د نوموړي ښار د موجوديت کومي نخښي په دغه خوا کي كشف سوي دي او كه يا.

لاکن د يو بل موجود ښار له نامه څخه د انتيوځيا د رښتيانۍ ساحې يو څرک معلومېږي. اما دا ښار لږ څه ليري د ختيځ خوا ته د يوه سيند په حوزه کي موقعيت لري چي هغه که څه هم د مرغاب د رود په څېر د غرونو له واحدي لړۍ څخه راوزي خو سرچينې ئې له هغه سره توپير لري او په يوه بېله ځانته مجرا کي بهېږي چي له مرغاب څخه ليري او يو څه فاصله لري. د اوسني (اندخوی) يا (انديخويا) په وجود کي موږنه يوازي د يونائي

نامه يوه نژدې تسميه وينو بلکي د دغي وړاندي بيان سوي انتيوخيا سره ئې نور مهم ټکي هم پوره سمون خوري. دغه ښار هم له هغه سيند څخه اوبه خوري چي له منځه څخه ئې تېرېږي او ښايي چي په لرغونې زمانه کي به مارګوس نومېدی. خبره که په حقيقت کي دغسي وه او يا نه وه خو دغه سيند له ښاره څخه تر راوتلو وروسته د (زايدان) يا (زيداني) د سيمي د اوبو لګولو په منظور پر يو شمېر ويالو باندي وېشل کېږي. زايدان يا زيداني داسي يو نوم دی چي د پليني د (زوتېل) له نامه څخه ډېر ليري نه ښکاري. داسي يو نوم دی چي د پليني د (زوتېل) له نامه څخه ډېر ليري نه ښکاري. انتيوخيا سره سمون خوري ښايي د استدلال له مخي د الکساندريې د هغي انتيوخيا سره سمون خوري ښايي د استدلال له مخي د الکساندريې د هغي ساحې نخښه وګڼل سي چي په غالب احتمال د هغو شپږو ښارونو له جملې شخه يو ښار و چي سکندر په بکتريا کي د هغه ولايت د دفاع د پاره ودان څخه يو ښار و چي سکندر په بکتريا کي د هغه ولايت د دفاع د پاره ودان کړه. د هغه سيند نوم (سنګلک) دی چي اند خوی ورباندي جوړ سوی دی. خو د پليني له خوا ښايي په دې حساب مارګوس بلل سوی وي چي د مراګيانا د ختيځي پولي په نهايت کې واقع دي.

خبره چي هر راز وي خو د (سوريائي ښار) سوري نن ورځ د هزاره چارايماق د سوري څانګي له خوا څخه تمثيلېږي. دا پوښتنه چي دغه سوريايان ياسوري څوک وه البته نوره زياته پلټنه غواړي.

انتيوخوس د سيليكوس نيكاتور زوى په خپل دغه نامه د سوريې لومړى پاچا و. د ده مور (اپامه) چي د بكتريائي خان سپيتامينس (د آرريان په حواله) لور وه په ٣٢٥ قبل الميلاد كي د سكندر له خوا هغه وخت په (سوسا)كي سيليوكوس ته وركول سوې وه چي سكندر خپل جنرالان له وطني ښځو او پرشيايي شاهزاده ګيو سره د ازدواج په سلسله جوړه كوله. د سكندر د مړيني له وخته راهيسي د ختيځي پرشيا او د هند د فتحه سوي ولاياتو حكومت پوره لس كاله د سيليوكوس په لاس كي و، څو چي تر ميلاد دمخه په ٣٠١ كال كي ئې د (ايسوس) د جګړې په وسيله

د سوريا د پاچهۍ تخت او د آسيا واکمني ونيوله او په دې ترتيب ئې نو د (سيليوکيديانو) شاهي کورنۍ تاسيس کړه. بيا ئې نو خپل زوی (انتيوخوس) ته د پاسنۍ آسيا (يعني د خپلي دمخنۍ ستراپۍ چي له اوسني افغانستان او ترکستان څخه جوړه وه) حکومت د پاچهۍ له عنوانه سره وروسپاره او تر څو چي په ۲۸۰ قبل الميلاد کي د سوريې پر تخت تر خپل پلار وروسته کښېنستي، همدا حکومت ئې په لاس کي و. (انتيوخوس سوتر) تر ميلاد دمخه په ۲۱۱ کال کي د يوې نونس کلني دورې تر پاچهۍ وروسته مړ سو.

په دې ډول نو يوناني – باختري انتيوخوس دمخه تر هغه چي د سوريي پر تخت د پلار ځای ونيسي تقريباً شل کاله ئې پر افغانستان باندي پاچهي وکړه او د الکساندريې کنډواله سوی ښار ئې له نوي سره پر ځپل پخواني ځای باندي د يوه سوريايي ښار په شان بيا ودان کړ او د انتيوخيا (اوسني اند خوى) په نامه ئې وباله. دا ښار البته په سر سره په هغه ملک کې واقع و چي د انتيخوس مور دهمدې ملک له بومي اهاليو څخه وه او نوموړی ملک د (پروپامیسس) په هغه ولایت پوري و چي د انتیوخوس پلار څو كاله پخوا هندي پاچا سندار كوتوس يا چندرا وپتا ته د پنځو سوو فيلانو په بدل کي ورسپارلی و او د همدې فيلانو په مرسته سليوکوس د (اپسوس) جګړه او د آسیا واکمني وګټله. د پلیني له بیانه څخه به ښکاره څر ګندېږي چي انتيوخوس د سيليوکوس زوی تر هغه وړاندي چي د سوريې پاچا سي (انتيوخيا) ئې ودانه کړه. دا څرګندونه چي "د يوه سوريايي ښار په شان" داسي معلومېږي چي په ښکاره پر دې ټکي دلالت كوي چي هلته ئې سوريايان واچول څو دا ښار پر همدې محل باندي د دمخني ښار يعني الكساندريې له هغه سرنوشته څخه وساتي چي د بربريانو له خوا څخه ړنګ سوی و او همدارنګه دلته د اعتمادي سوريايانو يو ګار ډ د پروپامیسس د ولایت پر سرحد باندي ولري چي تازه د هند پاچا ته

ورسپارل سوی و.

له بلي خوا بيا دا هم امكان لري چي هندي پاچا د پروپاميسس د ورسپارل سوي ولايت له اخيستو سره ښايي د (سوريا) يا (سوريا بانسي) راجپوت يوه كالوني دلته اچولې وي څو د پرشيا او سوريائي پاچا له سيمو سره د خپل ولايت پولي وساتي. بله دا چي د هغي خېښۍ په نتيجه كي چي د سيليو كوس او سندراكوتوس تر منځ ئې خپلوي راپيدا كړه او د هغو دوستانه مناسباتو په نتيجه كي چي د سوريائي او هندي حكومتونو تر منځ موجود وه ښايي د دغه نوي ښار كالخوائي هم دې نوو راغلو راجپوتي سوريا والو ته په واک كي ور كول سوې وي.

په پورتني اقتباس کي دغه د (سوريائي ښار په شان) څرګندونه په ښکاره پر دې باندي دلالت کوي چي دغه وراشه د هغه ملک په نسبت يوه قوي او خارجي غوندي خبره وه. اوس نو هغه پوښتنه چي بايد حل سي دا ده چي آيا دلته له سوريې څخه راغلي سوري او که له هنده څخه راغلي سوري واچول سوه. دا خبره يقيني ده چي د پروپاميسس د سوري ورپسې تاريخ له هنده سره تړلی دی، نه له سوريې سره او بل دا چي دوی له اوږدې مودې راهيسي د هندي قبيلو په جم کي پېژندل سوي دي چي هغه په خپله هم البته په لومړي سر کي ښايي له يوې ليري لوېديځي سرچينې څخه منځ ته راغلی وي.

خو دا خبره بايد ياده سي چي په نن وخت کي د سوري کومي بولګې د پروپاميسس په شمالي خوا کي نه مونده کېږي لاکن د جنوب پلو ته ئې د (چکناسور) يعني (د سور د خاوري يا سيمي) په کلا او علاقه کي او د (نادالي) (نادوري) په کلا او ښار ګوټي کي چي دواړه د هلمند د سيند او د سيستان د حوزې تر منځ په بېديا کي واقع دي د پخواني راجپوت څر ګندي نخښي ليده کېږي. هم (سورا) او هم (نادوريا) دواړه د ګاهلوت يا سيسوديا راجپوت د ډېرو مشهورو خېلونو نومونه دي. يوه بله خبره چي د

سوري سره دهندي علائقو په باب په يادونه ارزي دا ده چي د افغانستان دغه قبيله د اباسين پر پوله سر تر پايه په سند او هم د لرغوني سوراشترا تر ټاپووزمي په ور کړی دی، هر چيري پوري چي خپل نوم ئې دې ټاپووزمي ته هم ور کړی دی، هر چيري پراخه خپره ده. د سور پخوانی مر کز په افغانستان کي هغه ملک و چي عربو غور بللی دی. دا نوم البته د راجپوت د (ګاور) يا (ګور) سره اړه لري چي يوه قبيله ئې په دغه نامه ده او همدا راز د بنګال ممکت په دغه شان نامه باندي يادېږي چي وايي د (سپين، سپېڅلي) معنی ورکوي.

موږ اوس هغه غټي پرشيايي قبيلې وښوولې چي هيرودوت يادي کړي او د دې پلټني په پيل کي مو را اقتباس کړي وې. همدا راز څونه چي په لنډه توګه ممکنه وه د هغه ګڼ شمېر قبيلو يادونه مو وکړه چي د افغانستان د اهاليو تر منځ مونده کېږي او نومونه ئې موږ ته يو چيري او بل چيري په مخه راغله. اوس زه د لرغوني پرشيائي امپراتورۍ د ځينو قومونو يادوني ته اقدام کوم چي نومونه ئې د هيرودوت له خوا د هغو شلو ستراپيانو په بيان کي ثبت سوي دي چي (داريوش هيستاپسيس) د خپلي امپراتورۍ حوزه د ماليې په خاطر پر همدې ستراپيانو باندي وېشلې وه. دا نومونه له دې پلوه د پام وړ دي چي له يو شمېر هغو قبيلو سره د يوه ار تباط نښي څر ګندوي چي تر دې اوسه لا په افغانستان کي موجوديت لري.

هیرودوت په خپل تشریحي بیان کي وایي چي د مالیې د ټولولو په خاطر د امپراتورۍ په دغه تقسیم کي "یوازي پرشیایي خاوره په داسي توګه نه ده ذکر سوې چي تر مالیې لاندي ده، ځکه د پرشیاوالو خپلي نیولي مځکي له مالیاتو څخه معاف وې" دی زیاتوي چي: "د دې شلو ستراپیانو په تشکیل کي داریوش پر هغو باندي حاکمان ودرول او مالیه ئې وټاکله چي له هره قومه څخه ده ته ورکول سي. په دې تشکیل کي ئې هم یو او بل ته څرمه پراته خلک له څو قومونو سره یو ځای کړه او هم ئې ځیني ګاونډي خلک یو له بېل او د ځینو نورو سره ئې وتړله چي ځیني ګاونډي خلک یو له بل څخه بېل او د ځینو نورو سره ئې وتړله چي

هغه ډېر ليري پراته وه".

هيرودوت د دغو تقسيماتو كوم مثال نه دى راوړى. لاكن كله چي د اوومي ستراپۍ په باره کي ږغېږي نو په څرګنده توګه وايي چي هغه څلور قومونه چي دغه ستراپي ئې جوړوله "ټول غونډ سره يو ځای وه" او دا هغه يوازني مثال دي چي دي هلته له دې بابه كومه څرګندونه كوي. له دې څخه موږ دا نتيجه اخيستلای سوچي په نورو ستراپيانو کي نو په نامه ياد سوي قومونه ټول غونډ پر يوه ځاى نه وه پراته. په هر حال د اوومي ستراپۍ په مورد کي د څلورو يادو سوو قومونو چي څو ځلي ئې د هغې په ترکيب کي نوم اخيسته سوی دی، اوسني نمايندګان کټ مټ په هم هغو نومونو چي هيرودوت ياد کړي دي د افغانستان په پرله پوري سيمو کي مونده کېږي. دغه خبره په خپله د همدې ستراپۍ د اصلي موقعیت او وسعت په باره کي هم دلالت کوي. همدا راز په يو شمېر نورو ستراپيانو کي چي کوم قومونه په ترتیب سره د هغو په جوړښت کي یاد سوي دي داسي معلومېږي چي يو او بل ته ورڅرمه پراته وه. له دې جملې څخه هغه څوک چي زموږ د پلټني په ساحه کي راځي، په خپله مناسبه موقع کي به ئې يادونه وكړو خو د نورو په باره كي دلته تر دې خبري اضافه نور بيان ته ضرورت نه لرو چي نن ورځ په افغانستان کي داسي ډېري قبيلې مونده كېږي چي نومونه ئې هغه راز دي لكه څنګه چي د كوچنۍ آسيا لرغوني قومونه ورباندي نومېدله.

د دغي موضوع په باب ښايي څو رازه حدسيات امکان ولري: که دا خبره په نظر کي ونيول سي چي هغه قبيلې او قومونه چي د لومړي سر مرکزونه ئې (لږ تر لږه د داريوش هيستاپسيس په زمانه کي) د لرغوني پرشيايي امپراتورۍ د لوېديځو ولاياتو په نهايي برخو کي واقع وه، نن ورځ، لکه څنګه چي ئې زه د ثبوت هيله لرم، د نوموړي امپراتورۍ د ليري ختيځو ولاياتو په سيمو کي موجوديت لري نو دا حدس زموږ فکر ته راولي چي ښايي د مالياتو د تاديې په منظور له بېلابېلو اقوامو څخه يو ځاى سوې پخوانۍ ټولنه تر څو زمانو وروسته د امپراتورۍ د مالي تر تيباتو پر بنا د يوه يا بل راز نوو تقسيماتو په سلسله غونډ يو ځاى په يو بل ولايت كي خپل محل ته راوستل سوي وي. يا خو ښايي قومونه او قبيلې چي د كورنيو انقلابونو يا دباندنيو فتوحاتو په سبب له خپلو مر كزونو څخه ايستل سوي دي نو د ماليې د تادياتو پر بنا د جوړي سوي پخوانۍ ټولني په روحيه په خپلو نوو مېنو كي د متقابلي حمايې په منظور د دوستانو او متحدينو په څېر ټول سره يو ځاى سوي دي. يا خو احتمال لري چي ښايي د پاچا په امر له خپلي بار و بنې سره خاص د نظامي مقاصدو يا پانياتي مجازاتو په وجه د امپراتورۍ له يوه سره څخه بل سر ته لېږدول سوي وي.

د دغه وروستي ډول لېږدوني په باب هيرودوت يو مثال راوړى دى چي په دې پلټنه كي زموږ دپاره د زياتي علاقې او اهميت وړ ګڼل كېږي. دى موږ ته وايي (Bk. Iv. Yoo, etc) چي تقريباً هم هغه زمانه چي داريوش هيستاپسيس د سكيتيانو په مقابل كي خپل سوقيات پر (بوسفورس) باندي ورسم كړه نو په مصر كي د ده حاكم يوه سمندري او پوځي قوه په (ليبيا) كي د (باركي) او (كيريني) د يوناني كالونيو مقابلې ته ولېږله. كله چي پرشياوالو باركي ونيوله نو تر هغه وروسته دوى باركيانان مريان كړه او له دې عملياتو څخه د خپلو راستندو په وخت كي ئې له ځانه سره مصر ته راوستل. دغه مهال داريوش همدارنګه له سكيتي عملياتو څخه په څر ګندونو ته چي له ليبيا څخه مصر ته د پرشياوالو راستنېده بيانوي دا څر ګندونو ته چي له ليبيا څخه مصر ته د پرشياوالو راستنېده بيانوي دا خبره ورزياتوي چي "مريان سوي باركيانان دوى له مصر څخه پاچا ته خبره ورزياتوي چي "مريان سوي باركيانان دوى له مصر څخه پاچا ته راوستل او داريوش پاچا په بكتريا كي دوى ته يو كلى وركړ چي هلته راوستي پر دغه كلي باندي دوى د (باركي) نوم كښېښووي چي زما په وختو كي لا هم د بكتريائي خاوري يو داسي محل و چي هلته خلك

اوسېدله". زه اوس کولای سم چي د هیرودوت دغه کلمات تکرار کړم او ووایم چي دا دی تقریباً د دوه زره درې سوه او پنځوس کلونو تر تېرېدو وروسته د بارکي هغه کلی چي ده یاد کړی دی زموږ تر دې وخته لا د اوسېدني ځای دی او هغه وګړي پکښي اوسي چي که چیري د نسبي لیکي په اعتبار هم ونه ګڼل سي خو لږ تر لږه د نامه له پلوه د هغو بارکیانانو اولاده بلله کېږي چي هیرودوت ورباندي بغېدلی دی. د بکتریا په خاوره کي د بارکیانانو کالوني چي د (تاریخ پلار) په دغه ترتیب موږ ورباندي خبر بارکیانانو کالوني چي د (تاریخ پلار) په دغه ترتیب موږ ورباندي خبر کړي یو، نن ورځ د هغي بارکي قبیلې له خوا تمثیلېږي چي د کندز د بغلان د ناحیې د برکي او د کابل د لوګر د سیمي د (برکي برک) او (برکي راجان) په کلیو کي او سېږي. دغه وروستنی ځای هم د هغه (باختر زمین) د راجان) په کلیو کي اوسېږي. دغه وروستنی ځای هم د هغه (باختر زمین) په حوزه کي د دنه یوه برخه ده چي ختیځ پوهان ئې (د باختر خاوره) او یونانیان (باکتریانا) بولي.

څو کاله پخوا "د آسیا د شاهي ټولني (۱)" په بلنه ماته دا زمینه برابره سوه چي دغه په زړه پوري کشف مي له ځینو نورو یاداښتو سره یو ځای چي د افغانستان په قبیلو ئې اړه درلوده او زیاتره ئې په دې روانه لیکنه کي بیا درته بیانوم او چیري چي اصلاح ته اړتیا ولري هلته ئې سموم، د یوې مقالې په صورت په یوه جلسه کي ولوستی. ما خو هیله درلوده چي دا مقاله به د دې بحث یوه لومړۍ برخه وي او نوري مقالې به که زما صحت اجازه راکړي د همدې موضوع په تعقیب تر دې پسي تهیه کړم. ځکه زما صحت به روکړي د هغه وخت کي په هیڅ وجه د رضایت وړ نه ګڼل کېدی. لاکن د بحث او څېړلو دپاره زما وړاندیز چنداني ونه منل سو او د هغې محترمي ټولني د مدیر چي د شرقي مطالعاتو د تشویق دپاره جوړه سوې وه داسي کلک مخالفت ئې راوپاراوه چي نور نو ما په خپله خوښه د دې موضع په باب خپل

Royal Asiatic Society (1)

ياداښتونه له ځپلي کارپوهۍ سره يو ځای چي د دغه ملک او د هغه د ولسونو سره مي د يوه اوږده شناخت په موده کي لاس ته راوړي وه يوې بلي ډېري مناسبي موقع ته پرېښووله څو هغه مهال بيا ښايي خپل معلومات د نورو داسي کسانو مخي ته وړاندي کړم چي د څېړلو سره ئې زياته مينه ولري. اوسنۍ موقع ما ته داسي ښکاري چي دغه راز يوه زمينه ئې برابره کړې ده. حاضره ليکنه چي زه ئې د ختيځ پېژندونکو د دغي نهمي نړ يوالي کنګرې د پوهانو حضور ته وړاندي کوم، په دې هیله نه یم چي زما وړاندي سوي خبري بې له ټينګي کره کرتني او انتقادي څېړني څخه ومنل سي بلكي زمامقصد دادى چي ښايي داسي دقيق غور به پر وسي لكه څونه چي ئې همدا موضوع ايجاب کوي او په دې وسيله به پر هغو ډېرو تاريکو ټکو باندي رڼا واچول سي چي د دغي افغانستاني سيمي د خلکو له تاريخ سره د تېري زمانې د هغو انقلابونو او هجومونو په ارتباط اړه لري چي د سکندر تر بري را وروسته پرله پسې پر دې سيمه باندي راغلي دي. هغه معلومات چي زموږ د پلټني په باب مي دلته په بېړه را يوځای کړي دي نو تر کومه ځايه چي د افغانستان د موجودو خلګو د پېژندني سره اړه لري او هم د هغو نومونو او حالاتو په استناد چي د تاريخ پوهانو او جغرافيه پېژندونکو په آثارو کي تر موږ پوري را رسېدلي دي، د دغي خاوري د لرغونو اقوامو او د هغو داخلافو سره د دوی په يو شي توب پوري اړه لري.

زه د دې خبري پوره احساس کوم چي دا معلومات هم پاشانده او هم د تفصيل له بابته نيمګړي دي. خو د هغو له ټولو نيمګړ تياوو سره زه ډاډه يم چي نور هغه کسان به چي تر ما په دې چارو کي زيات مهارت ولري، دې ته وهڅوي چي دغه پلټنه په ډېره ښه طريقه او زيات تفصيل سره او سربېره پر ټولو خبرو د شرقي تاريخ د يوې زياتي پوهني په رڼا کي چي زه ئې کله د لرلو هيله نه سم کولای، نور په وړاندي تعقيب کړي. د څېړني ورشو په افغانستان کي ډېره پراخه ده او تر کومه ځايه چي خبره له

میتودیکي او تحقیقي څېړني سره اړه لري نو تقریباً هیڅ کار نه دئ ورباندي سوی. خو مواد ئې چي د هغو په ډېرو جالبو معلوماتو باندي زیات جلدونه ډکېدای سي او هم د تاریخ پوه او هم د سیاستمدار دپاره په یوه سویه اهمیت لري تر انده پاسه دي. اوس بیرته د خپلي رواني پلټني موضوع ته راګرزم.

هيرودوت د قومونو او قبيلو د هغه انتقال ځيني نور مثالونه هم راوړي چي له سکيتي عملياتو څخه تر راستنېدو وروسته د داريوش له خوا سر ته رسېدلي دي. دی وايي (.Bk.V) چي "داريوش هغه (ميګابازوس) ته چي د خپل جنرال په توګه ئې په (تراکيا) کي پرې ايښي و داسي امر و کړ چي "پايونوی" له خپلو ټاټوبو څخه راوباسي او دوی په خپله له اولادو او ماينو سره ده ته راولي". مياابازوس له دې امر سره سم پر (پايونيا) باندي هجوم وروړی او د دوی ښار ګوټي ئې ونيوله. (پايونوی) سمدستي پرشيا والو ته ځانونه تسلیم کړه. په دې ډول نو (سیروپایونوی) او (پایوپلای) او د (پايونوی) قبيلې چي ليري د (پراسياس) تر جهيله پوري پرتې وې له خپلو ټاټوبو څخه راوايستل سوې او آسيا ته ولېږدول سوې. خو هغه چي د (پنګايوس) د غرګي په شاوخوا او (دوبيروي) ته نژدې پرتې وې لکه (اګریانای)، (دومانتوی) او نوري هغه چي په خپله د (پراسیاس) په جهیل کي مېشته وې ميګابازوس ته کورټ تابع نه سوې ... خو هغه چي د پايونوی له جملې څخه په تابعيت کي راغلي دي آسيا ته ولېږل سوې... ميګابازوس چي له ځانه سره ئې (پايونوي) رارهي کړي وه هيليسپونت ته راورسېدی او له دې ځايه څخه تر تېرېدو وروسته (سارديس) ته راغی چي پايونوی ئې هم له ځانه سره راوستل ... هغه يايونوی چي د ميګابازوس له خوا د (سترايمون) له سيند څخه د اسيرانو په څېر راوستل سوي وه په (فرايګيا) کي ئې يوه ناحيه ونيوله او خپل يو کلی ئې جوړ کړ". هغه قبيلې چي (فرايګيا) ته ئې په دغه راز انتقال کي نوم ياد سوى

دی د پایونوی، پایوپلای او دوبیري قبیلې دي. د (سترایمون) پر سیند باندي پايونوی چي هغه سيند له هيليسپونت څخه نه دی ليري د (پان ني) يا (پان نوی) يوه څانګه وه او خپل نوم ئې هغه ملک ته ورکړی دی چي (پان نونیا) نومېږي. (پایوپلای) او (دوبیري) ښکاري چي د یوې قبیلې خېلونه وي. په هر حال موږ دا نن ورځ په افغانستان کي داسي قبيلې وينو چي همدغه راز نومونه لري لكه: (پانني)، (پوپلي يا پوپلزي) او (داوري). دوی ټوله د کندهار په ملک کي اوسي او د کافي تعجب خبره خو دا ده چي هلته دوى د غره يوه قله او يوه علاقه او د هغې مربوط يو كلى د (پنجوائي) په نامه لري چي ښايي دغه نوم د هيرودوت د (پنګايوس) ځای نيولی وی. (پانٹي) پخوا زمانه په افغانستان کي يوه کڼ شمېره او مهمه قبيله وه. خو د ډهلي د لودي پاچهانو په دوران کي دوی د افغانستان له څو نورو مهمو قبيلو سره يو ځای په ډله ئيزه توګه هندوستان ته کډه سوه. هلته ئې د ملک په بېلابېلو برخو لکه په دکن حيدرآباد، برار، کرائولي، شيخاوات، او د مرکزي هند په نورو ځايو، راجواره او داسي نورو کي وړې کالونياني جوړي کړې خو د قبيلې يو لږ شمېر وګړي ئې په افغانستان کي پرېښوول. پوپلي يا پوپلزی چي د اوسني درانيو له عمده قبيلو څخه يوه قبيله ده او شمېر ئې دوولس زره کورنۍ ګڼل سوی دی زیاتره ئې کرونده ګر او یوه برخه ئې هم مالدار دي.

د نوي تأسيس سوي دراني پاچهۍ دپاره د دوی د (سدو) له خېله څخه پاچا او د (بامي) له خېله څخه صدراعظم منځ ته راغی. د دوی غټ مرکزونه د کندهار شمال ته د تيري او ديراوت په علاقو کي دي او يا د کندهار ختيځ پلو ته د ترنک د ناوې په اوږدو کي ليري تر (شهرصفا) پوري واقع دي. (داوري) په ښکاره ډول خپل نوم د (زمين داور) يا (د داور د ملک) علاقې ته ورکړی دی چي د هلمند پر لوېديځه غاړه په دهراوت پوري دی، خو دوی اوس په همدې نامه د يوې ځانته قبيلې په څېر په دغه علاقه کي نه مونده کېږي، که څه هم د دې علاقې اهالي د وطن د وګړو تر منځ زياتره د داوري په نامه يادېږي. د سليمان د لړۍ د اباسين په سر کي يوه بله علاقه هم سته چي د (داور) په نامه ده او احتمال لري چي له پور ته ياد سوي زمين داور څخه راغلي وګړي دلته ځاى پر ځاى سوي وي. خو څرنګه چي په وروسته بيان کي به موږ يو ځل بيا دې قبيلو ته راوګرزو نو اوس ضرورت نسته چي نور هم پر دوى باندي تر دې زيات وږغېږو.

د (پايونوی) د انتقال په باب چي شرحه ئې دمخه تېره سوه دلته بايد دا خبره ياده سي چي تر هغه وروسته نو بيا كله چي (آيونيا) بغاوت ته لاس واچاوه، دغه (پايونوی) د (ماليزيانو) په تحريک کوښښونه وکړه چي بيرته خپل ملک ته ستانه سي او ځيني ئې په همدغه تر تيب بريالي سوه چي وتښتي. خو البته يوه کوچنۍ ډله ئې ځکه لکه څنګه چي هيرودوت وايي: "پايونوي چي خپل اولادونه او ماينې ئې ورسره وې د ساحل خوا ته وتښتېده، لاکن ځيني ئې له ډاره څخه په هغه ځای کي پاته سوه چيري چي ورته راغلي وه. تښتېدلي کسان ئې د پرشيائي سپرو لښکرو د يوې غټي ټولۍ له خوا تعقیب سوه اما دوی وکړای سوه چي (خیوس) ته وتستي. (خيانانو) دوى (لېسبوس) ته ورسوله او لېسبيانو دوريسكوس ته بوتله چي له هغه ځايه څخه په پښو باندي (پايونيا) ته ورسېده". څرنګه چي دغه تښتېدونکي د بېړۍ په وسیله وتښتېده نو احتمال لري چي شمېر ئې غټ نه او موږ د استدلال له مخي دا نتيجه اخيستلای سو چي د پايوني تبعيديانو لوى شمېر نو په پرشيايي خاوره كي پاته سو. محومان كېږي چي د دې تېښتي د هڅي په سبب نو البته پاته سوي پايونيان له خپله ملکه څخه نور هم ليري ولېږدول سوه، ممکنه ده چي په سر سره همدغه ځای یعنی زمین داور ته رافراره سوه چی هلته لکه په تېربیان کی چی راغله د دوى ننني نمايند كان موږ ته په مخه راځي.

هيرودوت د داريوش له خوا د خلكو د يو بل انتقال يادونه هم كوي

چي هغه بايد په دې خاطر دلته را اقتباس کړم چي زموږ د رواني پلټني سره اړه لري. دی وايي (Bk. Vi) "پرشياوالو چي ايونيان په سمندر کي فتح کړه نو ماليتوس ئې هم د وچي او هم د سمندر له خوا تر کلابندۍ لاندي راوست او د (اريستاګوراس) تر بغاوت وروسته ئې (چي مقصد د آيونيا وړاندي ياد سوی بغاوت دی) هغه د شپږو کلونو په موده کي په بشپړه توګه ونيوی او ښار ئې تر مرئيتوب لاندي راوست ... کوم ماليزيان چي ژوندي په لاس کښېوته نو بيا وروسته سوسا ته بوتله سوه او داريوش پاچا بې له دې څخه چي دوی ته کوم زيان ورسوي د امپي د ښار په هغه ځای کي ئې مېشته کړه چي سور درياب ئې بولي او هلته ورڅرمه د دجلې سيند بهېږي او سمندر ته ورتوئېږي".

دا ماليزيان د کوچنۍ آسيا د (ميليي) له قوم څخه وه او د اباسين د ناوې د لرغوني (مال لي) سره يو ځای ښايي په افغانستان کي د هغو قبيلو له خوا څخه تمثيلېږي چي د (ملي) په نامه دي. له دغي جملې څخه يو هم هغه د يوسفزو، سوات او باجوړ د علاقو (ملي) دي چي د اباسين په حوزه کي وړې څانګي لري او هم هلته د (امب) په نامه يو ښار ګوټي سته چي اوس د (تناولي) د قبيلې د مشر په لاس کي دی. دغه ايونيان په همدې خپل نامه کېدلای سي چي په افغانستان کي د يونس ( "Ioonos") Ioovos) په بڼه ولټول سي. دغه اسلامي نوم د زياترو افغاني قبيلو د څانګو تر منځ ليده کېږي، په تېره بيا په هغو خلګو کي چي د پېښور د علاقې شاوخوا د اباسين په ناوه کي اوسي. بايد وويل سي چي د پېښور علاقه په خپل وخت کې د يوناني واکمنۍ له ډېرو غټو مرکزونو څخه ګڼل کېدله. خو د سانسکريت په آثارو کي د (ايونيان) نوم د (يونا)، يا (ياوانا) او (جونا) يا (جاوانا) په بڼه ښکاره کېږي. د دې دپاره چي وخت وسپمول سي او د بې ځايه تکراري حوالو مخه ونيول سي نو زه اوس غواړم د داريوش د امپراتورۍ متعددي ستراپياني په هغه ترتيب پسي راواخلم چي د هیرودوت له خوا په (Bk. iii) کي بیان سوي دي او هم غواړم د دې ستراپیانو په جوړښت کي د ده له خوا د ښودل سوو هغو قومونو یادونه وکړم چي ښکاري په افغانستان کي د اوسنیو موجودو قبیلو سره تعلق لري.



# لومړۍ ستراپي

لومړۍ ستراپي له (ايونوی)، (مګنيسوی)، (ايولوی)، (کاروي)، (ليدوي)، (ميليوی) او( پامفيلوی) څخه جوړه وه. له دغي جملې څخه (ايونوى) لکه پورته چي ئې يادونه وسوه اوس ئې په افغانستان کي د بېلابېلو قبيلو د (يونس) په نامه څانګي تمثيلوي چي د ملک پر ختيځو پولو باندي پرتې دي. همدغه راز (ايولوی) د (الي) يا (علي) د څانګو له خوا څخه تمثيلېږي. (لدري) يا (ليدي)له هغه لودي يا لدي قبيلې څخه نمايند کي کوي چي دمخه ئې يادونه سوې ده. (مليي) د (ملي) يا (مالو) د څانګو په واسطه تمثیلېږي. له (کاري) څخه د (کارو) څانګي نمایندګي كوي او پامفيلي د پرمولي يا فورمولي قبيلې له خوا څخه تمثيلېږي. پرته له (لدي) څخه چي څېړنه ئې پخوا تېره سوې ده نور نو به دغه هره ټولۍ يو ځل بيا پر خپل مناسب ځای باندي د افغاني خېلونو د څانګو په جمله کي وليدل سي. ځکه يوازي د پرمولي يا فورمولي په استثناء چي يو ځانته بېل ولس دی او کورټ د پښتنو په ټل کي نه ګڼل کېږي او د خبرو ژبه ئې پښتو نه ده بلکي د پارسي په يوه لهجه باندي رغېږي نور نو له دغو يادو سوو قومونو څخه يو لا هم په افغانستان کي نن ورځ د ځانته يا بېلو قبيلو په څېر نه موندل کېږي. لومړۍ ستراپي په کوچنۍ آسيا کي واقع وه او په هغې کي دغو قومونو خپلي مځکنۍ نيوکي درلودې. په افغانستان کي د دوی نمايند کان ښايي هغه ناقلين وه چي د سترابو د تېر سوي اقتباس له بيانه سره سم سکندر د ده پر خپلو مېنو باندي په هغو ولاياتو کي مېشته کړه چي له آرياناوالو څخه ئې نيولي وه.

### دوهمه سترايي

دوهمه سترایی له (میسوی)، (لیدوی)، (لاسونوی) (په یوه بله برخه کی کابلوی میونوی یاد سوی دی) (کابلوی) او (هیګینوی) څخه جوړه ده. په دغه جمله کي (ميسي) ښايي اوس د زياترو افغاني قبيلو د (موسا) د څانګو په ذریعه تمثیلېږي. په پخوا زمانه کې ښکاري چې دوی یوه ځانته قبيله تشکيل کړې وه او په زمينداور پوري د غور د ملک په هغه موسا دره يا (موسا ناوه) کي اوسېده چي د هلمند د سيند د لوېديځ پلو ته په هغه ځای کي موقعيت لري چيري چي د موسا په نامه رود هلمند ته ور تو بېږي او له گرشک څخه ډېره فاصله نه لري. له بلي خوا بيا په افغانستان کي د موسا په نامه خېلونه ښايي د دغه نامه له يو هندي قبيلې څخه راوتلي وي چي په لرغونې زمانه کي د اباسين پر هغه علاقه پرته وه چي له اوسني (چيناب) سره د يو ځای کېدو تر محل لاندي واقع ده. ځکه د (آرريان) له قوله د دغي سيمي د محلي غټانو او شاهزادګانو له جملې څخه چي سکندر ورسره وجنګېدی يو هم (موسيکانوس) نومېدی. دغه نوم داسي معلومېږي چي ښايي د (موسى كاراجا) يا (د موسا د قبيلې د شاهزاده) دپاره د يوناني ژبي معادل وي. خو ما د (موسا) غوندي کوم نوم د راجپوت او هندو قبيلو تر منځ په هغو لستونو کي نه دی ليدلی چي د (تاد) او (شيرينګ) له خوا تهيه سوي دي. لاسوني ښايي د بلوچستان د (لاسي)، يا (لاساني) په وسیله تمثیلېږي. دوی اوس په دغه نامه د افغاني قبیلو تر منځ نه مونده کېږي خو د دوی د هغه بل نامه (کابلي میوني) په صورت کي

ښايي د هغه (مياني) له خوا تمثيلېږي چي د پوونده په نامه د کارواني سودا ګرانو د کاروباري ټولني يو مهم قسمت ګڼل کېږي. همدا شان ښايي د سوداګرانو او مذهبي خيرات خورو د هغو بېلابېلو ډلو له خوا تمثيلېږي چي د (ميان) په لقب يادېږي. له كابولي څخه ښايي اوسني (كابلي) او د لوئي وزيري قبيلي كابل خبل نمايندگي كوي. (هيگيني) شك نسته چي هغه (خوګاني) ئې تمثيلوي چي د سفيد کوه د شمالي لمنې په اوږدو کي پنډدي. د دې ستراپۍ د جوړښت له مخي ګومان کوم زما دا تعینات ټیک وي چي په ختيځ کي ئې د خيبر له درې څخه نيولې بيا په لوېدئځ کي د فراه تر ورڅرمه ځايو پوري ئې د لرغوني پروپاميسس يوه غټه برخه په خپله حوزه کي شامله کړې وه. خوګاني پخوا زمانه يوه ګڼ شمېره او مهمه قبيله وه چي د خيبر د درې له شاوخوا څخه نيولې بيا په بتخاک کي د کابل تر هواري پوري د سفيد کوه د شمالي لمني په اوږدو کي غزېدلې پر ته وه، خو اوس دوی يوه ډېره محدودده ساحه اشغالوي چي په ختيځ کي د شينوارو او په لوېديځ کي د غلزيو تر منځ د ګندمک په ناوه پوري محدودېږي. البته مناسبه به وي چي دلته د خوګاني په باب نور هم ورغيرم.

خوګاني – چي هيرودوت هيګيني بللی دی. همدارنګه د خوګياڼي، ګيکي ياني، خاوګاڼي، او خاګواڼي په نومونو يادېږي. په افغاني شجرو کي دوی د پښتانه د قوم په غرغښتي ښاخ کي تصنيف سوي او د هغه د کراري يا کرالاڼي څانګي د قبيلو په جمله کي ګڼل سوي دي. کرالاڼي يوه پښتو کلمه ده او معنا ئې (د کرايانو د ورورګلوۍ، عزيزولي، يا برادرۍ سره) برابرېږي. کرای يا ګرای د يوې مشهوري تر کۍ قبيلې نوم دی چي اوس د مشهد جنوب ته د خراسان په تپو کي د (زاوه) تربت جام او داسي نورو شاوخوا اوسي. خوګاني د سفيد کوه پر شمالي لمنو باندي په خپلو لرغونو مرکزو کي شپږ زره کورنۍ ګڼل سوي دي او تقريباً د همدغه شمېر په مرکزو کي شپږ زره کورنۍ ګڼل سوي دي او تقريباً د همدغه شمېر په

اندازه د پېښور په دوآب کي يوه کالوني لري چي هلته د سريخ، مروزي، مټاني، مندوزي او داسي نورو په کليو کي اوسي. سرېېره پر دې په کندهار او خپل ټاټوبي ته څرمه د کوز کونړ په ناوه او د باجوړ په پوري علاقو کي ځيني وړې مېني هم لري. خوګاني له هغو ټولو قومونو څخه چي شاوخوا ئې پراته دي دوی ځانته يو بېل ولس ګڼل کېږي چي نه افغان، نه پټهان، نه غلزي، او نه هم تاجک دي. پټهانان (پښتانه – مترجم) ئې د چمکني د قبيلې له ذاته څخه بولي چي هغه رشتياهم د خوګاني د يوې څانګي په څېر شمېرل کېږئ. د سفيد کوه د خوګانيو تر منځ د شپږو زرو کورنيو په شمېر د لالي، لايلي، يالېلې وزيري په نامه يو قوم سته چي له دوی سره په خاوره شريک دي او ويل کېږي چي د سليمان د لړۍ د لويي وزيري قبيلې يوه شريک دي او ويل کېږي.

خوګاني درې غټ ښاخونه لري چي د وزيري، خيربون او شېرزاد په نومو دی.

د وزيري يا لايلي څانګي دا دي: اګام، بارک، بيبو، نانی، رانی او نور چي غونډ يو ځای د (سرکي) په نامه يادېږي. نور بيا احمد، کانګا، کهوجک، پيرو، تره کي او نور چي غونډيو ځای د (موتيک) په نامه دي. له دغو نومونو څخه (سرکي) ښايي د داګنيولا راجپوت مربوط د چالوک يا سولانکي د قبيلې د (سورکي) ځای نيولی وي او موتيک ښايي د برهمن مربوط د مايتهيلي نښه وي؟ بيبو د پرامارا له بهيبا اوراني د چالوک له

خیربون دوه ښاخه لري: یو ئې نجیب (مخور) نومېږي چي دالي، اپي، دولت، مندو، مستو او نورو له څانګو څخه جوړ سوي دي. خو بل ئې کرای یا ګرای نومېږي چي د غونډي، همزه، جاجي، خیدر، موکر، توري او نورو له څانګو څخه جوړ سوي دي. د دغو نومونو له جملې څخه خیربون د (خیربانسي) یا (خیرله توکم) څخه نمایندګي کوي چي د راجپوت د پرامارا د قبیلې یو مشهوره خېل دی. الي د یوناني الیولوی ځای نیولی دی. کرای د یوې تر کۍ قبیلې نوم دی چي دمخه ئې یادونه وسوه. جاجي به بیا هم مخي ته راسي.

خيدر د پرامار له خيجار يا له کيهدر څخه نمايندګي کوي چي سوداګر پېشه راجپوت دي. موکر راجپوت دي او توري د راجپوت مربوط د تواري يا توآري څرګندونه کوي.

د شېرزاد څانګي دا دي؛ لغمانی، خودی، ماما، مارکی، ښادي او نور. د دغو نومونو له جملی څخه شېرزاد پارسي دی چي معنا ئې (د زمري زوکړی) کېږي او د (شیر) معادله پښتو کلمه (مزری) دی. دغه مزری ښايي د میساري د یو پخواني نامه دپاره اسلامي بدیل وي چي د هندي بېدیا او د اباسین د ناوې د یوې غټي هندو قبیلې نوم دی. یا خو ممکنه ده د برهمن مربوط د (میسر) اسلامي نقاب وي، ځکه (ماما) هم چي د څانګو په جمله کي ئې شامل دی د شمالي هند یوه برهمنۍ قبیله ده. خودی یا خادی او ښادی د یوې کلمې بېلابېل تلفظونه دي او د چاتو برهمن ځای ئې نیولی دی.

### دريمه ستراپي

دريمه ستراپي له هيليسيونتوی، فريګوی، تراکوی، پافلاګونوی، مارياندينوی او سيردي څخه جوړه وه. ښکاره خبره ده چي دغسي ستراپي د امپراتورۍ په لوېديځ نهايت کي موقعيت درلودی. پرته له سيري يا سوري څخه چي دمخه ئې يادونه راغلې ده نور نو له دغو نومونو څخه يو لا هم د افغانستان د قبيلو تر منځ نه مونده کېږي.

### څلرمه ستراپي

څلرمه ستراپي له کيليکوی څخه جوړه سوې وه او په ښکاره توګه ئې د کيليکيا ولايت چي اوسنۍ (ادانه) کېږي البته د کارامان له څرمه ولايته سره د هغه د پای تخت (کونيا) په شمول چي په لرغونې زمانه کي ايکونيوم بلل کېدی ټوله په خپل ترکيب کي شامل کړې وه. کيليکي ښايي چي په افغانستان کي البته د غلجي يا خيليجي په وسيله تمثيلېږي. د افغانستان غلجي چي همدارنګه غلزوئي، خلجه، او خلاچي بلل کېږي وايي چي د (جاخارتيس) د پوري خوا يوه ترکۍ قبيله ده او د ترکو د خيليچي يا (توره وهونکو) له قبيلې سره اړه لري. دوی په افغانستان کي لږ تر لږه د محمود غزنوي له زمانې راهيسي چي د لسمي پېړۍ د پای کلونو تر له نژدې وخته سره سمون خوري، د غلجي يا خيليچي په نامه پېژندي سوي دي خو اوسېدنه ئې په دغه ملک کي ښايي له يوې ډېري پخوانۍ سوي دي د يوري په دغه ملک کي ښايي له يوې ډېري پخوانۍ

نېټې سره اړه ولري. دغه نوم د خيزيلچي يا خيليچي او يا خيزيلجي په شکل د روم يا کوچنۍ آسيا د سلجوک د شاهي کورنۍ د قومي نوم په څېر ښکاري چي د هغې پايتخت د دوولسمي پېړۍ په زمانه کي ايکونيوم و. موږ د افغانستان د غلجي قبيلې ترکيب وليدی چي څه راز و او په څونه زياته اندازه له هندي عناصر و څخه جوړ سوی دی.

د (لاتم) د پېژندني له مخي (سلجوقي) په ښکاره توګه هغه يوناني (سیلیوکي) دی چي د آسیا په یوناني امپراتوري کي د سکندر له اخلافو څخه ګڼل کېږي. په هغو اقتباسونو کي يو شمېر عجيب بيانونه سته چي (دى، هيوبيلوت) د شرقي ليكوالو له آثارو څخه د سلجوک د هغي شاهي کورنۍ د مؤسس د لومړنۍ مېدی په باره کي را اخیستي دي چي د يوولسمي او دوولسمي پېړيو په دوران کي ئې درو بېلابېلو ښاخونو پر يوه وخت په آسيا کي حکومت کاوه او له دوی څخه هغه ډېر غټ ښاخ ئې د څورلسمي پېړۍ تر منځنيو کلونو پوري پر خپله واکمني پاته سو. د پرشيا ښاخ ئې له ۱۰۳۷ م څخه تر ۱۱۹٦ م کال پوري يو سل او نه پنځوس کلونه پاچهي وکړه. د کرمان ښاخ ئې له ۱۰۴۱ م څخه تر ۱۱۸۷ م کال پوري يو سل او شپږ څلوېښت کلونه او د روم يا کوچنۍ آسيا ښاخ ئې له ۱۰۸۷م څخه تر ۱۳۵۰ م کال پوري دوه سوه درې شپېته کلونه حکومت ته ادامه ورکړه. (دی هیربیلوت) د (لب تاریخ) په حواله وایي چي سلجوک د توران یا ترکستان له پاچا، افراسیاب څخه په څلوردېرشم پښت را پیدا سوي دي. وايي هغه څلور زامن درلوده چي "ميکايل" (ميکائيل)، "اسرايل" (اسرائيل)، "موسا" (موسى) او "يونس" (جوناس) نومېدل. (دا ټوله سوچه عبراني نومونه دي) دوی د ملګرو، مځکو، رمو او ګلو له در که څخه زياته شتمني لاس ته راوړه. د هجرت په ۳۷۵ کال کي يعني د ۹۸۵م کال د می په ۲۳مه دوی له تر کستانه "ترانسوخیانا" ته د ډېرو آبادو څړځايونو په لټه پسي راولېږدېده. واردواره د بخارا او سمرقند پر پولو باندي دوی تم سوه او له هغه ځایه څخه ئې د سلطان محمود غزنوي اجازه وغوښته چي تر آمو ور واوړي او د خراسان ولایت ته ورسي چي کالخوائي د هغه په لاس کي وه. وایي چي محمود دوی ته اجازه ورکړه چي د (نیسا) او (ابیورد) په شاوخوا کي خپل ځانونه ټېک کړي. د دوی له جملې څخه میکایل دوه زامن درلوده چي تغرل بېګ او جعفر بېګ نومېدله.

دوی دهمدې کالونۍ مشران سوه او د ترک د نوو بهیرونو له راماتېدو سره په بېړه دوی دونه ډېر زیات سوه چي د یو خطر سبب وګرزېده. څرنګه چي محمود په دې وخت کي مړ سوی و نو د هغه زوی او خلف مسعود یولښکر ورسم کړ چي مخه ئې ونیسي خو په دې اقدام کي ئې ماته وخوړه. تغرل نو تر دې وروسته قدرت په لاس کي واخیستی او د هجرت په ۴۲۹ کي (یعني د ۱۰۳۷م کال د اکتوبر له درویشتمي نېټې څخه) ئې په نیشاپور کي د سلطان په څېر د پاچهۍ تاج پر سر کښېښووی او هغه ځای ئې خیل یایتخت وګرزاوه.

د (خونديمير) له خوا بيا په دې باره کي يو بل راز بيان سوی دی ځکه دی وايي چي سلجوک د (دکاک) زوی و او (دکاک) د يوه ترکي سلطان (بيګو) نومي غټ افسر و چي پاس د کسپين تر سمندرګي د (خزار) په ملک يا د (کپچاک) په سيمه کي اوسېدی. دکاک چي د (تازی آلوق) يا (ټينګي لېندۍ) لقب ئې درلودی تر مړيني وروسته يو زوی ځني پاته سو چي سلجوک نومېدی. سلطان بېګو هغه د زوی په څېر واخيستی او د باشاچي يا کپتان په لقب او عنوان ئې وروزی. سلجوک چي د خپل ساتندوی د حرم د اسرارو محرميت ماتاوه اوله دې کبله ئې د هغه و تښتېدی او د هغه په شاوخوا کي چي ئې ځان ټينګ کړ نو هم هلته دی او وتښتېدی او د هغه په شاوخوا کي چي ئې ځان ټينګ کړ نو هم هلته دی او هم د ده متعلقين اسلام ته راواوښته. د ده پلويان چي ورځ په ورځ ډېرېده هم د ده متعلقين اسلام ته راواوښته. د ده پلويان چي ورځ په ورځ ډېرېده

چي ئې په دې شخړو کي بری وګاټه نو پر مخ بخارا ته ولاړی او هلته ډېر ښه استقبال سو. د ده د هغو څلورو زامنو له جملې څخه چي په تېر بيان کي ياد سوه (خونديمير) ئې يونس د بېګو په نامه بولي او پاته زامن ئې د ميکايل، محمد او داؤد په نومونو يادوي.

(د. هيربيلوت) وړاندي ويل سوي بيانونه د (ميرخوند) هغه څرګندوني هم ورزياتوي چي وايي د محمود غزنوي زوی مسعود يو مخيزه د سلجوک هغه ادعاء ترديد کړه چي ځان ئې د ترک له نسب څخه باله. ځکه يو ځو د سلجوک د کورنۍ نوم يا ذات د ترک په نسبي شجرو کي هيڅ چيري نه دئ راغلی او بل دا چي مسعود ته د يوه ترک په توګه د دغه قوم ټولي کورنۍ او مخور کهولونه ډېر ښه ورمعلوم وه. د مسعود له خوا دغه ترديدي خبره د سلجوکيانو يوه سفير ته هغه وخت وسوه چي غوښته ئې دوی ته د استوګني دپاره يو ځای وټاکي او لوړه ئې کوله چي اطاعت ته ئې دوی ته د استوګني دپاره يو ځای وټاکي او لوړه ئې کوله چي اطاعت ته ني غاړه ايږدي او په خپل وار وفاداري ورسره ساتي. د دې جريان په تيجه کي سلجوکيانو له مسعود سره جګړې وکړې او د دې جګړې له تيجه کي سلجوکيانو له مسعود سره جګړې وکړې او د دې جګړې له ګټلو سره ئې ټوله خراسان له هغه څخه په بېړه واخيستی او د ترانسوخيانا په خپلو متصرفاتو پوري ئې وتاړه.

دغه يو د بل سره توپير لرونکي بيانونه چي رايوځای سي نو د دې خبري احتمال ځني راوزي چي د سلجوک او د ده د زامنو په ذريعه تمثيل سوی ولس په اصل کي يوه مبهمه ټولۍ وه چي په تر کيب کي ئې چوپاني يا کوچي يونائيان، اسرائيليان (ځکه دا پخه ثبوت ته رسېدلې يوه خبره ده چي يهوديان او همدا راز مسيحيان دواړه د مغلو د هجوم په زمانه کي چي د سلجوک د ظهور تر وخت پوره دوې پېړی وروسته راغی په دغو برخو کي په شمېر زيات او د نفوذ له پلوه پياوړي وه) او لالهانده تر کان چي احتمال لري د مذهب له بابته مسيحيان وه ټوله د متقابلي حمايې او مرستي په منظور په يوه قبيلوي اتحاديه کي د هغه طرز په شان يو د بل سره يو ځای موي وه چي د افغانستان د موجودو قبيلو تر منځ رواج لري. د ساماني

کورنۍ د زوال په دوران کي چي د ملک حالت ويجاړه و نو دوی د سلجوک له کورنۍ څخه د يوه يوناني په مشري له دغي موقع څخه استفاده وکړه او ډېر زيات ځايونه او ثروتونه ئې لاس ته راوړه. څرنګه چي د ګاونډيو ترکي کوچیانو او نورو هر راز لالهانده گرزېدونکو په راتګ او ګډېدو سره د دوی په شمېر او قوت كي زياتوب راتلى نو ژر تر ژره قدرت ته ورسېده او خپله واکمني ئې جوړه کړه. د سلجوک په مشر توب چي کوم برياليتوبونه لاسته راغله په اصل کي دده د ترکي پلويانو او مخلصانو په مرسته سرته ورسيده چي په طبيعي ډول ئې د ده تر خپلي وړې قبيلې شمېر زيات و نو ځکه هم ده او هم د ده نژدې اخلافو د سياسي ملحوظاتو پر بنا د دوى قوميت د ځان دپاره ومانه او په دې راضي سوه چي د دوی خپل قومي نوم يوازي هغي پاچهۍ کورنۍ ته ورکړي چي دوی تأسيس کړې وه. سلجو کيانو وختي د كندهار ولايت په خپل لاس كي واخيستى. د دې كورنۍ له پرشيائي ښاخ څخه شپږم ټولواک، سلطان سنجر خپل نوم د سنجر له هغه ښاره څخه واخيست چي کندهار ته ورڅرمه پروت دی او کنډوالې ئې اوس د تخت سنجري يعني (د سنجر د تخت) په نامه پېژندلي کېږي. سلطان سنجر له خپلو نظامي بدمرغيو سره د هغه د زړه ورتوب، مړاني او انصاف په خاطر ستايل کېږي او هم ئې د خپل پر تمين دربار په وجه داسي شهرت موندلي و چي د (د. هيربيلوت) له قوله دی زياتره د (دوهم سکندر) په نامه يادېدى. احتمال لري دا لقب ئې په دې حساب اخيستى و چي راكى ئې له يوناني نسبه څخه منل سوی و ځکه د ده نظامي کارنامې په دې سويه نه وې چي د وياړني دغسي يو لقب ده ته ورکول سي. دی د پاچهۍ تر يوې پنځوس کلني دورې وروسته په ۱۱۵۷م کال کي مړ سو او د خپلي واکمنۍ يوه ژوندۍ خاطره ئې د بولان شاوخوا د افغاني قبيلو په (سنجري) څانګو او د کلات امارت ته څرمه په (سنجراني) بلوڅو کي د بېلګي په څېر پرېښووله.

# پنځمه ستراپي

پنځمه ستراپي له ټولي فوينيکيا، سوريا څخه جوړه وه چي د پلستين او قبرس په نومونو يادېږي. په دې برخه کي کوم داسي څه نسته چي په روانه پلټنه کي زموږ د علاقې وړ وګرزي، پر ته له دې حدسه جي نوموړې ستراپۍ ښايي د هغي انتيوخيا (اندخوی) دپاره وګړي تهيه کړي وي چي د تېري يادوني سره سم د (سوريې د ښار په شان) د سيليوکوس د زوی انتيوخوس له خوا څخه ودانه سوه.

# شپږ.مه ستراپي

شپږمه ستراپي له مصر او د هغه په پوله پوري لېبيا، اوکيريني، بارکي او د مويريس جهيل جوړه کړې وه، دلته داسي يو څه مومو چي زموږ د علاقې وړ وي. ما په دمخه کي د هيرودوت له بيانه څخه هغه برخه را اقتباس کړه چي له ليري لېبيا څخه د باکتريا د کندر کلي ته د هغو بارکيانانو لېږدېدنه څېړي چي همدې تبعيديانو د لېبيائي بارکي په ياد د بارکينوم پر کښېښووي. د لېبيائي بارکې بنا تر ميلاد وړاندي په ۵۵۴ق م کي د کيريني د ورڅرمه يوناني مېني د يوې کالونۍ له خواهغه مهال سر ته رسېدلې وه چي نېټه ئې فقط نيمه پېړۍ تر هغه وړاندي وه چي دوی به خپله مريان وګرزي او د جنګي بنديانو په څېر تبعيد سي. هيرودوت تر هغه بيان وروسته چي د لېبيائي بارکې بنا څرنګه د يوناني کالونيوالو له خوا

څخه کښېښوول سوه (Bk. Iv. 100) په خپلو څرګندونو کي وايي چي لومړي پاچا ته ئې د (باتتوس)نوم ورکول سو چي په لېبيائي ژبه د (پاچا) معناورکوي.

زه دا خبره ځکه يادوم چي د کابل د لوګر په ناوه کي چي نن ورځ په افغانستان کې د دوي اصلي مېنه ده د برکي قبيله يو په بل پوري دوه کلي لري چي يو ئې (برکي راجان) او بل ئې (برکي برک) نومېږي. دغه توپير ښايي د يوه څرګند او پېژندلي تفاوت نښه وي چي په لومړي سر کي ئې د تبعیدی بارکیانانو (د هیرودوت د بارکای) تر منځ په دغو برخو کی پر خپله لومړۍ مېنه باندي يو د بل سره درلودی. يعني په دې ترتيب نو يو هغه بار کای وه چي د پاچا په کورنۍ يا کهول پوري ئې اړه درلوده او بل هغه وه چي د بار کې په ښار کي د اوسېدني په خاطر بار کای نومېده. دا خبره په خپله د دې دوه رازه نومونو له اصلي معنى څخه راوزي ځکه د (برکي راجان) معنا ده (شاهانه بارکای) او د (برکي برک) معنا ده د (بارکي باركاى). دا چي د افغانستان دغه بركي يا خو د دوى اجداد چي هيرودوت د بار کای په نامه ياد کړي دي، د سکندر او د هغه د پلويانو له خوا څخه د يونانيانو په څېر پېژندل سوي وه د دې باوجود چي په دغه باب نه کومه روښانه څر ګندونه سته او نه هم حتی د دوی نوم یاد سوی دی خو بیا هم د آرريان د بيان له يوې برخي څخه په ښكاره معلومېږي (Bk. iii. ۲۸) ځكه هغه د خپلي قصې په لړ کي وايي چي سکندر خپل مارش له (ايورګيتيس) څخه د باکتريا په مقابل کي ورسم کړ او په لار کي د درنګای، ګادروسوی او اراخوتوی له خوا (چي د دې قومونو د هر يوه په باره کي به موږ وروسته وږغېږو) په درناوي استقبال سو. بيانو هغو هنديانو ته ورغي چي اراخوتوي ته څرمه وه. (دا هنديان هغه څوک وه چي د غزني يعني د وړاندي ښوول سوي بټني قبيلې د پخواني مر کز، په شاوخوا کي اوسېدله) د دې محل ټول قومونه ئې په زياته خواري او ډېر تكليف د خپل ځان تابع كړه ځكه يو خو

دلته ډېري واوري پرتې وې او بل ئې اړتياوي نه پوره کېدې. بيا ئې نو د قفقاز د غره پر لور حرکت وکړ او هلته ئې يو ښار جوړ کړ چي د الكساندريي په نامه ئې وباله. آرريان نو تر دې وروسته زياتوي چي سکندر په دغه ښار کي د ملک پر حکومت يو پرشيائي حاکم د خپل لښکر د يوې ټولګۍ سره پرېښووی چي د هغه حمايه وکړي او بيا نو د غرونو له لاري يوې داسي سپېرې مڅکي ته ورسېدی چي پرته له سلفيوم (پښتو ترخه = wormwood) او ترپنتاين له وئي (پښتو خنجک = mastich) څخه بل شي نه و پر شين خو ملک ئې په ډېرو خلکو پڼي او د پسو غټي رمې او د پاکو څارويو ګلې ورباندي آبادي وې ځکه دوی په (ترخه) باندي مړولې. آرريان وايي چي ترخه مخصوصاً د پسو دونه ډېره خوښه وه چي حتى ځيني كيرينيانو خپل پسونه ليري ګوښه په يوه وندر کي دننه ساتله چي د ترخي د ريښو په ژوولو سره د هغې بوټي خراب نه کړي ځکه دغه بوټي هلته ډېر ارزښت درلودي. په ۳۳۰ ق م کي اوسني کابل ته ورڅرمه په باکتريا کي د کيرينيانو دغه يادونه او د بارکای يا بارکيانو نوم اخيستنه د هغو يوناني تبعيديانو د کالوني په ارتباط ډېره په زړه پوري څر ګندونه ده چي په لېبيا کي د کيريني له مملکت څخه چي باركي ئې يوه برخه ده په سر سره همدې ملك ته لكه بيان چي ئې دمخه تېر سو د داريوش هيستاپسيس په حکم راولېږل سوه. دغه څر ګندونه زما د هغي خبري دپاره يو مهم ثبوت برابروي چي د کابل د برکي قبيله له هغه بارکای تبعیدیانو سره یو شی ده چي هیرودوت ئې بیان کوي. ځکه دغه کيرينيان چي آرريان ياد کړي دي پرته د هيرودوت له بارکيانو يعني په کندز کي د بغلان له برکي څخه نور څوک نه سي کېدای.

داسي ښکاري چي د يوناني واکمنۍ تر زمانې وروسته برکي د شمېر او نفوذ له درکه خورا ډېر زيات سوه او په شمال کي ئې د هندوکش لوري ته او په جنوب کي ئې د سليمان د لړۍ خوا ته او په ختيځ کي ئې ليري تر اباسين پوري خپلي نيو کي ډېري پراخي کړې. د محمود غزنوي د واکمنۍ په دوران کي برکي يوه مهمه قبيله وه او له هغه سلطان سره ئې د ده په نظامي سوقياتو كي خورا زياته مرسته كوله. په هغه وخت كي چي ئې د تكړه عسكرو په څېر شهرت واكاټه تر اوسه ئې لا هم هغه نوم د ځان د پاره ساتلی او افغاني پاچهان په هر حال د بارګزو خاندان تل تر تله يوازي له بركيو څخه شخصي ساتندويان د ځان دپاره غوره كوي. بركي د شپاړسمي پېړۍ د سر په کلونو کي د امپراتور بابر له خوا څخه د کابل د غټو قبيلو په ټل کي ياد سوي دي. دوی اوس په افغانستان کي تقريباً لس زره کورنۍ ګڼل سوي دي او سربېره د دوی پر اصلي مر کزونو چي په کندز او لوګر کي واقع دي په بتخاک او د وزيرو د ملک په کانيګروم او د هندوکش پر سیمه د بامیان او غوربند د علاقو په شاوخوا کي هم مېني لري. په افغانستان کي که څه هم د دوی د رشتياني مورينې په باب کومه څر ګندونه نسته خو بر کي ځانته يو بېل ولس ګڼل کېږي. دوی په يوه سويه نه د افغان، نه د پټهان، نه د غلجي، نه د هزاره، نه د تاجک او نه د ترک له خوا څخه په خپل ځان ګډېږي. برکي خپل په منځ کي په يوه خاصه لهجه بغېږي او د يو څو کلماتو په قضاوت چي زه ورسره مخامخ سوى يم تربلي هري ژبي هندۍ ته ډېره ور ته ښكاري.

برکي خپل ځان داسي ښکاره کوي چي ګويا دوی د عربي مهاجمانو له نسله څخه دي خو دا خبره ئې اسلام ته د اووښتني يو تفاخر بلل کېږي. دوی يو ښکلی، قد بلنده او تکړه ولس دی چي د افغانانو تر عموميت ئې بڼي سپيني دي او د يوه درانه قوم په ستر ګه ورته کتل کېږي. دوی په افغاني شجرو کي په دې خپل نامه چپري نه دي راغلي او عموماً د تاجکو په ټل کي ورسره شمېرل کېږي. خو له هر څه سره دا خبره يو مخيزه له احتماله نه ده وتلې چي په افغانستان کي د درانو اوسنۍ حاکمه قبيله په اصل سر کي له برکي څخه راپيدا سوې ده. ځکه زه بله کومه داسي منبع نه

سم موندلای چي له هغې څخه دي بارکزي راپيدا سوي وي. دغه خبره همدا شان د خټکو د قبيلې د هغه لوی خېل په باره کي تطبيق کېږي چي د (بارک) په نامه دي. په دغه دراني بارک او د خټکو بارک د برکي يعني د هيرودوت د بارکي د ښاخونو په څېر و ګڼل سي نو له هغه ښه حالته څخه د برکي چي البته هغه زمانه په ټيک تلفظ بارکي يادېده د ډېر غټ زوال خبره سمدستي روښانه کېږي، چي وايي د سوکالۍ او نفوذ له در که ئې د سلطان محمود غزنوي د واکمنۍ په دوران کي درلودی. امکان لري د برکي او بارک تر منځ انشعاب او يو له بل څخه پرديتوب ښايي له دې جهته راپيدا سوی وي چي د اسلام د راتلو په وختنۍ دوره کي يوه خوا چمتو وه چي سمدستي ئې ومني او د بلي خوا لا پوره زړه نه غوښتي چي ژر تر ژره غاړه سمدستي ئې ومني او د بلي خوا لا پوره زړه نه غوښتي چي ژر تر ژره غاړه ورته کښېږدي.

#### اوومه سترايي

اوومه سترایی ستاهیدای، کنداریوی، ادیکای او ایاریتای کشی ايستله چي پوري په پوري يو ځای پراته وه. دغه په څرګنده توګه د هغو غالبو اقوامو نومونه دي چي د غم (باج) د ورکړي دپاره مسئوليت لري نوموړي قومونه نن ورځ د افغانستان د ختيځي پولي په اوږدو کي کټ مټ په همدې نومونو باندي ټوله پېژندل کېدای سي. ستاګیدای یا د (ستګ قومي ټولۍ) اوس د اباسين د پولي د خټک، ښتک، ستک، او شيتک يا سيتک د قبيلو له خوا څخه تمثيلېږي. ګنداريوي بيا د هغه ګنداري له خوا چي اوس ئې په دغه نامه يو وړوکی شمېر د خيبر د درې د شمالي پلو په غونډيو کي اوسي. داديکای يا د (دادي) د ذات وګړي بيا د داديکا (چي متروک شکل ئې دى) يا دادي له خوا تمثيلېږي چي د بولان شاوخوا د يو شمېر افغاني قبيلو د څانګو تر منځ مونده کېږي او هم ئې د راولپور د (دادو - پوترا) يا (داؤد پوترا) تمثيلوي. له اپاريتا څخه بيا د ځيبر د درې مشهور اپاریدای او افریدي نمایندگي کوي. د داریوش هیستاپسیس په زمانه کي ټوله دغه قومونه هنديان شمېرل کېده او بالکل ئې د ملک هم دغه برخي نيولي وې لکه دا اوس چي ئې اولادونه هم هلته مونده کېږي. د دې ستراپۍ د جوړښت له مخي څخه ښکاري چي د اباسين د پولي هغه ټوله حوزه ئې کښې ايستله چي په شمال کي د بونير له غرونو څخه رانيولې بيا په جنوب کي د بولان د درې تر غرو پوري رسېده او د اباسين له سيند څخه نيولې بيا د سليمان او خيبر د هغو لړيو تر سرچينو پوري چي په

ويديخ کي ٿي د هغه د ناوي حدود تعين کړي وه.

راسی اوس د دغو قومونو ترکیب په هغه ترتیب تر څېړني لاندي ه حسو لکه څنګه چی همدا ګړی موجودیت لري او راسی چی یو په بل پسی می له شماله څخه جنوب ته د خپل موقعیت په تر تیب پسی راواخلو. هم د ه دی او هم د هغو قبیلو د ښووني دپاره چی اوس له دوی سره پیوستون لري دغه بر تیب ډېر مناسب معلومېږی.

كنداري - چى د سانسكريت ليكوال ئى كندهاري او لرغوني يونانيان بي ګنداريوی ليکي اوس په يوه وړه علاقه کي پراته دي چي نواګي نومېږي او د هغه مر کز د ګندهار په نامه يو ښار ګوټي دي چي وايي څلور رره کورونه لري. دا ملک د کابل د سيند شمال ته د هغه د کوئړ د معاوني نالې او د باجوړ د غونډيو تر منځ پروت دی. ګنداري اوس د ساپي قبيلې د خېلونو په جمله کې شمېرل کېږي، او شمېر ئې تقريباً درې زره کورنۍ ګڼل سوی دی. د عبدالغفور په نامه د سوات مشهور اخوند چي د يو مذهبي زاهد په څېر په محل کي د خورا زيات تقدس او نفوذ خاوند دي، څو کاله پحوا که څه هم په عمومي توګه ساپي يادېدي خو دې يو ګندهاري و ځکه ګندهاري يا ګنداري د ساپي د قبيلې يو مهم خېل ګڼل کېږي. ساپي يوه غټه قبيله ده چي د لغمان په علاقه او د اليشنګ له سيند څخه نيولې بيا تر کونړه پوري د کافرستان د تپو د لمني په کوزو ناوو کي اوسي. دوی يو ښکلی نارينه توکم دی چي خپله خاصه لهجه لري او عموماً د پشه ئي له ټله څخه يو ښاخ ګڼل کېږي. ځيني ساپي چي ما ليدلي دي پر دواړو ټېکو باندي ئې د ورېښتانو شهبازونه را ايله کړي دي او بېخي کټ مټ ئې د شرقي يهوديانو په څېر د سرد کلګي ورېښتان لنډ کړي وي.

ګندهاري په لرغونې زمانه کي يو ګڼ شمېره او مهم ولس و او هغه ټوله ملک ته ئې خپل نوم ور کړی و چي د اباسين او کابل د سيندونو تر منځ پروت او اوبه ئي د سوات رود او هغه نالو ته ور وزي. ددې ملک د اباسين پوله تر ګلګیت لاندي له اټک څخه نیولې تر کڼه غوربند پوري غزېدلې ده. دغه ملک د سانسکریت د لیکوالو ګندهارا دی او ښایي داسي وبلل سي چې د هیرودوت ګنداریوی تمثیلوي.

د ده جنوبي وېش د كونړ سره د تقاطع ختيځ پلو ته د كابل سيند كېږي. لوېديځ وېش ئې دباجوړ د لړۍ هغه خوا جوړوي چي باجوړ د كونړ د سيند له ناوې څخه بېلوي. شمالي وېش ئې هغه جګ غرونه جوړوي چي دغه سيمه د (دارادا) له ملكه څخه جلا كوي. د سترابو (ګنداريتيس) يوه ډېره وړه ساحه درلوده او بېخي په هغه هوار ملك (يا سمه) پوري محدوده وه چي د كابل او اباسين د سيندونو د تقاطع تر منځ پروت دى. دغه محدودوالى ئې بيا البته خاص د دغي برخي د دوآب په قسمت پوري اړه درلوده چي د كابل او سوات د سيندونو تر منځ پرته ده. خو د ګندهارا غټه ساحه چي په سر كي وښوول سوه سربېره پر دوآب او سمه هغه ټوله غرنى ملك كښېباسي چي اوبه ئې د پنجكورې (د يونانيانو ګورايوس)، سوات (لرغوني سوآستوس) او باراندو سيندونو ته وزي او هم دا شان شمالي پلو ته ليري د كڼه او غوربند تر كوهستانه پوري چي شا ته ئې د داردو ملك دى، د باجوړ، سوات، بونير او نوري داسي علاقې ټوله شاملوي.

تخده جوړ سوي دي چي د دوی په جمله کي په خپله د تخدهاري په نامه څخه جوړ سوي دي چي د دوی په جمله کي په خپله د تخدهاري په نامه غالب ولس ئې د مرکزي ټاټوبي په څېر هغه برخه اشغال کړې ده چي د کابل، سوات او کونړ سيندونو احاطه کړې ده. خو نورو قومونو بيا د ملک پاته هواره سيمه او غرنۍ منطقه د هغو جګو غرونو تر حده پوري نيولې ده چي د سوات پر سيند راسپره برخه پر تخلګيت باندي له راسپرې برخي څخه بېلوي. موجود تخنداري يا تخندهاري لکه دمخه چي ئې وويل سوه اوس په يوه وړه علاقه پوري محدود دي چي دنواګي د تپو په منځ کي پر ته ده. د دوی له لرغوني ملک څخه پاته برخه د نورو قبيلو په لاس کي ده چي

عمده ئې مهمند دي او د دوی په باب به همدا اوس ورغېږو.

د هغو نورو قومونو له جملې څخه چي په لرغونې زمانه کي د ګندهارا پر ملک باندي پراته وه، سترابو موږ ته د پنځو قومونو نومونه اخلي چي که موږ د ده بيان تعقيب کړو نو په آساني سره ئې پېژندلای سو.

دى وايي (xv. ۲ جغرافيه): "سكندر تر هغه وروسته چي سغديا ته ئې سوقيات او د سکيتيانو په مقابل کي ئې عمليات وکړه نو باکتريانا ته د خپلو راستنېدو په وخت کي پر هم هغو غرو باندي خو د نورو سړکانو له لاري آريانا ته راتېر او د هند لوري ته ئې مخه و کړه. دى د کوفيس (کابل) او خواسپیس (سوات یا لنډي) هغو سیندونو ته راورسېدی چي (پلیمیریوم) ته نژدې سره یو ځای کېږي. (پلیمیریوم اوسنی د پرانګ په نامه کلی دی. احتمال لري دا کلمه د هندي پراماراکا [یعني پرامارا] مسخه سوی پښتو شکل وي چي د يوې مشهوري راجپوتي قبيلې نوم دی او د اباسين د پولي په ټوله امتداد کي د افغاني قبيلو تر منځ په زياته اندازه تمثيلېږي). تر خواسپيس (خوړ په پښتو کي سيند دی او اسيپ يا اساپ د هغي قبيلې پښتو نوم دی چي آرريان ئې اسپيوی بولي او په خپل اوسني اسلامي نامه يوسفزي بلل كېږي) وروسته د باندوبيني (چي د باجوړ د باراوال علاقه ده) او گنداریتیس (کندهار) له لاري د خپل حرکت په سلسله د ګوریس (ګري یا ګوري چي کنډوالې ئې د سوات د تولاش په ناوه کي يوه مشهوره او څر ګنده منظره جوړوي) له يوه بل ښار څخه تېر سواو ژمي ئې د هيپاسيوي او اساكانوس په سيمو كي وايستي، (سترابو هیپاسیوی په یو بل ځای کي د اسیاسیوی په نامه یادوي، آرریان دوی اسپيوی بولي چي د مروجي پښتو د اساپي يا د اوسنيو يوسفزو د اساپزي نومونو ته ډېره ورنژدې کلمه ده). اساکانوس (د راجپوتي اسواکا پاچا دی،اوسواکا یعني "د اسوا مربوط" چي دا د يوې قبيلې نوم دی چي په لرغونې زمانه کي د سوات په ناوه کي اوسېده او په اوس کي د چترال د

اسپین او د یاسین او ګلګیت د یاشکون یا یسکان له خوا تمثیلېږي). سکندر د پسرلي په سر کې د تکسيلا د ښار هوارو سمو ته را شيوه سو (دلته له تکسیلا څخه مقصد هغه ساحه ده چي د پېښور علاقي ته نژدې د تاخال اوسني کلي هلته پراته دي. دا هغه تکسيلا نه ګڼله کېږي چي د اباسين ختيخ ته پرته ده ځکه سکندر تر اوسه لا له دې سيند څخه نه و تېر سوی) تر کوفیس پسي اباسين راځي. هغه ملک چي د دې دوو سيندونو تر منځ پروت دی د استاکينوی (استاکي قبيله ده چي د آرريان له يادوني سره سم استیس ئي سرخېل و)، ماسیانوی (د اباسین پر ختیځه غاړه باندي پراته مشواني چي بيان ئې پخوا راغلی دی)، نيسايوی (د يونانيانو د نيسايا اهالي، د راجپوت نيسيدا او زموږ د زمانې نيساتا چي پر شاوخوا ئې د نيسايا د لرغوني آزاد ښار کنډوالې راګرزېدلي دي) او هيپاسيوی (يا اسپاسیوی، د آرریان اسپیوی، د پښتنو اساپ او د وروستني وخت د مسلمانی د زمانې يوسفزي) له خوا شغال سوي دي. تر هغه پسې د اساکانوس (د سوات او باجوړ پاچا چي وړاندي ئې يادونه وسوه) خاوره ده چې هلته د ماسوګا ښار (دا ښار که په خپله ګوريس نه وي چي دمخه ياد سو نو البته اوسني باجوړ د هغه ساحه څرګندوي چې عموماً د [خار] يا [ښار] يعني [شهر] په نامه بلل کېږي) د ملک شاهي هستوګنځای دی. اباسين ته نژدې يو بل ښار دی چي پيوکالايتيس نومېږي (د هغه ساحه البته د [بېكا] كنډوالې راښيي چي تر ټوپۍ را لاندي د اباسين پر غاړه واقع دى) ځکه په دې ځاى کي يو داسي پل جوړ سوى دى چي د لښکرو د تېرېدو دياره مساعد دی.

آرريان په همدې پاس ښوول سوي ملک کي د سکندر د تګ لاره په زياته مشخصه توګه بيانوي. دی په خپل اثر کي (Bk. Iv. ۲۲۴ et seq) په سر سره دا خبره کوي چي سکندر تر هغه وروسته چي سغديا ثې تابع کړه، بيرته ئې باکتريا ته حرکت راوکړ او له هغه ځايه څخه د پسرلي د

رارسېدو پر وخت ئې (په ٣٢٧ق م كي) له خپلو ټولو ځواكونو سره د هندوستان لوري ته ورمخه كړه او د قفقاز تر غره چي واوښت نو اليكساندريې ته ورسېدى او دا ښار ده هغه وخت د پراپاميساى تر منځ ودان كړى وچي دلومړي ځل دپاره ئې باكتريا ته سوقيات راوكړه.

له دې ځایه څخه چي وړاندي تېر سونونیکایا (نجراو) ته راغی او تر هغه پسي د کوفینیس (د ناجیل د درې کائوچي هلته د کابل له رود سره یو ځای کېږي) سیند ته ورسېدی. دلته ئې خپلي قواوي ووېشلې او (هیفایستیون) او پردیکاس ئې د لښکرو د یوې ټولۍ سره د اباسین پر لور د (پیوکالائوتیس) ملک ته ولېږل (ګنینګهام د [هند په لرغونې جغرافیه کي] پیوکالائوتیس د سانسکریت د پوشکالاواتي سره یو شی بللی دی چي دا د ګندهارا لرغونی پایتخت و او د سوات یا لنډي د سیند پر ختیځه غاړه ئې هغي نقطې ته نژدې موقعیت درلودی چي د کابل په سیند پر ختیځه ګډېدله) چي د هغه ځای امیر (استیس) نومېدی. (ښایي دا د هغه قوم سرخېل و چي سترابو استاکینوی بللی دی او د هغه مرکزي ښار حاکم و چي اوس ئې چارسده تمثیلوي او عموماً د هشتنغر په نامه یادېږي).

هشتنغر پر یو ډول پخواني نوم باندي دلالت کوي چي په غالب احتمال (هستینګر) یعني د (د هستۍ ښار) ګڼل کېږي. ځکه هشتنګر د پارسي اوهندي کلماتو یو ترکیب دی چي په دې صورت کي ئې معنا (اته ښارونه) کېږي او نو ځکه په عامیانه توګه د هغو کلیو دپاره په کار اچول سوی دی چي د دې سیند په اوږدو کي پراته دي او هم هغي علاقې ته په دغه نامه ویل کېږي چي هلته دا کلي موقعیت لري).

استیس د یوه ښار (نوم ئې نه دی اخیستل سوی) په ساتنه کي چي ور ته راتښتېدلی و ووژل سو. هیفایستیون د دېرشو ورځو تر یوې کلابندۍ وروسته دغه ښار ونیوی او بیا ئې نو دهغه حکومت سنګایوس ته وسپاره (ښایي داد شینوارو د قبیلې د (سنګو) خېل وي چي اوس د خیبر د

درې لوېديځ ته د ننګرهار د علاقې د نازيان په ناوه کي اوسي؛ با بو سکندر د خپلو ځواکونو تر وېشلو وروسته چې پورته ئې بيان وسو په خپله له يوې ټولګۍ سره د اسپيوی (اساپ)، تيرايوی (تيراهي) ه اراسکوی (اورکزي) په مقابل کي حرکت راوکړ او د خوئي (د ناجيل ـ درې د کائود ګډېدو له ځايه بيا د کونړ تر روده د کابل د سيند نوم کانو دى) د سيند په اوږدو كي چي كله د يوې ناهمواره غرني ملك له لاري څخه راتېر سونو بيا په يو څه سختۍ تر هغه رود پوري وت (ښايي دا به جلال آباد ته هغه مخامخ ګودر وي چي هلته دی د کابل د سیند جنوب ته ورتېر سو) او دلته ئې خپل پلي لښكر ته امر وكړ چي په فراغت سره په ده یسی راسی خو دی په خپله له خپلو ټولو سپرو پوځیانو او اته سوه نښه ويشتونكو مقدونيانو سره چي په درنو وسلو سامبال وه او ده پر آسانو باندي سپاره کړه په ډېر ګړنديتوب د بربريانو مقابلې ته وړاندي ورغلی چي غرونو ته (د سفید کوه شمالي لمنو ته) یا د خپلو مورچلیزو کلاوو دننه ته ګوښه سوي وه. د دغو سنګرېنده ښار ګوټو له جملې څخه لومړي ښار چي ده حمله پر وکړه (نوم ئې نه دی یاد سوی او ښایي دا په کوټ - رود یعني [د سنګربنده سیند] په ناوه کې د تیرایوی یا دتیراهي یوه مورچلیزه کلا وي) دوه پوړه کلاوي ورباندي راګرزېدلي وې او کلکه دفاع ئې کوله. لاکن د حملې په دوهمه ورځ هغه ونيول سو او ساتونکي ئې ګاونډيو غرو ته وتښتېده. سکندر چي کله دغه ښار د مځکي له خاورو سره برابر کړ نوبيا ئى يوه بل ته مخه وكړه چي اندكانومېدى (د كا، كام دكا يو او بل ته څرمه دوه کلي دي چې د خيېر د درې لوېديځي خولې ته نژدې د کابل د سيند پر جنوبي غاړه موقعيت لري) او د هغه له شيانو څخه د استفادې په منظور ئي کراتیروس د پلي لښکر د نورو کپتانانو سره هلته پرېښووی څو درست ولايت (ننګرهار يا جلال آباد) چي ښايي هغه ده ته ډېر مناسب حای ايسېدلى وي تر تابعيت لاندي راولي او حكومت پر وكړي.

دلته زه دا ویلای سم چي د اراسکوی (اورکزو) په مقابل کي سوقیات به ضرور د کراتیروس په لارښوونه اجراء سوي وي. څکه سکندر نو لکه آرريان چي د ځپل بيان په ادامه کي وايي تر دې پسي مخ د (ايواسپلا) د سيند خوا ته حركت وكړ (دا هغه سيند ښكاري چي سترابو [خواسپیس] بللی دی. کله چي د [ډکې] او [لال پورې] تر منځ د کابل د سيند پر ګودر باندي تېر سونو له هغه ځايه ئې بيا د <mark>ګوشتې پ</mark>ر سمه باندي حرکت ته ادامه ورکړه) چي هلته د اسپيوی جنرال موضع نيولې وه او د دوو ورځو په موده کي تر اوږدو سفرونو وروسته هغه ښار ته راغي (د ښار نوم نه دی یاد سوی ښایي د ناوګۍ د سیمي ګندهار وي) چي بربریانو د ده له رانژدې کېدو سره هغه ته اور واچاوه او په خپله غرو ته وتښتېده. مقدونيانو دوى تعقيب كړه او دمخه تر دې چي د توښه كېدو هغو ځايونو ته ځانونه ځني ورسوي چي لکي بوکي لاري ئې وې او په آساني څوک هلته نه سوای ورتلای، په دې تېښته کي ئې ډېر ځني ووژل. بيانو سکندر د دغو غرونو له يوه څخه تېر سو او د اريګايوس ښار ته راغي (ښايي مطلب به د [توتای] لړۍ او د اریچند ښار وي چي د یوسفزو د راڼیزیو په علاقه کي د همدې لړۍ پر ختيځه لمن په دغه نامه موجود کلي سته چي شاوخوا ئې هلته خورا زياتي كندوالي ليده كېږي) خو هلته له ښاره څخه اهالي وتلي او هغه ته ئې اور اچولی و. سکندر ته د دې ځای موقعیت خورا پراخ وایسېدی او کراتیروس هم په دې وخت کي بیا ورسره یو ځای سوی و نو نې هغه ته امر وکړ چي دا ښار بير ته له نوي سره بيا جوړ کړي او له ګاونډي اهاليو څخه ه څوک چې غواړي په خپله خوښه ور ته راسي دلته ئې واچوي او همدا شان له اردو څخه وتلي کسان چي نور نو د خدمت دپاره مساعد نه وي په دې ښار کي ځای پر ځای کړي. په همدې وخت کي سکندر (البته د توتای او ملکنډ په اوږدو کي) د هغه ځای پر خوا حرکت وکړ چي بربريان ورتښتېدلي وه (ښايي دا د [مورا]غر او د سوات لوري ته د همدغه نامه دره وه) او د يوه ټاکلي (احتمال لري د ملکنډ يا ښايي د پاجه غره) په بېخ کي ئې خېمې ووهلې اما کله چي ئې هلته وليده چي د بربريانو په کمپ کي د ده تر کمپ ډېر زيات اورونه بل سوه نو پر دوی باندي د حملې د پاره ئې د يوې غښتلي قوې سره مخ په وړاندي حرکت وکړ او تر يوې سختي جګړې وروسته چي د د ښمن د خاوري پر سمه او غره باندي سر ته ورسېده، بربريانو په داسي تلفاتو سره ماته وخوړه چي څلوېښت زره کسان ئې ونيول سوه او دوه سوه دېرش زره څاروي ئې له لاسه ورکړه.

له سكندر سره چي دلته كراتيروس بيا يو ځاى سو چي لښكري ورسره وې او د اريګايوس ښار ئې جوړ کړى و نو ئې له يوې ټولګۍ سره د اساكيني (د باجوړ د ياسكون) پر لوري حركت وكړ چي ويل كېده تر دېرش زره داسي فيلانو علاوه چي جبهې ته د داخلېدو دپاره چمتو دي د شلو زرو سپرو لښکرو او دېرش زره پلي لښکرو يو اردو هم لري. د ګواريوی (ښايي له دې جهته په دغه نامه ياد سوي دي چي هغه زمانه [ګوري] راجپوت د اوسني پنجکورې په ملک کي اوسېدله) له خاوري څخه د تېرېدو په لار کي د همدغه نامه (ګورايوس يعني اوسني پنجکورې) تر سیند په خورا ډېر زحمت پوري وته ځکه چي هغه زیات ژور و اوهم ئې اوبه تېزي بهېدې او په تل کي ئې ښويندو کي کاڼي او پرښي وې. هلته چي ورمعلومه سوه بربريان خپلو مورچلونو ته تښتېدلي دي نو لومړی ئې خپل اردو د (مسامحا) (باجوړ يا خاړ) پر خوا ورسم کړ چي د دغه ملک پايتخت او د اوو زرو اجيرو پوځيانو د يوې ډلي په لاس کي و چي د هند له داخله څخه راغلې وه. د دغه ځای تر نیولو وروسته چي هلته د اساکینوس مور او لور هم په لاس کښېوته سکندر یوه ټولګۍ د بیزیرا (د يوسفزو د سمي يا [هواري] د سودهوم په ناوه کي د رستم بازار) په مقابل کي واستوله او بله ئې (اورا) ته له دې اوامرو سره ولېږله چي د ده تر راتګه پوري په هغه ځای کي قدرت وساتي. زه دلته یادولای سم چي د (مساتا) د نیولو په بیان کي (جستین)
دغه ځای د (دایدالوس) د غره په نامه بولي (چي د باجوړ او سوات تر منځ
د پنجکورې د سیند شمال ته د (تال داردیال) یو غر دی) چي د ملکې
کلیوسیس یا کلیوفیس مملکت ګڼل کېږي (ځکه اساکینوس د
کور تیوس له بیانه سره سم په دې تازه وختونو کي مړ سوی دی) او دا
مملکت د سکندر له خوابیرته دې ته وسپارل سو چي له هغه څخه ئې بیا
وروسته یو زوی وسو او د سکندر نوم ورباندي کښېښوول سو. د دغي
څر ګندوني په ارتباط زه دا خبره زیاتولای سم چي په نن ورځ کي د چترال
او بدخشان د ګاونډیو ایالاتو ګڼ شمېر خانان او واکمني کورنۍ په ویاړ
سره وایي چي د دوی نسبي لیکه له لوی سکندره څخه رانښلي.

سکندر چي (اورا) ته راغی (د دغه ځای ساحه البته د کنډوالو هغه جګ پوټيان په نښه کوي چي د مردان له سرحدي چوڼۍ څخه پنځه يا شپږ میله لیري د یوسفزو پر سمه باندي د ساري بهلول په نامه یادېږي) نو که څه هم له دې ځای څخه هغو هنديانو دفاع کوله چي د ابيساروس له خوا په دغه منظور ورته رالېږل سوي وه خو بې له ډېره مشکله ئې ونيوی. (ابیساروس د هغه ځای امیر دی چي د سانسکریت لیکوال ئې ابهیسارا ليکي او د اباسين پر غاړه د نن ورځي له چچ هزاره سره سمون خوري) له دې پېښي سره نو د بيزيرا (بازار) اهالي چي پر يوه داسي لوړ ځای باندي راټول سوي وه چي د يوه پنډ دېوال کلا ورباندي راګرزېدلې وه د شپې پر وخت له دې ښاره ووتل او هغي پرښي ته (چي ښايي دا به د مهابڼ پر جګو باندي د [شاه دوم] يا [ملكا] پرښي وي) د خپل امنيت په خاطر وتښتېدل چي (آئورنوس) نومېده. له دې سره زيات الاونډي بربريان چي خپل کلي ئې پرېښوول په دوى پسي هم هغه ځاى ته ور تلله. سكندر اراده وكړه چي د آئورنوس دغه پرښه ونيسي (اراناي په دغو برخو کي د غرو د څوکو دپاره يو عام هندی نوم دی. د چملا په ناوه کي (چارورای) ته نژدې د مهابي د

(ارانای) يو غاښی سته او يو بل بيا د راولپنډۍ په سيمه کي (کهوتا) ته نژدې د (ارانای) څوکه ده) کله چي ده په (اورا) او (مساګا) کي الارنيزونونه سره ځای پر ځای کړه نو د ملک د ساتني دپاره ئې بيزيرا ته يوه نوې کالوني ولېږله. هيفايستيون او پيرديکاس د سکندر د اوامرو په اساس په يوه بل ښار كي چي (اورويېټيس) نومېدى وګړي بيا له سره میشته کړه (د دغه ښار ساحه د سر، اې کنینګهام له خوا د [اربای] په کنډوالو کي پېژندل سوې ده چي د (نوښار) علاقې ته نژدې د کابل د سيند پر جنوبي غاړه باندي واقع دی) او هلته ئې د يوه ګارنيزون تر جوړولو وروسته د اباسين د رود خوا ته پرمختګ و کړ پر هغه باندي لکه څنګه چي دوی ته امر سوی و، د ګارنیزون د تېرېدو دپاره پل جوړ کړي. بیا نو سکندر په خپله پر دغه لار باندي را رهي سو او د (پېنکېلا اوتيس) (پوشكلاواتي چي وړاندي ئې يادونه وسوه او د اوسني وخت هشتنګر يا چارسده بلل کېږي) په ښار کي ئې چي د اباسين له تسمليمېدو څخه ليري نه و پروت، يو الارنيزون واچاوه او دې ته ئې مخه و کړه چي هغه نور زيات واړه ښار ګوټي ونيسي چي پر دغه سيند باندي واقع وه. د هغه ولايت دوه شاهزاد اکان چي کوفايوس او اسا اکيټس نومېدل د ده حضور ته ورغله. (كوفايوس ښايي د [كوبا] په نامه د راجپوتي قبيلې خان وي). دى بالاخره ايمبوليما ته (چي د بونير د چملې په علاقه کي اوسنی [امبيلا] ده) راغی چي دا د آئورنوس پرښي ته (اوسنی [ملکا] ته چي د مهابان د غره سر ته نژدې ده او په دې تازه کلونو د هندوستان د وهابي متعصبانو مورچل و. د ۶۴ – ۱۸٦۳م کال د امبيلا د هغو عملياتو د پای ته رسېدو په جريان کي چي د دغه مورچل د ورانېدو دپاره اجرا کېده زه د ملکې "د لارښوونکو" په نامه د هغه خاص هیئت سره مل وم چي دغه دنده ور ته سپارل سوې وه) نژدې يو ښار و او هنديانو دفاع ځني كوله. هلته ئې كراتيروس د اردو له يوې برخي سره پرېښووي چي په هغه محل کي د يوې اوږدې پاته کېدني

دپاره د غلې زېرمي او نور هغه ټوله لوازم راټول کړي چې اړتيا ورته پېښېږي. خو په خپله له پاته لښکرو سره مخ د پرښي پر لور ور رهي سو. کله چي يې آئورنوس ونيوی نو سکندر له پرښي څخه راشېوه سو او د اساکينوی د مځکو پر لوري ئې مخ ور ونيوی. (اساکينوی ښايي د راجپوت اسوا – کايا اسا – کاوی چي البته وړاندي ياده سوې د اساګيتيس قبيله وه او دغه نوم د اسا جت، او د جت د قوم يا توکم مربوط د [اسا] قبيله تمثيلوي. اساکينوی په اوس کي ښايي له دمخنۍ يادوئي سره سم د (ياسکون) له خوا تمثيلېږي. دی د هغو برېريانو په لټولو پسي را رهي و چي هلته د غرو ځوا ته تښتېدلي وه. کله چي د (ديرتا) (ښايي د [دارادا] پايتخت) ته راورسېدی نو هلته ئې وليده چي هم هغه ځای او هم ئې پايتخت) ته راورسېدی نو هلته ئې وليده چي هم هغه ځای او هم ئې شاوخوا ملک ټوله پر يوه مخله اهاليو څخه تش و.

(سکندر ښکاري چي د باراندو تر سیند د (پوران) او چاکیسار هغو ناوو ته وراوښتی دی چي هلته اوس چغرژي افغانان پراته دي. په چلاکیسار کي د نظامي کلا په څېر جوړ سوی یو کلی سته چي (داؤد) ئې بولي او دا ښايي د (داردو) د قبیلې د اهالیو په نامه پسي په اصل سر کي (داردو) نومېدی چي د مسلمانۍ له خاطر د داؤد په اسلامي نامه پوښل سوی دی). په دا بله ورځ سکندر یوه قوه د شاوخوا ملک د پلټني دپاره ولېږله خو په خپله ئې د اباسین د رود پر لوري مخه وکړه او وختي ئې د هغه سړ ک د سطحي د هوارولو دپاره لښکري استولي وې چي بې له سمېدو څخه څوک نه سوای پر تللای. د یو شمېر بربریانو له خولې څخه چي اسیر سوي وه سکندر په دې وپوهېدی چي د هغه ملک اهالي د ځان د ژغورني دپاره (بارلیسادیس) ته تښتېدلي دي خو خپل فیلان ئې د اباسین سیند دپاره (بارلیسادیس) ته تښتېدلي دي خو خپل فیلان ئې د اباسین سیند ته نژدې په څړ ځایونو کي خوشي کړي دي. سکندر دغه اسیران له ځانه سره د خپلو لارښوونکو په توګه واخیسته څو د هغو فیلانو ځای ورښیي او پو شمېر فیلان چي ئې په لاس کښېوته هغه ئې اردو ته وسپارله. د غټو ونو

هغه ځنګل چي سیند ته ئې نژدې ولیدی نو سکندر امر وکړ چي د ده د لښکرو په وسیله ووهل سي او له لرګو څخه ئې بېړۍ جوړي سي. کله چي بېړۍ تیاري او سیند ته لاهو سوې نو په دې وسیله ده او د ده ځواک تر هغه پله پوري ځان پکښي ورساوه چي وختي لا هیفایستیون او پردیکاس جوړ کړی و.

سكندر نو بيا د ملك هغي برخي ته ننوت چي د كوفينيس او اندوس (د کابل او اباسين د دوو سيندونو تر منځ پر ته ده او ويل کېږي چي (نيسا) هلته موقعيت لري او نيسا ته (اوسنۍ نيساتا ته چي د سوات د لنډي رود پر کيڼه غاړه هغه محل ته نژدې واقع ده چي د کابل په سيند ګډېږي) چي له خپل اردو سره راورسېدی نو اهاليو د اکالفيس (چي ښايي د (ناګا) مربوط د (اکا) د قبيلې يو مشروي) په مشري يوه نماينده جر ګه ورواستوله او له سکندر څخه ئې وغوښته چي د دوی د خدای (ديونيسوس) په خاطر د ښار آزادۍ ټولي پر سالم حال پرېږدي او ده ته ئې ډاډ ورکړ چي کله (باچوس) هنديان تابع كړه او اراده ئى وكړه چي يونان ته ستون سي نو ئى د خپلو برياليتوبونو د يو يادګار په توګه دغه ښار جوړ کړ او هم هغه (د کوه مور يا کيامور) غر ئې چي دغه ښار ته ډېر نژدې پروت دی له نوي سره د (سيروس) په نامه وباله. سكندر له نيسا څخه د اباسين پر سر تېر سوى پل ته ورغى او هلته ئې اردو تر سيند پوري ايستى. خو دا چي دى چيرته ولاړى موږ دې ته نه يو اړ چي د ده تګ لاره نوره هم تر هغه تعقيب کړو څو چي د اباسين پر اوبو په بېړۍ کي کښته تر سمندره پوري ولاړی. خو په وروسته کي بيا تر کومه ځايه چي د ده اقدامات زموږ د رواني پلټني سره اړه پيدا کوي نو بيا پر هغه خپل ځای ئې يادونه کوو.

د هغو څرګندونو له مخي چي وړاندي د هیرودوت، سترابو او آرریان له بیانو څخه راټولي سوي دي موږ د هغو غټو اقوامو نومونه زده کوو چي په لرغونې زمانه کي د ګنداریوی پر ملک باندي اوسېدله. دوی استاکینوی، ماسیانوی، نیسایوی، اسپیوی، او اساکینوی دي.

استاکینوی لکه دمخه چي وویل سوه ښایي د راجپوتي شاهزاده استیس قبیله وه چي د هستینګارا (اوسني هشتنغر) په علاقه کي اوسېده. دوی اوس په دغه نامه په افغانستان کي نه پېژندل کېږي، پرته له هغه چي د یو څو وړو څانګو په وجود کي چي د (هستي) په نامه دي د دې سرحد د ځينو پښتني قبیلو د خېلونو تر منځ مونده کېږي. دلته د دوی لرغونی مرکز اوس د مهمند قبیلې نیولی دی چي د محمدزیو خېل ئې د هشتنغر په علاقه کی اوسی.

ماسیانوی لکه وړاندي چي څرګنده سوه اوس د مشواڼیو له خوا تمثیلېږي چي نن د هغو اصلي مرکز د اباسین پر ختیځه غاړه د چچ هزاره د ګنډ غر د تپې په سریکوټ کي واقع دی. خو د مشاني، مساني، ماشو او داسي نورو په بڼه د اباسین په اوږدو کي د یو شمېر پښتني قبیلو د خېلونو تر منځ لیده کېږی.

نیسایوی احتمال لري د نیسا د آزاد ښار اهالي وه او محل ئې ښایي د نیساتا اوسنی ښار ګوټی تمثیلوي چي وړاندي پر وږغېدو او د هغه شاوخوا ډېري زیاتي کنډوالې پر تې دي چي پوټیانو او خرابو ئې څو مربع میله ورشو نیولې ده.

اساکینوی لکه ترمخه چي وویل سوه ښایي اوس ئې د چترال او یاسین د هغو علاقو (یاسکون) تمثیلوي چي په باجوړ کي د دوی لرغونو مرکزو ته څرمه پرتې دي. باجوړ احتمال لري د (باجا سوا) ملک و چي (د [راجستان د پېښه لیک] په لومړي ټوک او یوڅلوېښتم مخ کي) د (تاد) د بیان سره سم د (اوجامیدا) له څلرمه پښته څخه و. د (هستي) د هغو درو ښاخونو له جملې څخه چي نورو ځایو ته د اوسېدوني دپاره ولېږل سوه یو هم (اجامیدا) و او ویل کېږي چي تر میلاد وړاندي په شپاړسمه پېړۍ کي د پنجاب پر ټوله سیمه او تر اباسین پوري خوا هر چیري خپاره سوه. (باجاسوا) چي د اباسين شاوخوا ئې ځايونه لاس ته راوسته، پنځه زامن ئې درلوده چي د (پنچاليکا) خپل نوم ئې (پنجاب) ته ورکړ. کشر زوی ئې کامپيلا د هغه د پای تخت بنا کښېښووله او د (کامپيلنګرا) په نامه ئې وباله.

(د دغي ساحې نښه اټک ته نژدې د کاميلپور په نامه موجود کلی دی چي هلته اوس برتانوي ټاټوبي (کمپ بيلپور) بلل کېږي). له دغي کورنۍ سره د (دروپديوي) په نامه شاهزادګۍ اړه درلوده چي هغه د (پندو) وروڼو اشتراكي ماينه وه چي د مهابارت اتلان دي. (پانج پندو) په هغو محلي نکلونو کي چي د دوی کارنامې يادوي او تر اوسه د ګندهارا د ملک په قبيلو کي رواج لري بېخي پېژندلي څېرې دي. د چترال او ياسين (ياسکون) په څر ګنده توګه هم هغه وګړي دي چي يونانيانو په لرغونې زمانه کي اساکينوي ياد کړي دي. دوي پخوا زمانه په سوات او باجوړ کي اوسېده خو اوس په دغو علاقو کي په هغه نامه چيرته نه مونده کېږي. احتمال لري اوس دوى په هغو سواتيانو كي شامل سوي دي چي دا نوم د سوات او باجوړ د ټولو لرغونو يا هندي اهاليو دپاره له هغه راهيسي يو عام شموله نوم ګرزېدلی دی چي دوی اسلام ته اوښتي دي. د سواتيانو تر منځ يو غټ ښاخ سته چي د (ګباري)، (ګبارای) يا (ګاوري) په نامه پېژندل کېږي. له نامه څخه ئې څرګندېږي چي دوی پخوا تر هغه چي اسلام ته واوړي (اور نمانځونکي) وه او ښايي د هغي (پنتيالي) قبيلې مربوط پرشياوال وه (چي وړاندي ئې يادونه راغلې ده) د دې قبيلې د لرغوني زمانې له عمده مر کزونو څخه د يوه نخښه د (پنديالي) هغه موجوده علاقه ده چي د کابل او سوات د سيندونو تر منځ د مهمندو په اوسنيو تپو کي موقعيت لري.

اسپيوی اوس د اساپ د قبيلې له خوا تمثيلېږي چي هغه له کندهاره نيولې تر اباسين پوري د افغانستان پر ختيځو پولو باندي د څو غټو اوسېدونکو قبيلو په څانګو کي په زياته پراخه توګه خپره سوې ده. نوموړې قبیله د یوسفزو تر اسلامي نامه لاندي د یوې ستري او پیاوړي قبیلې په څېر د خپلو لیري نیکه ګانو په لرغونو مرکزونو کي چي هغو ته ئې د یوسفزي (جمع یوسفزیو) اوسنی نوم یا د غرنیو خېلونو له تلفظ سره سم د (اساپزي) نوم ورکړی دی.

اسپيوي چي د آرريان له خوا په دغه راز نامه ياد سوي دي د سترابو هيپاسيوی يا اسپاسيوی دي چي په يوه وروستنۍ زمانه کي بيا د کورتيوس له خوا د کندهار د ملک د اګرياسپای يا ارياسپای په څېر ذکر سوي دي. د يوسفزيو په خپل اوسني نامه ئې هغه ټوله ملک خپل کړی دی چي د سوات او کابل او اباسين د سيندونو تر منځ پروت او تر هغو جګو غرو رسېدلی دی چي دوی د ياسين او ګيلګيت د (دار دا) له ملک څخه بېلوي. رشتيا هم لرغونې ګندهارا په هغه حدودو چي دمخه وښوول سوه پر ته له مغي ټوټې چي دغه نوم خاص محدوديت پوري درلودی، ټوله د کابل او سوات د سيندونو تر منځ واقع ده او لوېديځ پلو د کونړ د رود کښتنۍ مجرا ئې احاطه کړې ده. په دې ساحه کي اوسنی کنداری يا ګنداري تر اوسه لا هم د خپل نامه په هغه وړه علاقه کي مونده کېږي چي د باجوړ پر پوله د ناوګۍ په تپو کي پرته ده.

د لرغونو ګندهاريو ډېره غټه پر ګنه د دوی د (اساپي) ګاونډيانو سره يو ځای چي د سوات، کابل او اباسين تر منځ په ورپوري سمه يا مځکه کي پراته وه، د (يوثيچي ګيتای) يا (جاتا) له خوا څخه د ترنک د سيند ناوې ته پسي واخيستل سوه او د پنځمي ميلادي پېړۍ په وخت کي ئې د هغه د غاړ و شاوخوا هلته واړول. په همدغه وخت کي ئې د (بودا) د خيرات لوښی له پېښوره څخه کندهار ته له ځانه سره يووړ. له ښه مرغه ما ته برابره سوه چي دغه مقدس يادوګار په ۱۸۵۷ م کال کي هلته ووينم. دغه لوښی هغه وخت په پوره سالم حالت کي ساتلی او په يوه ګوښه خوار اسلامي زيارت د کندهار د لرغوني کلا

لرونکي ښار د کنډوالو تر منځ موقعیت درلودی. کندهار ته چي د هغه ملک نوم احتمال لري د اباسین د ګنداریو د دغي کالونۍ له نامه څخه راوتلی وي. په دغه ترتیب د راغلو ګندهاریو په باب دا خبره ډېره نه ده روښانه چي څه سوه، ځکه دوی د کندهار د اوسني ملک د موجودو قبیلو تر منځ په دغه نامه نه پېژندل کېږي او نه هم لږ تر لږه د یوې ځانته ارضي قبیلې په څېر شهرت لري. خو د دوی د وطنوالو او د دغه مهاجرت د انډیوالانو په باب ئې بیا دا خبره معلومه ده چي لس پېړۍ وروسته د دوی اولاده د (یوسفزي) یا (د یوسف د زامنو) تر اسلامي نامه لاندي چي دغه نامه ئې د هغي افغاني ادعاء له کبله چي له اسرائیلي نسبه څخه ئې بولي یو څه ګډوډي ئې راپیدا کړې ده، خپل لرغونی ابائي ملک ته له یوې بلي قبیلې یعني مندڼو (پلیني مندروآني بللی دی) سره یو ځای د هیلمند د سیندله غاړو څخه راستانه سول.

د يوسفزو له خپلو رواياتو سره سم دوی د پېښور په ناوه کي خپلو اوسنيو مېنو ته د پنځلسمي پېړۍ د منځنيو کلونو په شاوخوا کي هغه زمانه راغلي دي چي په کابل او غزني کي د ميرزا الغ بېګ د پاچهۍ دوره وه. الغ بېګ د امير تېمور (چي اروپايي ليکوال ئې تېمورلين يادوي) لمسی او په هند کي د مغلو د شاهي کورنۍ د مؤسس امپراتور بابر اکا و. يوسفزي تر دغه مهاجرت دمخه په (غوړه مرغه) کي اوسېده چي د ارغسان د هغه رود پر سرچينو باندي پر ته علاقه ده چي د ترنک جنوبي معاون دی. د ترينانو د قبيلې سره چي د کښتني ارغسان او کدني علاقې ئې نيولي وې، د څړځای پر سر باندي د دوی يوه شخړه پېښه سوه او د هغې په نتيجه کي نو له دې خپله ځايه مخ د کابل پر خوا ولېږدېده. په کابل کي ئې د نورو لېږدېدونکو خپله ځايه مخ د کابل پر خوا ولېږدېده. په کابل کي ئې د نورو لېږدېدونکو قبيلو سره وليدل چي مهمند، خليل او داودزي نومېده. خو په يو ځايي توګه ټوله د غورياخېل يا غوري په عمومي نامه يادېدله. دوی له هغو سره يو ځای سوه او په ګډه ئې د لويو لارو نيولو او د ملک ناآرامولو ته لاس

واچاوه. د دوی داړي په دې اندازه له زغملو ووتې چي الغ بېګ يوه قوه ورولېږله چي دوی ته ایداد ورکړي او ددې اقدام په نتیجه کي د کابل له علاقې څخه د جلال آباد خوا ته پسي واخيستل سوه. هلته ئې د خو ګياڼو له قبيلي سره چي د سفيد کوه پر شمالي اړخونو او لمنو باندي اوسېده يوه اتحادیه جوړه کړه او د دوی په مرسته مخ د اباسین پر لوري رهي سوه. يوسفزي د خپل سرخېل يا ملک تر مشرۍ لاندي چي خان (کجوه) يا (کاجو) نومېدی د خيبر تر غونډيو د پېښور علاقې ته ورواوښته او هلته د غرنۍ تپې د لمني په اوږدو کي د هستوګنځي په څېر يوه ټوټه مځکه ور کول سوه. خو هلته چي ئې د اوبو له يوې مجرا څخه د استفادې پر سر له مېشته دلازاکو سره لانجه وه نو له هغو سره په جګړه کښېوته او تر يو لړ پرله پسې نښتو وروسته ئې د کابل او سوات تر سيندونو ها خوا سمي ته وشړل. دلته نو دلازاک په خپل مرکز کي راغونډ سوه چي بې له کومه توپيره د (کوټ کاپورا)، (لنګر کوټ)، (کاپور دګرهي) او ګارهي کاپور ريا د [کاپور مورچل] يا کاپول، چې د سوداګر پېشه راجپوت قبيله ده) په نامه يادېږي. دوى د يوسفزو په مقابل كي چي د سوات له سيند څخه سمي ته راتېر سوي وه له نوي سره جګړې پيل کړې. د دوی هڅي ځای ته ونه رسېدې او بريمنو يوسفزيو دلازاک تر اباسين پوري خوا چچ هزاره ته وشړل او سمه ئې په خپل لاس کي واخيسته.

بدمرغه دلازاک تقریباً نیمه پېړۍ وروسته (۷ – ۱٦۴۴م) د دوی د ناآرامیو او بې نظمیو په وجه چي په چچ کي ئې را پیدا کړي د امپراتور جهانګیر له خوا ختم سوه او له دې قبیلې څخه پاته کسان ئې په ډله ئیزه توګه هندوستان او دکهن ته تبعید کړه چي د هغه ځای د بېلابېلو برخو د اهالیو په عمومي ټول کي یومخیزه ورک سوي دي. د هغو وګړو له جملې چي په تېښته ئې له دغه تبعیده څخه ځانونه وژغورل یو شمېر تیت سوي کورنۍ او وړې ټولۍ تر اوسه لا هم د پېښور او راولپنډۍ په بېلابېلو برخو

كى مونده كېږي.

همداراز د دلازاکو وړې څانګي د بونیر د تپو د اساپزیو په څو خېلونو
کي پیدا کېږي. خو دلازاک، چي ویل کېږي پخوا زمانه په پېښور کي یو
خورا ګڼ شمېره او پیاوړی ولس و، له دغو برخو څخه د یوې ارضي قبیلې
په څېر یو مخیزه ورک سوي دي او ځای ئې یوسف، مندڼ او د دوی د
اتحادیې مهاجمینو نیولی دی چي پورته ئې نومونه یاد سوه. د دلازاکو تر
شړلو وروسته یوسف او مندڼ سمه په خپل لاس کي واخیسته او د ورپسې
د دوولس کلونو په دوران کي ئې ورو ورو خپل ځانونه د سوات باداران
کړه. په همدې وخت کي مهمندو او نورو غوریاخېلو له خوګیاڼو سره یو
ځای چي په دې هجوم کي ورسره مله وه د پېښور شاوخوا د هغو سیمو
تصرف په لاس کي واخیست چي اوس د دوی په نامه دي. خو د مهمندو یو
بل غټ جمعیت بیا هغه غرنۍ سیمي په لاس کي واخیستې چي اوس د
دوی په نامه دي دغه سیمي چي د کابل او سوات د سیندونو تر منځ پر تې

د يوسفزو سمه په دغه وخت كي د يوه ايله څړځاى سيمه وه چي د 
ټيټو وحشي بوټو په ځنګله پټه او خلګ څنګه ورباندي اوسېدله. پر ټوله 
ورشو ئې دلته هلته خال خال د سپېرو خاورو پوټيان خپاره وه چي د هغو د 
پخوانيو ښار ګوټو او كليو كنډوالې تر لاندي پټي وې چي وايي د غزني د 
محمود له خوا څخه ړنګ سوي دي. د دې سيمي عمده مركز د لنګر كوټ 
هغه مورچل لرونكى ښار ګوټى و چي وړاندي ئې يادونه وسوه او داهغه ځاى 
و چي هلته هم دلازاكو خپل وروستى مقاومت وښووى او هم يوسفزو خپل 
غوڅ برى وګاټه. هغه ملك چي سوابۍ ته نژدې د شمال – ختيځ پلو پروت 
و په دغه زمانه كي د كارك – خانه په نامه يادېدى چي معنا ئې د (ګر ګدن 
– كور) كېږي او دا محل چي د نلانو او كوړم اوبو يوه پراخ دلدلزار نيولى و د 
دغه حيوان پتګڼي وه.

امپراتور بابر چي د ۱۵۱۹م کال په پيل کي له کابله څخه د کامې، باجوړ او سوات د علاقو له لاري په دغه ملک کي تېر سوی دی نو د دې ځای بيان ئې په خپلو خاطراتو په ياداښتو کي راوړی دی. بابر په دغه موقع کي د يوسفزو د خان لور وغوښته او په دغه دلدلزاره ساحه کي ئې چي وړاندي ياده سوه د ګرګدن ښکار وکړ. داسي ښکاري چي ګرګدن له يوې ډېري پخوانۍ زمانې څخه په دغو برخو کي اوسېده او څرنګه چي په بونير زړه پارسي کي داحيوان (امبيلا) نومېدی نو ښايي له همدې ځايه څخه د بونير د چمله په علاقه کي د امبيلا د کلي نوم راپيدا سوی وي چي ما دخپل بونير د چمله په علاقه کي د امبيلا د کلي نوم راپيدا سوی وي چي ما دخپل کير ګدن ډېر وخت کېږي چي له دغو برخو څخه غائب سوی دی او زما په خيال اوس د شمالي هند په هيڅ کوم ځای کي نه مونده کېږي. د ګرګدن له پوست څخه جوړ سوي سپرونه د غرنيو يوسفزو تر منځ عموميت لري او حتی اوس هم د دوی له خوا په زيات ارزښت ور ته کتل کېږي او چيري چي امکان ولري په لاس ئې راوړي.

لرغوني پوټيان يا (تومولي) چي وړاندي ياد سوه په شمېر خورا زيات او دونه پراخ خپاره دي چي د سمي منظرې ته ئې يوه خاصه بڼه ور کړې ده. دغه آثار پر دې باندي دلالت کوي چي د بودائي مذهب يو ډېر ګڼ شمېره، سوکاله او د جګ تمدن خاوند ولس په دې ملک کي ژوند کاوه.

بودايي مذهب لکه څنګه چي موږ د چينائي زائرينو (قاهيان) او (هوېن تهسنګ) د سفرونو له مخي پوهېږو په پنځمه پېړۍ کي د شمالي هند پر سيمه او هم د افغانستان پر دغه برخه باندي د غوړېدو په برم کي و خو د اوومي پېړۍ په دوران کي ئې د ځوړېدو پر خوا مخه سوه. د دغه ملک د لويو ښار ګوټو او ښارونو په کنډوالو کي اوس لاهم د معمارۍ بقايا او مجسمې په ډيره زياته اندازه مونده کيږي او په ځينو پوټيانو کي يې چي تر حفرياتو لاندي راغلي دي د يوناني هنر څر ګند شواهد ليده کېږي. هغه

خورا زيات شمېر او خورا راز په راز يوناني - باختري سكې چي حتى اوس لا هم يو وخت او بل وخت د محندهارا د ټوله ملک پر سيمه باندي د لرغونو ټاټوبو په ورانيو کي مونده کېږي، پرته له نورو ټولو شواهدو څخه يوازي همدا سکې په غوڅه توګه ثابتوي چي دا ځای يو زمانه د يوناني کالونيو يو غوړېدونکی مرکز و. دغه حقايق نو طبعاً موږدې ته چمتو کوي چي د دوى د تېري لرغوني زمانې د سوکالۍ او واکمنۍ د کنډوالو په منځ کې د هغو يوناني ناقلينو د اولادې يو څرک هم ولټوو چي د صنعت او هنر د ياد ګارونو دغسي يوه بډايه زېرمه ئې په واک کي لرو او دا خو لا پرېږده چي د کورني مصنوعاتو او تزئيناتو څرګند بېزنتيني نوعيت ئې د دې ملک د بوميانو له خوا څخه تر دې نن ورځي لا پالل کېږي. خو دا آسانه خبره نه ده چي د هغو قبيلو په ډېره ګڼه ګوڼه کي وپېژندل سي چي دوی ئې تر منځ ورک سوي دي. البته دا پېژندنه د هغو يوناني نومونو له مخي پرته په بل ډول نه سي کېدای چي په هر صورت له شکه نه دي وتلي او ډېر يا لږ په يوه خارجي او ليري مځکه کي د پېړيو په تېرېدو سره تحريف سوي دي. دا نومونه همدا شان عادتاً د اسلامي تبديليو په وجه په بله بڼه اووښتي او کله ناکله بيا د بريمنو مهاجمانو له خوا څخه مناسب ګڼل سوي دي. له ټولو خبرو سره موږ د يوسفزو د ملک د اوسنيو اهاليو تر منځ ځيني داسي قبيلې او خېلونه په يقيني توګه مومو چي نومونه ئې د بلي هري ريښې په نسبت يوې يوناني ریښې ته په ډېره آساني راجع کېدای سي. که داسي نه وي نوبيا په رشتيا د (ګېټا) يا (جاتا) هغو قبيلو چي د يونانيانو لاس ئې له کالخوائي څخه وكښى، همدارنګه ئې هغه شان نومونه درلوده چي د يونانيانو هغې ته ور ته او يا كټ مټ هغسي وه.

د اکا، الي، بائي، جونا يا جانا، يونس او داسي نور قبيلوي نومونه، که څه هم اوس داسي ګومان کېږي چي د جت په توکم پوري اړه لري اما ښايي همدې ولس له هغو يونانيانو څخه را اخيستي وي چي دوی ورسره گډ سوه او پاچهانو ئې هم پر خپلو سکو باندي له یوناني ژبي څخه کار اخیستی. که دمخه یاد سوي برکي د لیبیا د یوناني بارکای نمایندګان وي او له همدې سرچینې څخه د دراني افغانانو بارک یا بارکزي او د پښتنو د خټکو بارک راپیدا سوي وي نو بیا دې ته نه اړېږو چي د داسي مثالونو لیدو ته هک پک پاته سو چي یوناني (اکها) د پښتنو د (اکا) او په مځکه کي د هغو د اړخکي شریک چت د (اګا) په وجود کي وینو. یا یوناني (الیولوی) د پښتنو د (الي) یا (علي) په نومو کي یا یوناني بویوی د راجپوت او پښتون په پښتنو د (ابی) کي او یا یوناني (آی ئونوی) د راجپوت په (جونا) او د پښتنو په یونس کي موږ ته په مخه راسي.

له دغو مهاجمانو سره چي (ګپتا) يا (جاتا)نومېږي او يوغټ ښاخ ئې د (مند) په نامه دی (چي د اروپا د ګوت، يا جوتي او ويند سره سمون خوري) د (هون) نوري ګڼ شمېره او پياوړي ډلي هم راغلي چي د خپلو بريو نښه ئې په افغانستان کي د دوی د قبيله والو د دايمي ټاټوبو په وجود كي پرېښووله. د افغانستان په هغه بر خه كي چي اوس زموږ تر كتني لاندي ده دا وګړي د (ګويي) يا (ګيونګين) په نامه تاتاري هون وه چي د (دي ګويګني) د بيان له مخي تر ميلاد پخوا ئې په يوه وختي زمانه کي خپل هغه لرغوني مر کزونه پرېښوول چي د (تارتاري) د ملک د ختيځي برخي په پای کي د چين شمال ته واقع وه او خپل لوی بهيرونه ئې پر لوېديځه خوا باندي را رهي کړه. دغه بهيرونه تر هغه وروسته چي څو پېړۍ د شمالي آسيا پر لويه ورشو لالهانده ګرزېده او جګړې ئې کولې ورو ورو د جنوبي او لوېديځ پلو له خوا د ستر (شامو) يا د (ګوبي) دښت ته (ښايي د ګويي يا ګاوي د نامه په تعقیب دغه شان نوم باندي ایښوول سوی وي) راپساو سوه او هلته له (يوئيچي) يا (ګيتای) سره يو ځای سوه چي په ليري ختيځ کي کټ مټ د همدوی د سيمو له مناطقو (ښايي په لومړي سر کي د شمالي امريکې له وچي څخه تر دوی پخوا راغلي وه. دا ولسونه د سپېڅلو غرونو

(چي چينايان ئې تين شان او برهمن ئې کيلاس بولي) د دواړو خواوو په اوږدو کي د (ايغور کاشغر) او (جټټا زونګغر) له لاري لوېديځ پلو مخ ته ولاړه او تر يوناني واکمنۍ لاندي پر هغو ملکو باندي ئې هجوم وروړی چي له وګړو ډک، متمدن او بډای ملکونه وه او د سیحون او جیحون (سیراو آمو، جاخار تيس او اكسوس) پر منابعو باندي ودان سوي وه. په داسي حال کي چي يوئيچي او محيونګين (جاتا او محوجر) د جنوب او جنوب - ختيڅ پر لور مخ ته ولاړه خو ګويي (اوسنی ګاوي يا کوبي) ښکاري چي ډېره برخه ئې د هندوکش شمال ته پاته سوه. د دوی د دغه نامه یوازنۍ بولګه چي اوس په افغانستان کي مونده کېږي هغه (ګاوي) هزاره دي چي د باميان او غوربند شاوخوا اوسي خو د (کابي) يا (کبا) څانګي بيا د اباسين د پولي په اوږدو کې د څو افغاني قبيلو تر منځ مونده کېږي. دغه نوم همدا شان د اګنيکولا راجپوت د پرامارا د قبيلې د خېلونو تر منځ په مخه راځي چي ښايي دوی په يوه پخوانۍ زمانه کي له دغي قبيلې سره يو ځای سوي او په ګډ سوي وي. دا چي د جاتا او ګوجر ډېر زيات اهالي سر تر پايه د اباسين په ټوله ناوه او په ګر ده شمالي هند کي اوسي د دې شاهدي ور کوي چي دغه نيولى ملک ئې په بشپړ ډول ټوله په لاس کي و. جاتا يا جت اساسا کرونده گر مېشته خلک دي خو گوجر بيا زياتره چوپاني کوي. دواړه ښکلي، نارينه، تکړه او زړه ور تو کمونه دي. په يوسفزو کي ګوجر پر سمه باندي يو زيات شمېر کلي لري، خو په تپو کي چي هلته ئې شمېر خورا ډېر دی له يوه مخه د رمو او ګلو په ساتنه لګيا دي. د دوی په مالداري کي غواوي، گاميښي، وزګړي او پسونه ټوله شامل دي. د اباسين په کوزه ناوه او بلوچستان کي جټ خاص، اوښ روزونکي دي او د دغه حيوان په ساتنه باندي شهرت لري.

د آرريان له خوا د ياد سوي اسپيوي (اوسني اساپ، يا اساپزي او يا يوسفزي) په باب خبره داسي ښکاري چي دوی هغه تپې نيولي وې چي د

سوات له سيند څخه نيولې بيا تر اباسين پوري د هواري مځکي پر شاوخوا راګرزېدلي پرتې وې خو د همدې ليکوال له خوا ياد سوی اساکينوی (اوسني ياسكون يا ياشكون) بيا هغه تپې او ناوې اشغال كړي وې چي زيم ئې د سوات او پنجکورې سيندونو ته وروزي. په دې ډول نو دغو دوو قبيلو او ګندهاريو د ګندهارا د ملک ټولي غرنۍ علاقې نيولي وې. اسپيوی اوس د يوسفزو د اساپ د ښاخ له خوا تمثيلېږي او يو آزاد ولس دی چي تر برتانوي پولي ها خوا ته په هغو تپو كي اوسي چي دلته ئې آن له هغي زمانې څخه خپله نيو که درولوده چي په دغو برخو کي مقدونيان ورباندي پېښ سوه او په وروسته کي چي دې مقدونيانو هلته وطني خصوصيات واخيسته نو بيا د بومي هيوادوالو په څېر د مځکي په کالخوا کي له دوی سره ګډ سوه. دغه نتيجه چي تر زياتي اندازې ئې موږ د تاريخ له مخي لاس ته راوړای سو په دې خبره باندي نوره هم ټينګېږي چي يوناني قبيلوي نومونه د دوی د خېلونو تر منځ خورا ډېر پیدا کېږي. اساکینوی په چترال او ياسين کي د ياشکون له خوا او په (هزاره پکلي) کي ښايي د (سواتي) له خوا څخه تمثيلېږي. د ديرلسمي پېړۍ په لومړنيو کلونو کي چي د چنګېزخان قرارااه دغه ځای ونیوی د سوات او باجوړ ملک د سواتي گېري په نامه يادېدى ځکه دلته هغه ګېري قبيله چي دمخه ئې يادونه سوې ده د نفوسو د ډېروالي له در که غالبه وه. خو د ورپسې پېړۍ د پای په كلونو كي چي دغه محكه يوسفزو واخيسته نو كبري تقريباً يو مخيزه له دې ملکه ووته او د اباسين د غاړي په اوږدو کي د کولي، پلاس او نورو شاوخوا چي د ګبريال يا ګبري د ملک په نامه پېژندل کېږي د (داردو) علاقو ته ورکډه سوه. غالبه ده چي په همدغه وخت کي ياسکون له باجوړ -څخه چترال او ياسين ته وکوچېده خو هغه چي د سوات وه تر اباسين پوري خوا د (سواتي) تر نامه لاندي (پکلي هزاره) ته مهاجر سوه. (سواتي) نو يو ارضي نوم دی چي د سوات د ملک ټولو لرغونو ولسونو ته ور کول سوی دی او سربېره پر ګبري او ياسکون د هنديانو يو شمېر نوري وړې قبيلې هم کښېباسي.

په دې ترتیب نو موږ وینو چي لرغونی ګندهارا هغه شان لکه څنګه چي د لرغونو ليکوالو له اقتباسي بيانو څخه موږ ته رامعلومېږي د کابل او سوات د سمندرونو په منځ کي پرته سيمه ئې د ګنداريوي يا ګندهاريو له خوا نيول سوې وه. د سوات د سيند شمال ته هواره مځکه ئي بيا استاکينوی يا هشتنغر يونيولې وه. د سوات سره د ګډېدو تر محل لاندي د كابل د سيند شمال ته پر سمه باندي ئې ماسياني يا مشواڼي پراته وه. په راګرزېدلو شاګيو او د هغو په هوارو لمنو کي ئې چي د سوات له سينده څخه بيا تر اباسين پوري ورشو ئې شاملوله اسپيوی يا اساپي اوسېدله. په دننه تپو کي ئې بيا اساکينوی يا ياشکون مېشته وه. موږ همدارنګه وليده چى د لرغونو قبيلو له دغو تمثيلوونكو څخه هره يوه ئي تر اوسه پوري لا د دغه ملک د موجوده اهاليو تر منځ پايي او تر زياتي اندازې په هغو نومونو او زياتره په هم هغو ځايونو کي چي د اقتباس ليکوالو مو د دوی په نامه ښوولي دي، خو څرنګه چي اوسني يوسفزي غلبه لري نو دوی ټوله ئې تر خپلي شعاع لاندي راوستلي دي. راسئ چي اوس نو د يوسفزو قبيله وڅېړو او د هغې جوړونکي څانګي جزء په جزء تر کتني لاندي راولو.

يوسفزي دوه غټ ښاخونه لري چي يو ئې مندڼ او بل ئې يوسف نومېږي. د افغاني نسبي شجرې سره سم دغه تصنيف په دې ډول دی چي د کايس د اولادې لومړنۍ څانګه سربني پښتانه دوې غټي پلريني لري چي د ښرخبون او خرښبون په نومو دي. د دوی له جملې څخه خرښبون درې ښاخه دی چي د (کند)، (زمند) او (کانسي) په نومونو يادېږي (زمند د چاوند اسلامي شکل دی. هغه وخت چي په (انهالواره) کي د چاوند رايي سولانکي د واکمنۍ دوره وه نو محمود غزنوي پر هغه ملک باندي ورغی او هغه ئې وران کړ) د دغو نومونو له جملې څخه (کند) دوه خېلونه لري چي

يو ئې (ځخي) يا (ښځی) يا (خواخی) او بل ئې (غوريا) نومېږي. له دوی څځه (ځځی) درې پښې لري چي مند، مکه او تر کلاڼي ئې بولي. بالاخره له دوی څخه مند دوه خېله لري چي يو مندڼ او بل يوسف دی.

د مندڼ، مندن يا مندر خېلونه د عثمان، اوتمان او راجر دي. دوی د يوسفزو سمه ياهواره نيولې ده. مندن يوه برهمنۍ قبيله هم ده.

عثمان يا اوسمان د (كمال) او (اما) په نومونو دوه ښاخه لري. كمال د هغو څليرويشتو سترو قبيلو له جملې څخه د يوې قبيلې نوم دى چي تركى قوم ورباندي وېشلى دى. (اما) ويل كېږي چي يوه بله تركۍ قبيله ده چي چنداني شهرت نه لري خو ښايي د (ناګا) سره د خپلوۍ رګى ولري.

کمال دوه ښاخه دی چي (مشران) يا (لويان) او (کشران) يا (زڼکيان)ئې بولي، د مشرانو څانګي دادي:

ابا، اما، بوسی، کرای، متی، موسا، نیکبی.

او يو شمېر نور چي د وروستۍ زمانې اسلامي نومونه لري.

له دغي جملې څخه (کرای) يوه ترکۍ قبيله ده چي ترمخ ياده سوې ده. متي مو په تېرو بيانو کي وليده چي د شيخ بېټ بټني له اولادې څخه دی. موسا همدارنګه د هيرودوت له هغه ميسوی سره لګېږي چي په دوهمه ستراپي کي ئې ياد کړی دی. دوی ښايني هغه موسائي شاملوي چي د موسی د دين اسرائيليان دي. نېکبی مو همدا شان دمخه د نېکبختانو په ييان کي وليده چي آرريان (ايورګيتيس) بللی دی او په وروسته کي به بيا هم په مخه راسي. د کشرانو څانګي دادي:

| دالو   | قاسم  | بای   | بداخان | الاداد |
|--------|-------|-------|--------|--------|
| مشواني | مغدود | لشكرى | همزه   | ديهګان |
|        | سلطان | ښادي  | ساهو   | رستم   |

او نور چي اوسني اسلامي نومونه ئې دي.

د دغو له جملي څخه الاداد د (ديودوتوس) ځای نيولي دي. بداخان

د يادو يا ګادون بډا تمثيلوي. باى د يوناني (بويوى) څر ګندوى. دالو ښايي د لازاک وي. د يهګان له (دهي) څخه نمايندګي کوي چي د جت يوه بله قبيله ده. مغدود ويل کېږي چي د هغه (ماخ) سره يو شى وي چي د راجپوت مکواهانه تمثيلوي. مشواڼى مود مخه وليده. ساهو د ختري له ساهاني څخه نمايندګي کوي. ښادي د چاتو برهمن ځاى نيولى دى. سلطان د هندو (سولتانو) تمثيلوي چي اسلام ته اووښتى دى.

(اما) دوه ښاخه دی چي يو ئې دولت او بل ئې اسماعيل نومېږي. دولت ښايي (دوهيل) تمثيلوي چي سوداګر پېشه راجپوت دی. اسماعيل ښائي هغه سوداګر پېشه راجپوت څر ګندوي چي (سيمالا)نومېږي.

### د دولت څانګي دا دي:

| مالي  | مهيار | اسماعيل | قابيل | بهرام |
|-------|-------|---------|-------|-------|
| اونور | ستعر  | یاینده  | مبارک | معروف |

له دغي جملې څخه بهرام د ختري يا برهمن له (بهري) څخه نمايندګي کوي. قابيل د کاپول او مهيار د موهر ځای نيولی دی چي دواړه سوداګر پېشه راجپوت دي. مالي چي اوس په باجوړ کي اوسي ښايي د سوداګر پېشه راجپوت مربوط هغه (مال) يا (مال لي) وي چي د اباسين د ناوې يوه لرغونې هندۍ قبيله ده او د دوی په نامه پسي ملتان د ماليستان په نوم يادېدی. معروف ښايي د نيرروپ ځای نيولی وي چي راجپوت دی. مبارک هغه بارک دی چي دمخه مو وليده. پاينده د برهمن (پاندي) ځای نيولی دی او سنګره تمثيلوي.

### د اسماعيل څانګي دا دي:

| دوره  | بوسا   | بهالر  | بام   | بقال  |
|-------|--------|--------|-------|-------|
| تائوس | سليمان | سيكندر | جونا  | ايسا  |
|       |        |        | اونور | اوريا |

له دغي جملې څخه بقال ښايي د بهاګل ځای نيولی وي چي سوداګر

پېشه راجپوت دی. بام د باما – دیوا برهمن بېلګه ده. بهالر د راجپوت د پراماراد قبیلې بهلار تمثیلوي. بوسا یا بوغا یو ترکی نوم دی. (دوره) یا (دوده) راجپوت دی. ایساهغه (اسی) یا (آسیانی) څرګندوي چي سترابو (اسیوی) یاد کړی دی او دا دهغو سکیتیانو له څلورو قبیلو څخه یوه قبیله وه چي د یونانیانو لاس ئې له باکتریانا څخه وکښی. جونا د (یونا) یا (یوانا) څرګندونه کوي چي یونانی نوم دی. سیکندر الیکساندر دی. سلیمان ښایي د راجپوت د سولان – کې یا چالوک دپاره اسلامي نقاب وي.

اوتمان څلور پلريني لري چي د (اکا)، (کانا)، (الي) او (سدو) په نومو دي. له دې جملې څخه (اکا) ښايي د يوناني (اکها) يا د جت مربوط د (اګا) ځای نيولی وي او ډېر احتمال لا د دې خبري هم سته چي دا به د (ناګا) د قبيلې هغه خېل وي چي دغه راز نوم لري. کانا هغه راجپوت دی چي کاني نومېږي. (الي) يا (علي) د يونان له ايولوی څخه نمايندګي کوي. سدو د (سيه سادا) لنډکی شکل دی چي د راجپوت د ګاهلوت د قبيلې سيسوديا تمثيلوي.

د اکا څانګي دا دي:

| دلازاک  | بادو    | بيبو   | برهام   | عرب    |
|---------|---------|--------|---------|--------|
| جائيل   | اسماعيل | الكوجر | دوستي   | درازي  |
| خوايداد | كالا    | كابول  | جونا    | جواكي  |
| پیراک   | اوريا   | نېكبى  | مهيالان | צע     |
| شيخملي  | شاهدم   | شامه   | سين     | رسول   |
|         |         |        | اونور   | سيكندر |
|         |         |        |         |        |

له دغو نومونو څخه يو شمېر ئې وړاندي په مخه راغله. جائيل سوداګر پېشه راجپوت دی. جوګي د هندو يوه مذهبي قبيله ده چي اسلام ته اووښتې ده. خوايداد يا خداداد د يونان د (ديودوتوس) ځاى نيولى دى. لال ښايي د سوداګر پېشه راجپوت له (لار) څخه نمايندګي کوي. مهپالان د ختري مهپي يا مهپال تمثيلوي. (اوريا) يا (اُريا) د راجپوت (هرايا) څرګندوي. سېن راجپوت دی. شامه د جاريجا بهټي په څېر د راجپوت د يادو په قبيله اړه لري.

# د کانا څانګي دا دي:

| غلام | چور  | بوبكر   | بارو    | اسو   |
|------|------|---------|---------|-------|
| سامه | موسا | ميتها   | حيدر    | هاميل |
|      |      | اونور - | سيهساده | شامكي |

له دغي جملې څخه آسو د هغه اسي په څېر دی چي دمخه ئې يادونه وسوه. بارو د شمالي هند يوه برهمنۍ قبيله ده. چور يا (چوار) او يا (چائور) د راجپوت له (چاوارا) څخه نمايندګي کوي. هاميل د سيند د راجپوت د هامير ځای نيولی دی. ميتها د برهمن مايتهيلا څرګندوي. سامه او شامکی د پورته ياد سوي جاريجا مربوط سامه او شامه تمثيلوي. سيه ساده د راجپوت د ګاهلوت د قبيلې له سيسوديا څخه نمايندګي کوي.

#### د الي څانګې دا دي:

| بيبو   | بارسيم  | باسو  | بابو   | الي    |
|--------|---------|-------|--------|--------|
| جواكي  | اسماعيل | هيبو  | دابي   | چرانده |
| پنجپاو | اوپي    | مېګي  | متاه   | كالا   |
| سامو   | سيدو    | پيرا  | پاینده | پاندو  |
|        |         | اونور | زنګی   | اومر   |

له دغو نومو څخه باسو د باسي ځای نیولی دی چي هندی سرف (زرعي مریی) یا په زرعي مځکه پوري د تړلو مریانو قبیله ده. چرانده د هندو یوه قبیله ده چي خاص ئې مذهبي چارو ته ځان وقف کړی وي. دابي یوه راجپوتۍ قبیله ده. اوپي، هوپي، هوپان یا ایپي چي د ختري له (اوپل) څخه نمایند کي کوي یو ځل بیا به په مخه راسي. اومر د راجپوت د پرامارا

## د قبيلې (اومراسومرا) تمثيلوي.

د سدو څانګي دوې ټولۍ لري چي يوه ئې (جالو) او بله ئې (دري) نومېږي.

#### د جالو څانګې دا دي:

| بهالر | بداخان | باسي | ادينه   | ابا    |
|-------|--------|------|---------|--------|
| دنیا  | دولت   | قاسم | براهيم  | بوديله |
| نسرت  | متي    | ملي  | خيچي    | هوتي   |
| تاجو  | شاهداد | رانا | پنجپائي | پاندو  |
|       | زكريا  | يحيا | اومر    | تائوس  |

له دغي جملې څخه بودیله د راجپوت بوتیله تمثیلوي. خیچي د چوهان راجپوت یوه قبیله ده. نسرت د چترال یوه قبیله ده چي موږ ته به بیاهم په مخه راسي. پنجپائي یا پنجپاینده له (پنج پاندو) نمایندګي کوي چي د (پاندو د پنځو) وروڼو په نامه د اساپزیو په نکلونو کي شهرت لري. رانا د سولانکي راجپوت رانیکا تمثیلوي. یحیا د جوهیا راجپوت ځای نیولی دی. زکریا د جت مربوط جاکهر دی.

#### د دري څانګي دا دي:

| بالو   | بابو   | الي     | اکا    | آدم    |
|--------|--------|---------|--------|--------|
| بېزاد  | بېرى   | بارا    | بانی   | بام    |
| دلازاک | چاجو   | قارا    | قامرال | بوديله |
| حسن    | "كوار  | محالوده | دوره   | درپېزه |
| خودو   | كالو   | كجو     | جاللو  | جعفر   |
| موسا   | ميرداد | ماما    | مدا    | צע     |
| سليمان | شيخان  | سرګين   | صادق   | اوسي   |
|        | اونور  | اوريا   | عثمان  | توركى  |

له پورتنيونومونو څخه به آدم بيا د اپرېديو په جمله كي راسي. بالو، بام او بارا د (بالا)، (باما – ديو) او (بارو) ځاى نيولى دى چي درې سره برهمني قبيلې دي. بېري يوه ختري قبيله ده. قامرال او قارا تركي نومونه دي. چاجو د رهتور د قبيلې چاجيره تمثيلوي. ګالوده د راجپوت له ګاهلوت څخه نمايندګي كوي. ګوار يا ګواري د سوات له هغه ګبري سره سمون خوري چي ترمخه ئې يادونه وسوه. جعفر د راجپوت د پرامارا د قبيلې د جيپرا ځاى نيولى دى. جاللو د راجپوت له (جال ليا) څخه نمايندګي كوي. مدا د جت يوه قبيله ده او مده د سوداګر پېشه راجپوت يوه قبيله ده او مده د سوداګر پېشه راجپوت له اسوال څخه نمايندګي كوي. اوريا د راجپوت هرايا تمثيلوي. راجپوت له اسوال څخه نمايندګي كوي. اوريا د راجپوت هرايا تمثيلوي. سرګين د ګلګيت د ناوې نوم دى او ښايي د دغه محل د (داردو) له يوې سرګين د ګلګيت د ناوې نوم دى او ښايي د دغه محل د (داردو) له يوې قبيلې څخه نمايندګي كوي.

راجر يا رازر (چي د راجوار سره سمون خوري) د هندي بېديا يوه راجپوتي قبيله ده چي لاندي څانګي لري:

| بهلول   | بنكى   | اکو     | اکی   | احمد   |
|---------|--------|---------|-------|--------|
| دوران   | داؤد   | چوره    | بهالر | بازيد  |
| خيزار   | اساپ   | غلام    | غراني | محدائي |
| معروف   | مانی   | مامو    | مالک  | لنعر   |
| پایندو  | پنجپاو | نېكبختي | موغل  | متا    |
| سيهساده | شاموری | شرغت    | سرګين | سادين  |
|         | اونور  | زنده    | اومر  | سيندى  |

له دغو نومونو څخه بنګی د جت یوه قبیله ده او دا د سیکه له بنګي او د پښتنو د بنګښ سره چي وروسته به ئې بیان راسي یو شی ده. بهلول د پرامارا له (بېهلا) یا دختري له باهېل څخه نمایندګي کوي. چوره د

راجپوت چواره تمثیلوي. داؤد د (دادو) ځای نیولی دی چي تر دې وروسته به ئې یادونه راسي. خیزار د پرامارا خیجار څرګندوي. لنګر د لنګاها ځای نیولی دی چي د راجپوت په سولانکي پوري اړه لري. متا او موغل زیاتره سره یو ځای دي. پنجپاو لکه دمخه چي وویل سو له پنج پاندو څخه نمایندګي کوي. پاینده له پاندو یا د برهمن له پاندي سره سمون خوري.

يوسف يا اساپ پنځه خېله دي چي ايسا، موسا، بای، اکا او اوريا نومېږي. دوی کوهستان يا د يوسفزو او يا اساپ (غرنی ملک) نيولی دی چي عموماً (ياغستان) يا (آزاده مځکه)نومېږي.

ایسا (عیسی) چي د (اسي) د (اسوو پر ځای) اسلامي شکل دی لاندي څانګي لري:

| دادی   | برهان | ایپي    | ايمل   | علي شير |
|--------|-------|---------|--------|---------|
| צוצו   | الياس | هوتي    | حسن    | تحدائي  |
| خاكي   | خادين | کڼا     | كمبوه  | كمال    |
| ماما   | ماكهو | مدی     | لوغمان | كوټوال  |
| پنجپاو | نسرت  | ميراحمد | موسارا | ماشو    |
| تاجو   | شي    | شرغه    | سېن    | سالار   |
| زكريا  | یا    | ولايتي  | وركام  | تائوس   |
|        |       |         |        | اونور.  |

له دغي جملې څخه (ايپي) د هم هغه (اوپي)، (اُپي)، (هوپي) سره يو شی دی چي تر مخ ئې يادونه وسوه. کاکا به د خټکو په قبيله کي بيا په مخه راسي. کمال او کمبوه په دمخه کي ياد سوي دي. (مدي)، (مدا) او (مدو) چي سره يو شي دي او د جت په يوه قبيله پوري اړه لري. ماکهو چي له مکواهانا څخه نمايند کي کوي ښکاري د مکه يا مک او هانا له يو ځای کېدو څخه جوړ سوی يو تر کيبي نوم وي. ماشو د مشواڼي په څېر دی چي دمخه ياد سوی دی. سالار او سېن راجپوت دی. (شی) او (يا) د جت له ټله دی.

## باي (چي يونانيان بويوي بولي) لاندي څانګي لري:

| اسماعيل | دولت  | چغر | بركها | اكو  |
|---------|-------|-----|-------|------|
|         | اونور | نور | مندى  | اساپ |

اکو (چي يوناني اکها، يا د جت مربوط اګا او يا د ناګار د قبيلې اکا ګڼل کېږي) دوې پلريني لري چي د ګوهره او راڼي په نومو دي.

### د ګوهره څانګي دا دي:

| بابو   | الي      | اکا  | ادين  | ابا     |
|--------|----------|------|-------|---------|
| بيبو   | برچی     | برات | بای   | بهلول   |
| جواكي  | درزه     | دولت | دادی  | چمبه    |
| معروف  | مهپالان  | צע   | خواجو | خوايداد |
| ساهېل  | موسا     | ميتا | متورا | مشراک   |
| سليمان | سيبوجاتا | شرغه | شامو  | سېن     |
|        |          |      | اونور | زنکه    |

# د راڼي څانګي دا دي:

| غېبي  | دوره  | بهرام | ازي    | الي    |
|-------|-------|-------|--------|--------|
| لندو  | خوازو | کارہ  | جېلم   | ايدال  |
| مردان | ملي   | مهلا  | ماكها  | مدى    |
| عثمان | اومرا | سلطان | سليمان | سېن    |
|       |       |       | اونور  | اوتمان |

له دغي جملې څخه برات د راجپوت د سندرغاړي قبيلې مربوط بهارت تمثيلوي. برچي د بهاريجا ځای نيولی دی چي سوداګر پېشه

راجپوت دی. چمبه د راجپوت (چانپاتا) تمثیلوي. ساهېل د سوداګر پېشه راجپوت له سوهور څخه نمایندګي کوي. سیبوجانا د راجپوت د سیپات او جونا دوې یو ځای سوي قبیلې تمثیلوي. نوري پاته څانګي زیاتره په دمخه کي یادي سوي دي.

اوريا د راجپوت له هرايا څخه نمايندګي کوي. په دغو برخو کي ئې شمېر اوس بېځي لږ سوی دی او د وړاندي ياد سوي چغر ژيو د (بای) يا (بايزي) په څانګو کي مدغم سوی دی. چغرزی يو لوی ځېل دی چي له لاندي څانګو څخه جوړېږي:

| چور   | باسی  | بركى   | بای     | ارجون |
|-------|-------|--------|---------|-------|
| مکی   | مدا   | لوغمان | جونا    | فيروز |
| شاكلي | اورمړ | نسرت   | ناسر    | مندى  |
|       | اوثور | اوريا  | تائوسان | سمېل  |

له دغي جملې څخه ارجون د يادو راجپوت د يوې پاندو قبيلې نوم دی. د برکي په باب خو مو دمخه بيان کړی دی. باسي مو همدارنګه دمخه ښوولی دی چي هندی موروثي سرف يا په مڅکه پوري د مريي په څېر تړلې قبيله ده. چور ښايي د چوريا ځای نيولی وي چي د مالدارو يوه هندۍ قبيله ده. جونا يوه راجپوتي قبيله ده. مکي د ماکو يا مکواهانا څر ګندويه ده چي دمخه ياده سوې ده. مدا او مندي دواړه جت قبيلې دي. اورمړ د هغو مذهبي بدعتيانو د يوې فرقې دپاره نوم ګرزېدلی دی چي د روښانيانو) په نامه ئې د امپراتور اکبر د واکمنۍ په دوره کي پر دغه سرحد باندي خورا زيات مشکلات پېښ کړي وه. اورمړ د هغي فرقې پښتو نوم دی چي په پارسي ئې (چراغ کشان) بولي او دا نوم ئې په نيمه شيه کي د هغه ساتېريو له آزادانه عملياتو څخه اخيستی دی چي د څراغو شيه کي د هغه ساتېريو له آزادانه عملياتو څخه اخيستی دی چي د څراغو تر مړه کېدو وروسته به ئې سر ته رسوله. شاکلي له شاکول څخه نمايند ګي کوي چي برهمنۍ قبيله ده. سمېل د راجپوت سيماله تمثيلوي

چي عموماً په افغاني څانګو کي د اسماعيل په بڼه ليده کېږي.

له تېرو تفصيلي بيانو څخه چي د مندڼ او يوسف د ترکيب په باب وړاندي سوه داسي څرګندېږي چي هغه يوازني عناصر چي د دمخه ياد سوي هجوم په بهير کي له دوی سره را وارد سوه هغه د هيلمند له غاړو څخه مندڼ (چي پليني ئې مندروآني بولي) او د کمال په نامه ترکۍ قبيلې وې، ځکه د يوسفزو د اوسني ملک غرنۍ تپې او ورسره پوري هواري سمي وختي لا او په ښکاره توګه د ټولي زمانې په اوږدو کي د اساپ او د دوی د ملګرو خېلونو له خوا څخه نيول سوي وي. خو دا نو بيا نوري قبيلې وې چي د مندڼ او يوسف سره يو ځای ئې پر دې ملک باندي هجوم راوړی. مثلاً د (غوريا) يا د (کند) دوهمه پښه د نامه له مخي داسي چي د کندهار او ګندهارا سره يو ډول اړېکې لري. خو پخوا تر دې چي د غورياخېل ترکيب تر څېړني لاندي وئيسو زموږ د پاره به ښايي مناسبه دا وي چي د خښي هغه تر څېړني لاندي وئيسو زموږ د پاره به ښايي مناسبه دا وي چي د خښي هغه پاته ښاخونه راواخلو چي په نسبي شجرو کي د مکه او تر کلاڼي په نامه بلل

(مکه) يا (مک) د مکواهانا ځاى نيولى دى چي د راجپوت د شاهانه توکمونوله جملې څخه يو توکم دى، که څه هم د (راجستان په پېښه ليک کي) د تاد له بيانه سره سم دا توکم نه د راجپوت بلکې د جت له نسبه سره اړه لري. مکواهانا اوس په افغانستان کي د ماکو له خوا تمثيلېږې او دا يوه وړه قبيله ده چي د دراني افغانانو د خېلونو له جملې څخه يو خېل تشکيلوي. مکه يا مک نن ورځ د يوې ځانته ارضي قبيلې په څېر په افغانستان کي نه پېژندل کېږي بلکي د مکه تر عمومي نامه لاندي خوګياڼي او په دوى پوري مربوط چمکني او لايلي وزيري ښاخونه لکه دمخه چي ئې بيان تېر سو ټوله کښېاسي.

تر کلاڼي لکه پخوا چي وويل سوه نه له افغاني او نه له پښتني نسبه څخه دی بلکي د ترکي خېلونو يو مخلوط دی چي اصلاً ئې د باجوړ په ملک او هغه ته څرمه د کونړ په ناوه کي اړولي دي. دوی په افغانانو کي شامل سوي دي ځکه پښتو ژبه ئې خپله کړې ده او د پښتون يا پټهان قوميت ئې د ځان د پاره غوره کړی دی او د پښتونولۍ له دوده سره سم ژوند کوي او د پښتني منافعو سره ئې ځانونه پيوند کړي دي. دوی هغه سکيتي مهاجمان تمثيلوي چي د سترابو له قوله د يونانيانو لاس ئې له باکتريا څخه وکښی. (غوريا) يا (غورياخېل) (يعني د غور خېلونه) څلور پلريني لري چي (دولت يار)، (خليل)، چمکني) او (زېراڼي) نومېږي.

دولت یار یعني (د دولت یاران) (چي دا کلمه احتمال لري د راجپوت د رهتور د قبیلې مربوط د دوهیل او جوره له دوو نومونو څخه جوړه سوې وي) دوه ښاخونه لري چي مهمنداو داؤدنومېږي.

مهمند دوې پلريني لري چي يوه ئې درانۍ او بله ئې خاتوني بلل کېږي.

د دراني څانګي دا دي:

|         |         |        | 2. 46   | -       |
|---------|---------|--------|---------|---------|
| ازمحر   | ايوب    | Lol    | احمد    | ابا     |
| غازل    | دربی    | دادو   | بوچل    | بابي    |
| ابراهيم | حسن     | هريرا  | حليم    | حاجي    |
| خوجر    | צונ     | جائيلي | جانيبېګ | ايسا    |
| مارچه   | مندو    | مندر   | مکھ     | لنعر    |
| ثور     | نېكبى   | نزل    | موسا    | متى     |
| سربېدال | ساک     | سدو    | راول    | پندیالی |
| يعقوب   | ولي بېګ | اومر   | تره کی  | سليمان  |
|         |         |        |         | اونور   |

له دغي جملې څخه درانی ښايي د (درانګي) ځای نيولی وي چي د آرريان له خوا (درنګای) بلل سوی دی او اوسنی دورانيو هم له دغه څخه منشأ اخيستې ده. ايوب د رهتور جوبسيا تمثيلوي. از کر له اګګار څخه نمايند کي کوي چي سوداګر پېشه راجپوت دی. بابي ښائي له بيبو سره يو شي وي چې څو واره وړاندي په مخه راغلي دي او په همدې صورت کې نو د پراماراله بهيبا څخه نمايند کي کوي. دربي د (دهربي) ځای نيولی دی چي د راجپوت سندرغاړي خېل دی. حليم له (هل لا) راجپوت څخه نمايند کي کوي. هريرا د هرايا په څېر راجپوت دی. جائيلي د جايل سره لګېږي چي سوداګر پېشه راجپوت دی او خوجر د خوجار ځای نیولی دی چې د راجپوت د پارمارا د قبيلې سره اړه لري. سربېدال د يوې پرشيائي شاهي کورنۍ نوم دی چي د (د. هيربيلوت) له بيانه سره سم د سلطان الجايتو تر مړيني وروسته چې د چنګېزځان له کورنۍ څخه و په ۱۳۳۷ م کال کې د کوم عبدالرزاق باشتینی له خوا هغه مهال په سبزوار کی تاسیس سوه چی په پرشيا کي د مغلي تاتار امپراتورۍ مخ پر ځوړېدو وه. دغه سړی د هر راز سربدالکه ماجراجویانو د یوه غټ بانډ په مشري د بغاوت جنډه پورته کړه او د خراسان څو ښارونه ئې ونيول. په سېزوار کي ئې پاچهي راوايسته او صرف د پنځه دېرش کلونو په موده کي د ده له کورنۍ څخه دوولس شاهزاد کان يو په بل پسې پر تخت کښېناسته. د سربېدال ملي لقب (ډګر) و. وروستی سربېدال شاهزاده چي امير خواجه ابي مؤيد نومېدی ځان ئې له تیمورلنګ سره هغه وخت ونښلاوه چي په ۱۳۸۰م کال کي خراسان ته ننوتي او هغه فاتح له ده سره ډېره ښه وضعه وکړه. تره کي چي (د تره مربوط) معنا ور کوي د (تورکي) يا (توئارکي) د جمع شکل دی د راجپوت په ياد پوري اړه لري. نوري پاته څانګي پخوا يادي سوي دي.

د خاتوني څانګي دا دي:

| וט(ו†         | الي   | *151    | 1-04 | عباس* |
|---------------|-------|---------|------|-------|
| بارويل†       | بارک* | بختيار† | بای  | پاسي  |
| <b>کند</b> او | دولت† | قاسم†   | بوتا | بيان* |

| ايسا  | حيدر†  | حاجي   | هدو   | غوري*   |
|-------|--------|--------|-------|---------|
| خواجو | كټەسر  | كوكو   | جنګا  | اسماعيل |
| ميتا  | مينا†  | مهيار  | کوتک† | کودین†  |
| سنجر† | رازر   | رامي   | پاش†  | موسا    |
| تنا   | سليمان | سيهپاه | شاني  | ساره    |
| يوسف  | يحيا   | عثمان  | اوريا | اومر    |
|       |        |        | اوئور | زكريا   |

د پور ته نومونو له جملې څخه د (خاتوني) کلي نوم د (ملکي د قبيلې) په معنا دی او په ښکاره توګه هغي مريمي (ماري) ته راجع کېږي چي د خواجه مبارک لور وه. خواجه مبارک د هغه بارک حاجب زوی او د تخت خلف و چي د (کاراخيتای) په نامه پاچهي کورنۍ ئې تأسيس کړه. دې کورنۍ د (د. هیربیلوت) له قوله د اباسین د ناوي د کرمان او سوران په ولاياتو کي پوره دواتيا کاله د هغو يو په بل پسې نهو شاهزادګانو په وسيله حکومت کاوه چې په خراسان کي د جنګيز خان په کورنۍ پوري مربوط د تاتاري مغلو واكمنانو ته تابع وه. ځكه نو هغه پور تنۍ څانګي چي د ستوري (\*) په نښه ټاکلي سوي دي ټوله په يو ځايي توګه (مريمزي) يعني (د ماري خېل) بلل کېږي. خو هغه نوري څانګي بيا چې د صليب (†) په نښه ټاکلي دي ټوله په يو ځايي ډول (مستوره زي) يعني (مستوره خېل) يادېږي، د هغه څه په ارتباط چي دمخه د برکي قبيلې په باب ويل سوي دي او هم د هغې خبري په ارتباط چي په افغانستان کي د بارکزو واکمنه قبيله هم له دوی څخه راپيدا سوې ده، زه دلته د (د. هيربيلوت) هغه څر ګندوني رایادولای سم چي د (نګارستان) په حواله ئې د وړاندي ذکر سوي بارک حاجب په باره کي ويلي دي. دی په دغه باب وايي چي بارک حاجب د (کاراخیتای) (د کرمان د پاچهي کورنۍ) لومړی سلطان چي د

همدې ملک له بومي اهاليو څخه و (د کاشغار او زونګغر يعني د آراخيتای د ملک) د (موګول) پاچا له خوا څخه د سفير په څېر د سلطان محمد خوارزم شاه دربار ته ولېږل سو او هغه چي د ده عالي استعداد وليدي نو ئې د خپل خدمت دپاره راوګرزاوه او د حاجب يا د دربار د وزير مقام ته ئې وټاکی. له دې ټاکني سره خوارزمشاهي وزير چي کست (عناد) ئې ورسره واخیستی نو ئې بار ک حاجب دونه وځور اوه څو چي دربار ئې پرېښووی او د سلطان محمد زوى جلال الدين ته ورغى چي د غزني ولايت ئې په لاس كي و او په هند کي ئې واکمني چلوله. بارک حاجب هغه ته درسېدو په لاره کي مجبوره و د کرمان له ولايت څخه (چي د کورمي پر سيند باندي پروت دى) تېر سي چي هلته شجاع الدين روزيني (ښايي د اسلام تر غوره کولو پخوا ئې د راجپوت د چوهان د قبيلې د [روسيا] په خېل پوري اړه درلوده) د خوار زمشاه د حکومت والي و. خو دغه والي چي غوښته د حاجب د حرم هغه ښکلي ښځي د ځان کړي چي دده د ټولي کورنۍ او متعلقينو په ګډون په دې سفر کي ورسره ملګري وې نو ځکه د حاجب په مخ کي ئې سړ ک ورته وتاړه. د بارک نفري چي په شمېر کي لږ وه نو ئې داسي چل وسنجاوه چي په خپلو ټولو ښځو ئې د نر جامې واغوستې او په پوره جر ثت باندي د والي مقابلي ته وړاندي راغله. خو والي چي د حاجب سره د دونه ډېرو نارينه وو فكر نه و كړى نو ئې زړه ولوېدى او په هغه نښته كي چي پېښه سوه نو نه يوازي دا چي ماته ئې وخوړه بلكي همدارنګه اسير ونيول سو او له خپله حکومته څخه ئې لاس وختی. (والي د حاجب د نفريو د ليدلو په وخت کي البته داسي تصور وکړ چي ښايي د لوګر په پوري علاقه کي چي د حاجب لار ئې له منځه څخه تېره سوې وه د خپلو قوميانو له خوا به مرسته ورسره سوې وي) په دې ډول نو د دغه نوي شاهزاده د قدرت بنا کښېښوول سوه. ځکه بارک حاجب چي له دې لاري د کرمان په حکومت کي ځان ټينګ کړ نو ورو ورو د ملک پوره کالخوايه سو او ځان ئي خپلواک اعلام کړ. سلطان محمد نو نور ده ته د خپل مامور په ستر که نه كتله حُكه حاجب خپله مور چي لا خوانه وه هغه ته ور واده كړه. يوه ورځ سلطان د خوش طبعۍ يا د ټوکو په څېر حاجب ته وويل: "د عزت دغي لوړي درجې ته چي اوس ځان پکښي وينې چا را رسولي يې؟" بارک ئې د پوښتني په جواب کي په وياړ سره داسي وويل: "هغه چا چي سامانيان له خپله مملکته څخه ایسته کړه څو د ځپلو مریانو له جملې څخه ئې یوه مريي يعني سبكت كين ته وسپارى چي د غزنويانو د شاهي كورنۍ لومړنى شاهزاده و، او هغه چا چي همدا شان ئي د سلجو کيانو لاس د هغو له خپلي امپراتورۍ څخه و کښي څو چي پر خپلو مريانو باندي ئې ووېشي، دا نو هغه خوارزميان دي چي ستاسي اجداد ګڼل کېږي". بارک په خپل امارت کي يو په بل پسې اته نفره وار ثان درلوده چي د دوی له جملې څخه لومړی د ده زوى مبارک خواجه و، ځکه بارک د هجرت په ٦٣٢ کال کي د (١٢٣٤ م کال د اکتوبر له شپږمي څخه) د يوولس کلنې دورې تر واکمنۍ وروسته د حکومت چاري هغه ته وسپارلې. د خوارزم شاهي کورنۍ د مغلو له خوا څخه پای ته ورسېده خو بارک خان د جنګېز د زوی ا وخلف (اوکتای) نومي له دونه زياتي پېرزوئي څخه برخور داره سو چي دی ئې نه يوازي پر خپل امارت باندي پرېښووي بلکي د هغي د واکمني. حوزه ئې همدارنګه نوره ډېره ورپراخه کړه. د ده زوى مبارک خواجه (چي د خواندامير له خوا د رکن الدین خواجه حق په نامه یاد سوی دی) څلور خوندي درلودې چي (سونیج)، (یاقوت)، (خان)، او (مریم) نومېدې. له دوی څخه هري يوې د (تورکان) لقب درلودی او ټوله ئې د مغلو په غټو کورنيو واده وې. کومه شاهي کورنۍ چې د بار ک حاجب له خوا څخه تأسيس سوه هغه کورنۍ ده چي د کرمان د (کاراخيتای) د شاهي کورنۍ په څېر پېژندله کېږي. له دغي كورنۍ څخه نهو شاهراده كانو يو په بل پسې دواتيا كاله له ۱۲۲۴ م څخه تر ١٣٠٦م کاله پوري پاچهي وکړه. دغه شاهزاد ګان دا کسان وه:

بارک حاجب یوولس کاله، مبارک خواجه چي د هغه زوی و شپږ کاله، سلطان قطب الدین چي د بارک وراره و اته کاله، حجاج د قطب الدین زوی (چي د کم عمر و نو خواښي ئې د ده پر ځای حکومت کاوه) دوولس کاله، سیورغاتمیش چي د قطب الدین زوی و نهه کاله، پادشاه خاتون چي د قطب الدین لور وه، په هغې پسې شاه جهان چي د سیورغاتمیش زوی او تر هغه وروسته محمدشاه چي د حجاج زوی و.

له هغو خاتوني څانګو څخه چي پورته ئې نومونه ياد سوه عباس، اتارا، باسي، بارويد، بيان، قاسم، کوکو، کټه سر، سنجر او سيهپاه ټوله لږ تر لږه د نامه له مخي ترک دي. بختيار له بختاري يا (باکتري) څخه نمايندګي کوي. نور پاته ئې راجپوت او هندي دي چي ټوله ئې تقريباً دمخه يادسوي دي.

داؤد لاندي څانګي لري:

| بهاګل | بيبي | بازيد | بابو  | الي  |
|-------|------|-------|-------|------|
| تاجو  | نېكو | مندر  | مامور | حسين |
|       |      | اونور | يوسف  | يونس |

له پاس نومونو څخه داؤد له (دادو)يا (دادي) څخه نمايندګي کوي او بيا به په دې باره کي نور هم هغه وخت ورغېږو چي کله د هيرودوت له خوا د لرغوني (داديکای) په باب زموږ بيان راورسېږي. د بابو، نېکو او حسېن څانګي په يو ځايي توګه (مندکي) يادېږي چي معنا ئې (د مندا مربوط) کېږي. نوري پاته څانګي دمخه ښوول سوي دي.

د خليل څانګي دا دي:

اکو اکا بارو متي ماشي نور ساک سالار تورک او نور چي نومونه ئې د

اسلامي تسميې په اساس دي.

پرته له (اکو) څخه چي ښايي د اکها ځای ئې نيولی وي او د يونان له

اکهايوی يا اکهايانان څخه نمايندګي کوي نور نو ټوله په دمخه کي ښوول سوي دي.

چمکنی احتمال لري د (چوهان) یا (چاهومان) او (کنا) له دوو راجپوتي قبيلو څخه جوړ يو ترکيب وي چي يو د بل سره يو ځای سوي دي. دوی درې ښاخونه لري چي د (ارني)، (اراني) يا (ارنيا)، (خاني) او (كوجه) په نومو دي. له دغو درو نومونو څخه (اراني) يو كچواهه خېل دى او بيا به د كافرستان د قبيلو په جمله كي وښوول سي. خاني له كايم خاني څخه نمايند کي کوي چي د (تاد) د قبيلو د ليست له مخي د راجپوتي قبيلو له جملې څخه يوه قبيله ده. کهوجه د کهو ځای نيولی دی چي يو بل کچواهه خېل دی او د ارني يا ارنيا سره به يو ځل بيا وليدل سي. کچواهه يا کشواهه یوه مشهوره هندۍ قبیله ده چې د نسب له بابته نه (د لمر په توكم) راجپوت او نه (د سپوږمي په توكم) جت پوري اړه لري، بلكي يو بېل ولس دی چې په راجپوت ور کډ سوی دی. داسې ښکاري چې دوی په جنوب کي خپل نوم د (کش) يا (کج) ملک ته ورکړی دی چي داوسنۍ زماني بلوچستان دی او په شمال کي ئې هندوکش او کشکار د نامه نخښه ګڼله کېږي. چمکني په دغه خپل نامه اصلاً د سفیدکوه پر سیمه له خوګیاڼو او لایلی وزیریو سره پراته دي خو د دغو برخو په شاوخوا کې دوی خورا ډېر سره پاشلي اوسي. دوی د خپل نامه يو کلی هم لري چي د پېښور د ښار ختيځ پلو ته يو څو ميله ليري واقع دی. ويل کېږي چي په دغو برخو کی چمکنی پخوا ډېر زيات اوسېده. اوس دوی يو نامعلومه غوندی ولس گرزېدلی دی.

### ارني يا اراني دالاندي څانګي لري:

| حسين  | درېپلاره | دریا | قمر   | برهام |
|-------|----------|------|-------|-------|
| اونور | تاثوكي   | ناسر | لشكري | كهوكي |

د خاني څانګي دا دي:

| مدي  | جمال  | گورگه | بلاجاوا | مبارک |
|------|-------|-------|---------|-------|
| تولا | سلطان | شېرو  | مصطفى   | ماموت |

#### د کهوجه څانګي دا دي:

| جلال  | فتاح | ګلشېر | حكيم  | دري  |
|-------|------|-------|-------|------|
| اونور | ولي  | شومي  | ميرزا | لنعر |

له پورتنيونومو څخه برهام يا براهيم ښايي د برهمن ځاى نيولى وي. قمر ياكمر د جيتوا يا جتوى په څېر راجپوت دى. كهوكي له خوګياڼي څخه نمايندګي كوي چي پوره بيان ئې دمخه راغلى دى. تائوكي، تواكي، يا توئيګي به وروسته بياد سيستان په قبيلو كي وليدل سي.

زیراڼي د جیران ځای نیولی دی چي سوداګر پېشه راجپوت دی. دغه څانګه اوس په افغانستان کي د یوې ځانته ارضي قبیلې په څېر نه پېژندله کېږي. خو پاشلې کورنۍ ئې د زیراني یا جیراني په نامه د خیبر لوېدیځ پلو ته د ننګرهار یا جلال آباد پر سیمه د تاجکو تر منځ مونده کېږي.

مهمند – يعني (لوى مند) چي تركيب ئې موږ وړاندي وليدى يوه ستره قبيله يا غټ ولس دى چي وګړي ئې په ډېره زياته اندازه د بمبئي شمال ته په ساحلي علاقو كي مونده كېږي. په افغانستان كي دوى اوس اساساً د پېښور پر علاقه او هم په هغه آزاده غرنۍ سيمه كي پراته دي چي د كابل او سوات د سيندونو تر منځ موقعيت لري. څو د دې قبيلې يو څه بقايا د كندهار شاوخوا په منډ – حصار او ورڅرمه كليو كي د دوى د لرغونو مر كزونو پر محل باندي تر اوسه لا هم مونده كېږي. هلته دوى هغه څوک تمثيلوي چي (پليني) د (مندروآني) په نامه ياد كړي دي او خپل نوم ئې د هيلمند سيند ته وركړى دى. په اروپا كي د هغه اوسني (ويند) له خوا تمثيلېږي چي د اتريش په قيموميت پوري اړه لري. د پېښور پر پوله د غرنيو مهمندو يو لوى ښاخ پنديالى نومېږي چي دا نوم ئې د اوسېدني د

محل له نامه څخه اخيستى دى. خو تر ټولو غټ ښاخ ئې د (باى) يا بايزي په نامه دى چي شمېر ئې شپاړس زره كورنۍ ګڼل سوى دى. د دوى لوى ښار ګوټي ګوشته ده او ويل كېږي چي دوى يو منظم او هوښيار ولس دى چي د هندي خپلوۍ زيا تره مشخصات ورباندي ښكاره دي. موږوليده چي (باى) د مندڼ او يوسف د ګڼو خېلونو په څانګو كي په مخه راځي او اوس ئې د كوهاټ په هغه ملک كي هم وينو چي پخوا د يونانيانو په لاس كي و او د هند او باكتريا تر منځ ئې د يوه غوړېدونكي ټاټوبي او مهم ستراتيژيكي ځاى په تو ګه استفاده ځني كوله.

داؤد يا داؤدزی په څرګنده توګه د هم هغه ولس يوه څانګه ده چي په بهاولپور کي د (دائودپوترا) په نامه دئ. داؤدزی او دائودپوترا چي معنا ئې د ديويد زامن کېږي (په ترتيپ سره د پښتو او هندي) اسلامي تبديل سوي شکلونه دي او د هغه (دادي) يا (داديکا) د لرغوني هندي نامه ځای ئې نيولی دی چي همدا اوس به ورباندي ورغېږو. داودزيو ته څرمه د هشتنګر په علاقه کي د مهمندو يوه بله پښه اوسي چي محمدزي يادېږي. تر دوی ها خوا ته په غرنيو تپو کي بيا اوتمان خېل يا اوتمان قبيله ژوند کوي. دوی د اوتمان له هغو خېلونو څخه چي دمخه ښوول سوي دي بېخي بېل دي. دوی د اوتمان له هغو خېلونو څخه چي دمخه ښوول سوي دي بېخي غرو پوري د سوات د سيند پر دواړ و غاړ و پر تې دي او محل ئې د مهمندو د تپې او راڼيزو تر منځ موقعيت لري. ويل کېږي چي دې ځای ته د غور له ملکه څخه راوستل سوي او د يوولسمي پېړۍ د سر په کلونو کي د غزني د ملطان محمود له خوا د يوې نظامي کالونۍ په څېر په دغه محل کي دلته ملکان محمود له خوا د يوې نظامي کالونۍ په څېر په دغه محل کي دلته ځای پر ځای سوي دي. دوی د هيرودوت (اوتوی) تمثيلوي چي وړاندي

اوتمان - خبل لاندي څانګي لري:

| باللو | بډو | اصيل | الى | 151 |
|-------|-----|------|-----|-----|
|       |     |      | **  |     |

| كوروش | ، کمر  | ایسا   | غازي | بورا |
|-------|--------|--------|------|------|
| سرنی  | سركاني | مندل   | موغل | مدا  |
| اومر  | توري   | تيراهي | شينو | شامو |
|       |        |        |      | زا   |

له پاس نومونو څخه اصيل د (سوچه ذات) معنا ور کوي او ښايي له دې څخه مقصد واقعي (اوت)، (اوتي) يا (اوتمان) وي. بډو د يادو د قبيلې (بډا) دی. باللو د ختري مربوط (بهاللي) دی او بورا د سوداګر پېشه راجپوت (بوره) دی. غازي د عربي ژبي يو وياړلي لقب دی چي د اسلام د لاري جنګياليو ته ور کول کېږي. کمر لکه دمخه چي وويل سوه د جيتوا يا جتوی راجپوت یو بل نوم دی. کوروش، کوریش، گوریش، گورایش یا گوراچ د هغه شاهي راجپوت دپاره بېلابېل لهجوي تلفظونه دي چي كيروچ، كوروچ يا كوريچ نومېږي. دغه قبيله چي (اسلام ته) واوښته نو د دې دپاره چي خپله قومي منشأ پټه کړي نو دا نوم ئې په قريش باندي واړاوه او داسي ئې څرګنده کړه چي ګويانسب ئې له همدغي عربي قبيلې سره اړه لري چي هغه په خپله هم ښايي په لومړي سر کي له لرغوني پرشيائي كوروش يعني د قيروس له قبيلې څخه راپيدا سوې وي څكه قرېش يا قورايش چي محمد (ص) اړه ورپوري لري، منل سوې ده چي د لومړۍ خټي په حساب يوه سوچه عربي قبيله نه ګڼله کېږي. د کوروش په باب ويل كېږي چي د كافرستان د اوسنيو كافرو دپاره خاص قومي لقب دى. مدا د جت يوه قبيله ده. مندل له مندن يا مندن څخه نمايندګي کوي. شاموله (ساما) سره يوشى دى، چي د (يادو) د قبيلې د جاريجا دغټ ښاخ دپاره قومي نوم دی. د دوې لرغونی مرکز په سویستان کي و چي د اوسنۍ زمانې (سیبۍ) ده او د آرریان د لیکني له مخي د دغه کام لقب لرونکی شاهزاده په نوموړي محل کي له سکندره سره وجنګېدی. شينو له شينواري څخه نمايندګي کوي چي ژر به بيا مخي ته راسي او همدارنګه به د تيراهي او توري په باره کي يادوني وسي.

د مندڼو د اوتمان پښه چي وړاندي خبري پر وسوې او عموماً د (اوتمان -نامه) په نوم بلل کېږي د اباسين پر لوېديځه غاړه ئې د مهابان د غره جنوبي لمني د ګدون يا جدون له قبيلې سره په ګډه نيولي دي. دغه ګدون د (يادو) له هغي ستري قبيلې څخه نمايندګي کوي چي (د راجستان په پېښه ليک کي) د تاد له قوله "د (ايند) د ګردو قبيلو له جملې څخه خورا زياته نوميالۍ قبيله وه". د دوی نوم د (بودا) د اولادې دپاره چي د سپوږمۍ د توکم لومړی بابا ګڼل کېږي، په قومي نامه باندي اووښتی دی. د دوی پخوانی مرکز په دغو سیمو کي د (جادو کا دالګ) یا د جیلم د مالګي په لړۍ کي د (يادو د تپو) پر محل باندي موقعيت درلودی. له دې ځایه څخه دوی یوه ستره کالوني زابلستان ته ورولېږدوله او هلته ئې د "كجني (اوسني غزني) د ښار بنا كښېښووله او "په هغو ملكونو كي ئې تر سمرقنده پوري وګړي مېشته کړل". د زابل په ملک کي ئې د (بهتي) نوم واخيستي (چي ښايي افغاني بيټني له همدغه نامه څخه راوتلي وي) د يادو يو بل ښاخ چي د (جاريجا) په نامه ئې په سيوستان (اوسني سيبۍ) کي واړول همدارنګه ئې خپل نوم واړاوه او د خپل مشهور نيکه (هري) يا (كريشنا)لقب ئې چي د بڼې د توروالي په سبب (سامه) يا (شامه) نوېمدی د ځان دپاره خپل قومي نوم وګرزاوه. دا نوم ئې د مسلمانېدو له نېټې راهيسته په (جام) باندي تبديل سو چي د بلوچستان په (لاس بېله) کي د (جاريجا) د وړو شاهزاده ګانولقب ګڼل کېږي.

د مهابان اوسېدونکي ګادون د پکلې د هغه ګادون يا جادون يوه څانګه ده چي د هزاره (د سانسکريت د ابهيساره) په علاقه کي د اباسين پر هغه بله خوا پراته دي او هلته د (دوره) د سيند (چي د راجات رينګيني دوروابهيساره له همدې ځايه منشأ اخيستې ده) په اوږدو کي ليري د (اوراش) تر هغي بيديا پوري مېشته سوي دي چي البته د راجپوت د يوراش، ووراش، بوريش يا بيوريشا يو پخواني مركز و. د مهابان كادون دوه ښاخونه لري چي د سالار او منصور په نومو دي:

## د سالار څانګي دا دي:

| -     |        |        |       |      |
|-------|--------|--------|-------|------|
| قلندر | اتو    | عليشير | الي   | ادين |
| خواجو | ايسا   | محوار  | دولت  | قاسم |
| اود   | سليمان | ساها   | سالار | متى  |
|       |        |        |       | اومر |

#### د منصور څانګي دا دي:

| دونو | دود     | دولت   | قمر   | بارا |
|------|---------|--------|-------|------|
| خيدر | اسماعيل | ایسا   | ايددو | غوري |
| تورا | شبب     | پریانه | موسا  | كورم |
|      |         | اونور  | زكريا | اومر |

له دغو نومونو څخه عليشير د اباسين پر پوله د ډيرو افغاني قبيلو د څانګو تر منځ زياتره په مخه راځي او داسي ښکاري په دغه نامه د هغه مشهور شاهزاده سره اړه ولري چي د پنځلسمي پېړۍ د پای دکلونو په وخت کي ئې پر خراسان باندي حکومت کاوه. امير عليشير چي ناظم الدوله و (د د. هيربيلوت) له قوله په هرات کي ئې يوه ستره کتابخانه راغونډه کړې وه او د هغه تاريخ پوه په واک کي ئې ورکړې وه چي خوندامير نومېدی. (ګوار) د (ګوارای) ځای نيولی دی چي د سوات (ګبر) دی او دمخه ئې بيان تېر سو. (اود)، (اوت) يا (اوتا) ښايي له اوتمان څخه نمايندګي کوي. اومر د پرامارا د قبيلې اومارا دی چي پر دغه پوله باندي دېر ځله په مخه راځي. بارا يوه برهمنۍ قبيله ده. قمر ښايي د کمار سره يو شي وي. دود له (دوره) څخه نمايندګي کوي چي د راجپوت له شاهانه شي وي. دود له (دوره) څخه نمايندګي کوي چي د راجپوت له شاهانه قبيلو څخه يوه قبيله ده. قبر ښايي د کمار سره يو قبيلو څخه يوه قبيلو د. شېب ياشايب د (شيواچاري) ځای نيولی دی چي

د هندوانو هغه خېل دی چي خاص ئې مذهبي چارو ته ځانونه وقف کړي وي. توراهغه (تووارا)، (توري) او (توآر) تمثيلوي چي د يادو يا د ګدون د تو کم يوه مشهوره قبيله ده.

د يوسفزو پر هغو منظمو قبيلو سربېره چي وړاندي بيان سوې، يو خورا زيات شمېر ارجل اهالي هم د دوی په منځ کي سته چي د مريانو او تابعانو په طبقاتو پوري اړه لري. دوی تقریباً ټوله له هندي ذاته څخه دي او په يو ځايي توګه غونډ د (هندکي) په نامه يادېږي. دوی ګر ده مسلمانان دي چي د بېلابېلو کسبو خاوندان، خواري کښان، سازند ګان، چوکيداران، جارو کښان او داسي نور او نور طبقات کښېباسي. دوی زياتره له مځکي سره تړلي دي او په مځکه کي که څه هم مالکيت نه لري خو په خپل بومي ملک پوري په داسي ټولو حالاتو کي نښتي دي چي د هغه د مالکانو، فاتحانو او واكمنانو په برخه كي ئې هر ډول بدلونونه منځته راځي. هندكي له هغه هندو کاست څخه نمایندګي کوي چي (سودرا) نومېږي او دوی هر چيري د اباسين د ټولي پولي په اوږدو کي د افغاني او پښتني قبيله والو تر منځ د تابعانو، بندګانو او کورني چوپړيانو په څېر مونده کېږي. همداشان د بېلابېلو ډلو په ترکیب یوه ګڼ شمېره مذهبي غوندي طبقه هلته سته چي زياتره ئې موروثي حيثيت لري او په مځکه کي د ونډي، يا غذائي موادو، عشر او داسي نورو خوش رضائي مرستو په ور كولو سره د قبيله والو له خوا څخه ساتل کېږي. دا نو لکه سیدان، پیران، ملایان، میاګان او داسي نور ګڼل کېږي. همدغه راز ځیني کشمیري او ګوجر له نورو مسلمانو آوار ګانو سره يو ځای د خټکو د قبيلې د ځينو غټو کالونيانو په ګډون چي په روان بيان كي به ئې يادونه وسي په دې ګوټ كي مونده كېږي. بالاخره يو ټاكلى شمېر هندو سوداګران او دو کانداران چي له خپله دینه نه دي اووښتي په بېلابېلو برخو کې په خورا متفاوت تناسب هلته سته چې د ملک ټولي بانکي او تجارتي چاري سامبالوي او د عامه نظر په مقابل کي تر ځينو

محدوديتونو لاندي دبت نمانځني خپل دين ساتي. چوپړ وهونکي طبقات او هغه چي په مځکه کي ونډه نه لري د (فقير) او (همسايه) په نومو بلل کېږي خو هغه چي غلامان دي د (مريي) په نامه يادېږي. دا بيان د هغو قبيلو په باره کي زموږ کتنه بشپړېدو ته رسوي چي د لرغوني ګنداريوی پر هغه ملک باندي اوسي چي د هيرودوت له خوا په دغه نامه ياد سوي دي.

جنوبي پلو ته ئې د لرغوني اپاريتای ملک پوري نښتی دی چي اوسني افرېدي ګڼل کېږي. د دې پلټني په منظور دغه ملک ښايي داسي په نظر کي ونيسو چي په تر کيب کي ئې د سفيد کوه ټولي ختيځي پوزي (شاګۍ) او جنوبي لمني او هم د سليمان د لړۍ د ختيځو لمنو هغه برخه راشاملېږي چي اوبه ئې لاندي د كورمي سيند ته وروزي. ختيځ پلو ته د اباسين د بهير هغي برخي احاطه کړي دي چي له ده سره د کابل او کورمي د سيندونو د يو ځای کېدو تر منځ موقعیت لري. دا ملک د ګنداریوی له ملک څخه د خيبر د لړۍ ختيځي خوا ته د کابل د سيند په وسيله بېل سوی دی. هغه منطقه چي په دغه ترتيب وښودل سوه د کورمي د سيند ناوه د هغه له مرستيالو نالو سره او هم د برتانوي حوزې بنو، کوهاټ او د پېښور علاقي ټوله کښېباسي. په دغه لويه ورشو کي د هيرودوت اپاريتای چي د يوې قبيلې په توګه مي د خيبر د تپو د افريديو سره يو شي بللي دي ښايي موږ ئې هغه کام وګڼو چي داريوش ته ئې د باج د ورکړي مسئوليت پر غاړه درلودی او د ستراپۍ په دغه برخه کي ئې هغه زمانه غالبه قبیله تشکیلوله. د نورو قومونو له جملې څخه چي له دوی سره ئې په ګډه د ملک دا برخه نيولې وه آرريان موږ ته د دوو قومو نومونه اخيستي دي. يو د (تيرايوی) او بل د (اراسکوی) په نامه چي سکندر ئې په مقابل کي نظامي عمليات په لاره واچوله. له دوی څخه (تيرايوي) ښايي زموږ د زمانې (تيراهي) وي او دا توجيه تر دې غوره ده چي د کورمي د ناوې هغه (توري) وګڼل سي چي احتمال لري دې ملک ته تر هغه وروسته راغلي وي چي د تېر بيان سره سم د اباسين ولايتونه د سيليوكوس نيكاتور له خوا څخه د هند سندراكوتوس ته وروسپارل سوه. اراسكوى په يقيني توګه د اوسنيو (اورګزيو) له خوا څخه تمثيلېږي. شک نسته چي دغه قبيلې په لرغونې زمانه كي د هغي ساحې په پرتله چي نن ئې نيولې ده پر يوه ډېره ورشو باندي غوړېدلي پرتې وې. د دوى موقعيتونه همدارنګه په وروستنيو زمانو كي د نورو قبيلو له راداخلېدو سره خورا زيات تبديل سوي دي. د هغو قبيلو له جملې څخه چي په وړاندي ښوول سوي ورشو كي نن مونده كېږي دېر مهم او په شمېر زيات ئې افرېدي، اوركزي، خټک، بنګښ، توري، ځاځي، منګل، شينواري او تيراهي دي. د دوى تر منځ هغو ته ورته تابعان يا چوپ وهونكي وګړي لكه په تېربيان كي چي د يوسفزو تر منځ دهندكي يا چوپ وهونكي وګړي لكه په تېربيان كي چي د يوسفزو تر منځ دهندكي راسئ د هغو قبيلو جوړښت تر څېړني لاندي ونيسو چي پورته ئې نومونه ياد راسئ د هغو قبيلو جوړښت تر څېړني لاندي ونيسو چي پورته ئې نومونه ياد

افرېدي يا اپاريدای چي هيرودوت اپاريتای بللي دي په لرغونې زمانه کي ئې زموږله احتماله سره سم هغه ټوله ملک نيولی و چي د کابل د سيند جنوب ته د خيبر له لړۍ څخه نيولې د اباسين په شمول بيا ليري جنوبي خوا ته د کالاباغ او د بهادر – خېلو د مالګي تر کانونو پوري رسېدلی و. خو نن ورځ د پېښور د ښار په شاوخوا غونډيو پوري محدود پراته دي. ځکه د چارهاټ (چيرات) د لړۍ په نيمه لوېديځه خوا، د کوهاټ په علاقه، د خيبر په درو، او د سفيد کوه د راجګال د څوکي د (ملاغر) د شاګۍ شمال ته په تيو کي اوسي چي شمېر ئې تقريباً دېرش زره کورنۍ کڼل سوی دی. په افغاني نسبي شجرو کي افرېدي د غرغښتي افغان د کرای، کرارای، کراراني يا کرلاڼي د څانګي د (ککي) په ټولۍ کي له خټکو، ځدراڼو، اوتمان، خوګياڼيو، شيتاکو، سليمان او نورو سره يو ځای خټکو، ځدراڼو، اوتمان، خوګياڼيو، شيتاکو، سليمان او نورو سره يو ځای تصنيف کېږي. کرلاڼي کټ مټ د ترکلاڼي په څېر دي او دوی د (کودي)

او (ککي) له دوو ټوليو څخه جوړ سوي دي. د ککي ټولۍ (چي ښايي د کو کي په شان يوه ناګائي قبيله ده او په روان بيان کي به راسي) له هغو قبيلو څخه جوړه ده چي پورته ئې نومونه ياد سوه. د کودي ټولۍ بيا له دلاهزاک، اورکزیو، موسا، منگل، توري، هاني، وردک او نورو څخه جوړه سوې ده. د وطني بيانو له مخي ويل کېږي چي افرېدي د ملک له هواري برخي څخه د دلاهزاکو د قبيلې له خوا وايستل سوه چي پخوا زمانه يوه ډېره غټه او پياوړې قبيله وه. دلاهزاک هغه لومړۍ قبيله وه چي له کابل څخه د خيبر د درې له لاري د پېښور علاقې ته ننوته چي هغه زمانه دغه علاقه د خپل پای تخت د نامه په اقتفاء باګرام نومېدی (د دغه پایتخت ساحه اوس د پېښور د برتانوي چوڼۍ په احاطه کي راغلې ده). دوی همدغه محل تر اباسين پوري له ټوله ملکه سره يو ځاى د لاهور له (راجا) څخه ونيوی او تر اباسين چي ورتېر سوه نو خپل فتوحات ئې ډېر ليري د هغه ختيځي خوا ته وغزول. کله چي سلطان محمود غزنوي د سومنات په مقابل کي خپل سوقيات کول نو دوی د خپلو قبيله والو يوه ډېره غښتلې قطعه د هغه له اردو سره محاذ ته ولېږله. د دلازاکو د هجوم په زمانه کي د ختيځ افغانستان دغه برخه چي د پېښور ناوه او د اباسين دواړي غاړي ئې كښې ايستلې د (سور كافر) يا (سرخ كافر) يعني (The Red Infidels) له خوا اشغال سوې وه چي ګومان کېږي دوی به د هغو يونانيانو اولاده وه چي پخوا زمانه ئې له کابل څخه د جېلم يا جهېلم تر سنده پوري ټول ملک نيولي و خو له دې احتماله سره چي د دوی په ټل کي (سوريا) يا (سوراجبانسي) راجپوت همدارنګه شامل وه، دوی د (دلازاکو) په واسطه چي وايي د محمود غزنوي يا د هغه د پلار مشهور سبکتګين د خوا يوه ترکۍ قبيله وه (خو په قوي احتمال د هغه جاتاسکيتيانو يو خېل و چي د يونانيانو لاس ئې له واکمنۍ څخه وکښي) ورو ورو د ملک له سمي څخه شاوخوا غرو ته په کوچېدو مجبوره سوه او زياتره د سوات او بونير غرنيو ټاټوبو او د خيبر غونډيو ته وختل. دلازاکو خپل برم او شهرت د ميرزا الغ بېک تر زمانې پوري چي هغه له ۱۵۲۰ م څخه تر ۱۵۴۵م کال پوري د کابل حاکم و پر خپل ځای وساتی، څو چي د يوسفزو او غوريا د قبيلو په وسيله ئې لکه په تېر بيان کي چي څرګنده سوه، له خپله ملکه لاس وختی او د اباسين د ختيځي غاړي، د چچ او پکلې خوا ته وشړل سوه. په دغو برخو (چچ هزاره) کي چي دلازاکو د ډهلي د مغلي حکومت په مقابل کي بغاوتونه کول نو امپراتور جهاتګير په ۲۹۵۲م کي يو لښکر ورته راولېږه بغاوتونه کول نو امپراتور جهاتګير په ۲۹۵۲م کي يو لښکر ورته راولېږه وروسته ژوندي پاته سوه زياتره هندوستان ته تبعيد او د مرکزي هند او د کهن په بېلابېلو برخو کي تيت او پرک سوه. د دغو دلازاکو د اولادې يوه وړه کالوني د (هول پور) په راجپوتي ايالت کي موجوده ده. د قبيلې کوچنۍ ډلګۍ ئې همدارنګه په پاشلې توګه د چچ، هزاره او پکلې په علاقو کي هر چيري او همدا شان د بونير په تپو او په خپله پېښور کي دلته هلته مونده کېږي.

دلاهزاک یا دلازاک (یعني سترزاک) چي په پېښور او بونیر کي اوسي لاندي څانګي لري:

| موتيك | ماني  | *مندو | بوري* | اما    |
|-------|-------|-------|-------|--------|
| ياسين | واتک* | اومر* | سونني | سامر*  |
|       |       | *     | اونور | زكريا* |

له دغي جملې څخه هغه نومونه چي د ستوري (\*) په نښه ټاکلي دي لکه په تېرو بيانو کي چي دمځه ښوول سوي دي راجپوتي او هندي ګڼل کېږي.

افرېدي د خپل ځان په باره کي داسي بيانونه کوي چي دوی د غزنوي محمود په وسيله د غور له ملک څخه راوستل سوي او د خيبر د درو د ساتني دپاره د نظامي ناقلينو (کالونيوالو) په څېر په دې خپلو اوسنيو ټاټوبو کي ځای پر ځای سوي دي. يو دوې پېړۍ وروسته بيا له هم هغه ګوټ څخه يوه نوې کالوني د دوی د تقويې دپاره د شهاب الدين غوري په وسيله دلته مېشته سوې ده. دوی خپل نسب يوه (کاريرای) ته منسوبوي چي د هغه له ماينې (ميمنې) څخه راپيدا سوي دي. د دې خبري څر ګند مفهوم دا دی چي دوی د (ميمنې) د هغه ملک له (کرای) يا (ګرای) تر کو څخه وه چي د مشهد جنوب ته د خراسان په تپو کي د (کرای ترکو) د اوسنيو تاټوبو سره نښتی پروت دی. افرېدي څو کلي لري او له خېمو څخه استفاده نه کوي. خو زياتره په داسي کوډلو کي اوسي چي چو کاټونه ئې له بوريا څخه اودلي دي او له يوه ځايه بل ته انتقالېدای سي. همدارنګه ئې زيات شمېر په سمڅو کي ژوند کوي. دوی يو داړه مار او جګړه مار نامتو ولس دی چي وګړي ئې ډنات دی چي وګړي ئې ډنګر، نري کلک دي، ځيري ستر ګي، وچ کړه وړه او دی چي وګړي ئې ډنګر، نري کلک دي، ځيري ستر ګي، وچ کړه وړه او دې نې لري خو څېره ئې ښکلې نه ايسي.

افرېدي پنځه پلريني لري چي دادي: ميتا آدم اولاد اکا ميري

میتا: پرته له هغه چي یوه وړه کالوني ئې په (تاکهال) یا (تاکال) او د پېښور شاوخوا ته په ورڅرمه کلیو کي مونده کېږي نور نو د یوه څانته خېل په څېر اوس په افغانستان کي نه پېژندل کېږي. دوی زیاتره د امپراتور جهانګیر له خوا هندوستان ته تبعید سوه او ډېری ئې د حیدر آباد شاوخوا په دکهن کي واړول. نور ئې په بېلابېلو وختونو کي د مرکزي هند راجپوتي ولایاتو ته مهاجر سوه. ویل کېږي چي یوه برخه ئې ډهلي ته نژدې په (پاني پت) کي هم مېشته سوې ده.

آدم: آدم – خېل د افرېديو يو غټ او مهم خېل دی چي د کورنيو شمېر ئې څلور زره ګڼل سوی دی. دغه خېل د کوهاټ د کانونو او بيا تر برتانوي پولي ها خوا ته د شمال او لوېديځ پلو د غرنيو سيمو تر منځ د مالګي په سوداګري لګيا دي، آدم خېلو د کوهاټ او چارهاټ تپې نيولي دي او دوى بالكل د موقعيت، دودونو او علاقه منديو په حساب د افرېديو له نورو خېلونو څخه توپير لري. دوى نه د (سامل) او نه هم د (ګاړ) په ګوندونو پوري اړه لري خو په هره شېبه كي چي ئې مصلحت وګڼى نو د دوى له هر يوه سره يو ځاى كېږي. دوى د (حسن)، (جواكي)، او (ګالي) په نومو درې ښاخه لري. چي دغه درې سره په يو ځايي توګه (كاتوري) بلل كېږي. په دې ترتيب نو درست آدم – خېل (كاتوري) دي چي دا نوم ئې د (جاتا) له يوې مشهوري قبيلې سره اړه لري.

### د حسن څانګی دا دي:

| جونا* | اشو* | اپاریدي | الي   | اكهور |
|-------|------|---------|-------|-------|
| اوثور | زاكو | شاهو    | ميامي | *315  |

جواکي (يعني جاوا – کي، د جاوا مربوط چي د سفيدکوه د يوې جنوبي شاګۍ ياغاښينوم دی)څانګي ئې دادي:

| *کودی  | دولت | *    | ايتام | اتا  |
|--------|------|------|-------|------|
| مهوال∗ | ياغى | سبني | پائي* | هستو |

#### الي (چي ښايي الي كوردوي) څاناي ئې دادي:

| *میری | فيروز | دربی*  | بوستى  | باكل* |
|-------|-------|--------|--------|-------|
| اونور | زرغون | شاركى* | نېكزان | ملا*  |

له پورته نومونو څخه هغه چي د ستوري (\*) په نښه ټاکلي دي، راجپوتي او هندي نومونه دي چي تشريح ئې دمخه راغلې ده. اکهور يا اکور د (ا = A) د کور يا کورنۍ معنای ورکوي. دوی کله کله د آ. خېل په نامه هم يادېږي، خو دا هم بايد وويل سي چي (کهور) د شمالي هند د يوې برهمني قبيلې نوم دی او د (کهور) کلمه د پنديالي د غرنيو مهمندو او نورو د زياترو څانګو نومونو ته هم وراضافه کېږي. اپاريدي له لرغوني اپاريتای څخه نمايند کي کوي. اشو له هندي اشياک څخه

څرګندونه کوي، چي داچي یا اچک دراني سره سمون خوري. زاکو ښایي چي دلاهزاک تمثیلوي. هستو یوه پاته بېلګه ده چي له لرغوني هستي یا د استیس له هغې قبیلې څخه نمایندګي کوي چي دمخه د ګندهاري په بیان کي د استاکیني د مورینې په توګه وبلل سوه. یاغي د آزاد او خپلواک معنا ور کوي. ملا د یوه غره نوم دی چي افریدي له اور کزو څخه بېلوي. (ملاغر) پښتو کلمه ده) چي د ملا د غره معنا لري. زرغون (پښتو دی) چي د زرغونه رنګ او تازه معناافاده کوي.

(اولا) شپږ ښاخونه لري چي ملکدين، کمبر، کمر، کوکی (څلور سره په يو ځايي توګه فيروزخېل بلل کېږي) سپاه او زخا نومېږي.

ملکدین (چي په سیاسي لحاظ د سامل په ګوند اړه لري) څانګي ئې دا دی:

| جاپر* | جنده        | دولت  | دربا*   | الائي |
|-------|-------------|-------|---------|-------|
| متا   | <b>کټی*</b> | كرمنا | کالو*   | جونا* |
| شاهي  | رایا*       | ئاتو  | نسرت    | ميري  |
|       |             |       | او ثور. | اومر  |

كمبر (چي په سياسي لحاظ د ګاړ په ګوند اړه لري) څانګي ئې دا

دي:

| متخان | دربی | بوری | انائې  | الي   |
|-------|------|------|--------|-------|
| شان   | پخای | پابی | نېكزان | ميران |
| زند   | وتار | تار  | سورانی | شېخمل |
|       |      |      |        | اوتور |

كمر (چي په سامل اړه لري) څانګي ئې دا دي:

| خروتكي | اسكندر | ايمل | ابدال  | ابابكر |
|--------|--------|------|--------|--------|
| پاینده | متا    | لنډي | كرمانه | خداداد |

| اونور                  | زخا            | تور کال |
|------------------------|----------------|---------|
| <br>ري)څانګي ئې دا دي: | بى پەگاړ اړه ل | کوکی(چ  |

| مدار   | کټی   | گالی | باری  | ابدال  |
|--------|-------|------|-------|--------|
| پاریدي | ميران | ماشي | ماكو  | مدو    |
| اونور  | ولي   | توآر | سكندر | شېرخان |

#### سپاه (چې په سامل اړه لري) څانګي ئې دا دي:

| غببى  | دریونډی | بغداد | ابدال  | ابابكر |
|-------|---------|-------|--------|--------|
| سوران | لنډي    | كارو  | جاواكي | هورمز  |
|       |         |       |        | اونور  |

### زخا(چي په سامل اړه لري) څانګي ئې دا دي:

| نصرالدين | محب     | خسروكي | باری   | انائې |
|----------|---------|--------|--------|-------|
| اونور    | زائودين | شان    | پاینده | پخای  |

له پاسنیو نومو څخه (اولا) ښایي د راجپوت د (هول) ځای نیولی وي. ملکدین - خېل معنا هغه کسان چي د (پاچا په دین وي). دولت - خېل د سلطان محمود د دولت ماموران کېږي. میري - خېل (د پاچا د ماڼۍ مربوط وګړئ) (میري = غرنی، کلا ته ویل کېږي). شاهو - خېل (د پاچا زرغي مریان) (سرفان) دي. هغه نومونه چي د ستوري (\*) په نښه ټاکلي دي راجپوتي او هندۍ قبیلې دي چي دمخه ئې یادونه راغلې ده. دربا له دهربي څخه نمایندګي کوي چي دسندربولو هندۍ قبیله ده.

کمبر يو کوردي خيل دی او ښايي د بلوچستان د هغي کمبرانۍ قبيلې يوه څانګه وي چي د کلات واکمنه کورنۍ اړه ورپوري لري. د بلوچستان کمبراني(يعني هغه څوک چي کمبر ته منسوب وي) ويل کېږي چي منشأ ئې له حبشي څخه ده. په افغانستان کي د دوی په باب داسي ويل کېږي چي د کلات شمال ته په تپو کي د غزنوي محمود له خوا څخه مېشته سوي دي. انائي کټ مټ د اونائې او انوائې په څېر يوه ختري قبيله ده او همدارنګه د هندوانو مربوط کايسته ګڼل کېږي. بوری ښايي د بور ځای نيولی وي چي سوداګر پېشه راجپوت دي او يا خو ښايي د ختري له بهري څخه نمايندګي کوي. پابي د راجپوت د چوهان د قبيلې پابيا تمثيلوي.

میران د مېروارا د هغه مېر ځای نیولی دی چي دلته ئې خپل نوم د میرانزي علاقې ته ورکړی دی. پخای هغه پشای دی چي وروسته به ئې یادونه وسي. شان ښایي د راجپوت له چوهان څخه نمایندګي کوي. شېخمل د (شري مل) ځای نیولی دی چي سوداګر پېشه راجپوت دی او په ترکیب کي ئې د باش – خېل، نزر – بېګ، میرزا – بېګ او ولي – بېګ وړې څانګي شاملي دي او دغه نومونه ئې پر دې باندي دلالت کوي چي احتمال لري وروسته د تېمورلنګ په زمانه کي دلته راغلي وي څکه ویل کېږي چي د بېګ لقب د لومړي ځل د پاره د تېمور په وسیله هند ته راغی. متخان د راجپوتي قبیلې شري مت تمثیلوي. سوراني د چوهان له سورا څخه نمایندګي کوي چي خپل نوم ئې د سوران (سوران د سورا یا سور جمع ده) نمایندګي کوي چي خپل نوم ئې د سوران (سوران د سورا یا سور جمع ده) د رابرتانوي) علاقه د هغه یوه برخه جوړوي. تار او وتار ښایي د توئار او ربرتانوي) علاقه د هغه یوه برخه جوړوي. تار او وتار ښایي د توئار او تواري ځای نیولی وي چي یادو راجپوت دی.

کمر د جیتوا راجپوت یو بل نوم دی او له هغه کمبر څخه بېل ګڼل کېږي چي پورته ئې یادونه وسوه. دوی دواړه (د سامل او ګاړ) په مقابلو ګوندونو پوري اړه لري. ابدال به بیا د درانو تر منځ مخ ته راسي. ایمل ښایي د شري مل ځای نیولی وي چي سوداګر پېشه راجپوت دی. کرمانه یا کیرمانه د کرمان وګړي تمثیلوي چي د کورمي په ناوه پوري اړه لري.

کوکی یوناګائي خېل دی چي په دې برخو کي د ډېري لرغوني زمانې له نېټې سره اړه لري. باري د برهمن له بارا څخه نمايندګي کوي. کټی د هغي قبيلې يوه څانګه ده چي خپل نوم ئې د غزني د کټه واز علاقې ته ورکړی دی. پاريدي هم هغه اپاريدي دي چي ترمخه ياد سوه او د همدې نامه له نورو څانګو سره يو ځای، چي د ماموزيو، زمختو او علي – خېل مهسود وزيريو او البته يو شمېر نورو تر منځ مونده کېږي، له هغه اپاريتای څخه نمايندګي کوي چي هيرودوت ئې نوم ياد کړی دی.

سپاه البته يو پوځي ځواک څرګندوي چي د سلطان محمود له خوا دلته د ناقلينو په څېر مېشته سوي دي. درې ونډی معنا (درې ټولۍ يا ډلي). هورمز او بغداد مشهور ښارونه دي او په دغو نومو يادي سوي قبيلې ښايي له همدې ځايونو څخه راغلي وي. غېبي او جاواکي همدارنګه محل ته منسوب نومونه دي. ځکه غېب د راولپنډۍ په علاقه کي يو ځای دی او جاوه د سفيدکوه يو غاښي دی. کارو د ځينو نورو پښتني قبيلو د څانګو په جمله کي هم ليده کېږي او ښايي چي دا به د يونان له (کاتوري) يا د ليديانو له (ګاريانو) څخه نمايندګي کوي.

زخا ښايي د دلاهزاک يوه څانګه وي. خسروګی د کمر د څانګو په جمله کي له خروګي سره يوشی دی او ښايي هغه ششروزی تمثيلوي چي وړاندي ئې بيان راغلی دی. خو څرنګه چي خسروګی همدارنګه د خسروزی په نامه بلل کېږي نو احتمال لري چي د راجپوت د چوهان د قبيلې د چاچيرا – او سيا دواړه څانګي يو ځايي تمثيلوي.

اكا(چي په سامل پوري اړه لري)څانګي ئې دا دي:

| مدا   | کټی | کریرای | ايسا | باسی  |
|-------|-----|--------|------|-------|
| سلطان | شېر | سنجر   | میری | ماروف |
|       |     |        |      | اونور |

له دغو نومو څخه باسی ښايي د هندي باسي يا د راجپوتي مځکه وال په مځکه پوري د تړلي مريي ځای نيولی وي. يا خو احتمال لري له هغي بېسي څخه نمايندګي کوي چي پليني ياد کړی دی او دا د پايونيا يو قوم دی چي زياتره قبيلې ئې د هايموس د غره په بېخ کي چي اوسنی بالقان کېږي د سترايمون پر غاړو باندي اوسېدله. کريرای هغه ترک دی چي کرای نومېږي. سلطان د هندي بيديا يوه هندو قبيله ده. د نورو بيان مو دمخه کړی دی.

ميري يامېرى يوه هندۍ قبيله ده او د ميران غوندي ګڼله کېږي چي د نامه په اقتفاء ئې د ميرانزو (برتانوى) علاقه نومول سوې ده. ميري اوس د يوې بېلي قبيلې په توګه دلته موجوديت نه لري، بلکي د ملکدين او اکا په ټل کي لکه څنګه چي پاس وښوول سوه شامله سوې ده. دغه بيان نو د افريدو د قبيلې د جوړښت په باره کي زموږ څېړنه بشپړېدو ته رسوي. په دوى پوري نښتي جنوبي خوا ته اور کزي پراته دي چي په تېربيان کي مي د آرريان له خوا د ياد سوي اراسکوى سره يوشي بللي دي.

اور کزي له افريدو څخه د ملاغر هغي لړۍ بېل کړي دي چي د باړې او تيراه د سيندونو تر منځ د اوبو سرچينه ده ځکه لومړي ته د افريدو د ملک اوبه او دوهم ته د اور کزو د ملک اوبه وروزي. خو د اور کزو تر ښووني دمخه ډېره ښه به دا وي چي وار دواره تيراهي و څېړو چي لرغوني ملک ئې اوس اور کزو نيولي دی او همدارنګه هغه شينواري وښيو چي تيراهيانو په اساسي توګه د هغو تر منځ اوس اړولي دي.

تيراهي د دې پر ځای چي د کورمي هغه توري وبلل سي چي د دوی ورڅرمه ګاونډيان دي او هم د دغو برخو يو لرغونی مېشته ولس ګڼل کېږي، زه دا غوره بولم چي هغه څوک ئې وبولم چي آرريان د تيرايوي په نامه ياد کړي دي. ځکه د آرريان بيان سره له هغه چي ډېر لنډ دی خو دا ځني څر ګندېږي چي د تيرايوي ولس په ښکاره هغه ملک نيولی دی چي د سفيد کوه شمال ته او د کوفينيس (د کابل د سيند) پر دواړو غاړو باندي پروت دی. دا ملک هغه ګوټ دی چي اوس لا هم هلته تيراهي په ډېر زيات شمېر کي مونده کېږي. اما د کورمي توری يومخيزه د سفيد کوه پر

جنوبي پلو پراته دي او داسي نه معلومېږي چي د دغي لړۍ پر شمال باندي خپلي مېني درلوولي وي. تيراهي د توريو په پرتله په جلدي لحاظ روښاني بڼې لري او هم د خپل ځان په يوه خاصه لهجه ږغېږي چي تيراهي ئې بولي. خو دوی اوس په افغانستان کي د يوې بېلي ارضي قبيلې په څېر چيري موجودیت نه لري. ددوی لرغونی ملک چي اوس د تيراه په نامه يادېږي، اور کزي ورباندي پراته دي او دا ملک د مستوري او خانکي په نومو له ناوو څخه جوړ سوی دی. دغو ناوو ته د هغه ملک اوبه راوزي چي د (ملاغر) د غاښي او د (سمانه غر) د لړۍ تر منځ پروت دی. (سمانه غر) د تيراه ملک د کورمي له ناوې او د زيموخت له قبيلې څخه رابېلوي. ښکاري چي پخوا زمانه د تیراه ملک یوه ډېره پراخه ساحه نیولې وه او د سفید کوه د ختیځو ښاخونو هم جنوب او هم شمال دواړو خواوو ته غزېدلی پروت و. ځکه د ميرانزو جنوب ته د (تيري) په نامه يو علاقه سته چي اوس خټک هلته مېشته دي او بل بيا د کابل پر سيند باندي د (تير کړي) په نامه يو ځای سته چي هلته همدا سيند د اليشنګ او الينګار په يو ځای سوي رودونو باندي ورګډېږي. دغو ځايونو خپل نومونه ښايي د تيراهي له نامه څخه اخيستي وي. احتمال لري همدغه د تير کړي علاقه وه چي دلته سکندر د لومړي ځل دپاره له تيرايوي سره مخامخ سوی دی. د تيراهي غټ مرکز په نن وخت کي د ننګرهار يا جلال آباد پر سيمه د شينوارو د ملک د (کوټ رود) Castle River ناوه ده او دا پېښه هم ښايي دلته د نازيان په ناوه كي سوې وي چي سکندر هغه ښار ګوټی ونيوی او وران ئې کړ چي دوه پوړه کلا ورباندي راګرزېدلې وه او په خپله هم په دې محل کي ټپي سو. له دې ځايه څخه نو بيا لکه په تېر بيان کي چي ويل سوي دي مخ د (اندکا) پر لور وخوځېدی. د نازيان په ناوه (کوټ رود) کي تيراهي دوه زره کورنۍ ګڼل سوي دي او د همدې شمېر په اندازه د پېښور په علاقه کي د نورو اهاليو تر منځ يو ځاى او بل ځاى د وړو ټولګيو په توګه پاشلي دي. دوى همدارنګه د لغمان په زياترو برخو كي د تاجكو تر منځ پاشانده اوسي چي افغانان ئې له تاجكو سره يو ځاى يوه مشترك نسب ته منسوب ګڼي. دوى اوس د تيراه په ملک كي چي هغه ټوله اور كزو نيولي دي نه مونده كېږي. اور كزي پخوا زمانه د كوهاټ او ميرانزيو په هواره كي اوسېدله. نو د شينوارو قبيله چي د تيراهي ولس اساسي ټاټوبى د دوى په منځ كي واقع دى يوه داسي قبيله ده چي منشأ او سابقه ئې ښه پوره نه ده معلومه.

د ځينو په ګومان شينواري ښايي د اوسني وخت له الباني نسبه څخه وي او ښه ډېر راوروسته صرف د تېري پېړيو په منځنيو کلونو کي د نازيان د ناوې په خپل اوسني محل کي د نادرشاه له خوا څخه د دې دپاره مېشته سوي دي چي د يوه ګار ډ په څېر د خيبر د درې لوېديځه خوله وساتي او له همدې زمانې راهيسي د دوی لومړنی اصلي نوم شېرواني د شينواري په بڼه مسخه سوی دی. د اولس نه په خپله حتی د يوې دغسي نسبي منشأ په باب کوم ګومان کوي او نه هم کومه داسي بېلګه ورباندي ښکاره ده چي يوې دغه راز مورينې ته دوی منسوب کړي. د دوی ژبه پښتو ده او د دوی دودونه او کسبونه د پښتنو له هغې سره يو شان دي. خو د قزلباش تر کمنو دوولس زره کسيزه کالوني بيا چي نادرشاه هغه مهال په کابل کي ځای پر ځای کړه چي د هند لوري ته ئې پرمختګ کاوه، تر اوسه خپل هويت د هغې کالونۍ په پايښت کي ساتي. ځکه خپل تر منځ په ترکي ژبه خبري كوي لاكن په جاري كاروبار كي له پارسي ژبي څخه كار اخلي. سره له هغه چي د سني مذهب د بدورده او متعصبو اهاليو په منځ کي پراته دي خو د اسلام د پرشيائي فرقې يعني شيعه مذهب ټينګه پالنه کوي. شينواري ښايي هغه سنوبري يا سيناوري وي چي د راجپوتي نسب مربوط هنديان ګڼل کېږي. دوی د خيبر له درې څخه لوېديځ پلو د مازينان تر ناوې پوري د سفيد کوه د شمالي خوا بېخ او لمني نيولي دي. د مازينان په ناوه کي د خوګياڼو د هغي قبيلې سره (چي هيرودوت ئې هيګينوی يادوي) يو ځای کېږي چي دمخه ئې بيان تېر سوی دی. دوی د هندوکش د کائوشان په ناوه کي همدارنګه يوه غټه کالوني لري او يوه بله وړه بيا چي وګړي ئې ډېر نه دي د کافرستان د ناوې د شايګل يا سايګل په برخه کي لري چي اوبه ئې د کونړ سیند ته وزي. شینواري په شمېر پنځلس زره کورنۍ ګڼل سوي دي او د دوی زياته برخه د غاتر چلوونکو په څېر کاروبار کوي او د خپلو انتقالاتو د ورهني دپاره د غاترو د زيات شمېر په تکثير لګيا دي. شينواري څلور ښاخونه لري چي سنګو، مندو، سپاه او عليشري نومېږي. سنګو – خېل او مندو – خېل چي د لرغوني وخت اوسېدونکي دي ښايي د (تيرايوي) د خېلونو له جملې څخه وي. سنګو ښايي د سنګايوس هغه قبيله وي چي (هيفايستون) دوی ته د هغه ښار کالخوايي وروسپارله چي له وړاندي ياد سوي (استيس) (يعني د جاواکي افريدو له هستو – خېلو) څخه ئې ونيوي. مندو څو کرته موږ ته وړاندي په مخه راغلي دي. دوي د جاتا د ستر (مند) د قبيلې يوه برخه ده او منشائي هم کټ مټ هغه ده چي د اروپا (وېند) ځني را پيدا سوي دي. سپاه او عليشير لکه ترمخه چي هم ويل سوي دي د وروستۍ زمانې ناقلين معلومېږي.

اور کزيو (چي آرريان ئې اراسکوی يادوي) پخوا زمانه د کوهاټ او ميرانزو علاقې نيولي وې او له هغه ځايه څخه واردواره د ځټکو له خوا او بيا د بنګښو له خوا دې ته مجبوره سوه چي د تيراه غرونو ته وځېژي. وطني بيانونه وايي چي زيات و کم شپږيا اووه سوه کاله پخوا خټکو او څلور سوه پنځوس يا اوز کاله پخوا بيا بنګښو دې ته اړ ايسته چي له خپلو ټاټوبو څخه د تيراه غرو ته مخه و کړي. اور کزي دېرش زره کورنۍ ګڼل سوي دي چي د مذهب په حساب ئې يو شمېر سني او يو شمېر شيعه دي.

خو په سياسي حساب ئې بيا يو شمېر په (سامل) او بل شمېر په (ګاړ) پوري اړه لري. په دوی کي ځيني خېلونه سته چي د اصلي اروکزو په څېر نه ګڼل کېږي. دغه وصلي اورکزي مېشتي، الي او شيخان نومېږي.

مېشتي په پښتو کي (د اوسېدونکو، مېشته وګړو) معنا لري او دا ښايي هغو لرغونو اهاليو ته اشاره وي چي د اوز کزو تر هجوم پخوا ئې دا مځکه نيولې وه. د میشتي له څانګو څخه یو (ماما) دی چي یوه برهمنۍ قبیله ده. بل (دادی) دی چي يوه هندۍ قبيله ګڼله کېږي او په رووسته کې به ئې هغه وخت يادونه وسي چي د هيرودوت پر (داديكإ) باندي زموږ خبري راورسېږي. يو بل بيا د (حيدر) په نامه دي او ځيني نور ئې بيا اسلامي نومونه لري. الي چي زما په ګومان له يوناني (اليولوی) څخه نمايندګي كوي د افغانستان په دې برخه كي د ډېرو پښتني قبيلو څانګي تشكيلوي او "خپل نوم ئې د کورمي د سيند د سرچينو په حوزه کي يوې لويي علاقې ته ورکړی دی چي (الي خېل) نومېږي. د الي په څانګو کي اختان، براهيم، ګندا، مستوره، سوکري او يو شمېر نور شامل دي. د دوی له جملې څخه په (اختان) يو ځل بيا د (اختو) په بڼه وليده سي. براهيم ښايي د برهمن ځای نيولى وي. ګندو له ګونړا څخه نمايندګي کوي چي د څارويو روزونکې هندۍ قبيله ده. سوکري د راجپوت د پرامارا د قبيلې ساګره تمثيلوي. مستوره ښايي د (مها استوره) يا (مه اوستوره) ځای نيولی وي چي (اوستوری) قبیله ده او په یوه وروسته برخه کي به ئې د (پلیني) د (ستاوري) په څېر يادونه وسي. شيخان د شيخ د کلمې جمع ده او دا لقب په هند کي هغه چا ته ور کول سوی دي چي اسلام ته را اوښتی وي. د دوی څانګي د (مررا)، (ملا)، (رنګين) او نورو په نومو يادېږي. دغه درې وصلي قبيلې ټوله سنيان دي او په سياسي حساب پرته له (الي) چي (ګاړ) دی نور نو په (سامل) پوري اړه لري. دوی د (همسایه) یا (تابعانو) په ټل کي ګڼل کېږي او وايي چي شمېر ئې تر لس زره کورنۍ يا د اور کزو د قبيلې تر يوه ثلث اوړي. اور کزي د پښتو په يوه داسي لهجه ږغېږي چي خاص په دوی پوري اړه لري او د يوسفزو له عادي پښتو څخه د افريدو د لهجې د توپير په نسبت ئې تفاوت ډېر زيات دى. دوى په خپل منځ كي د كورنيو

بديو په سبب ډېر سره وېشلي دي. اورکزي د (همسايه) په شمول چي ترمخه ئې بيان راغی څلور ښاخونه لري چي پاته درې ښاخه ئې د دولت، اسماعيل،اولښکر پهنومو دي.

# د دولت څانګي دا دئ:

| سپاه | مانی  | بازوتى | بارمحمد | عبدالعزيز |
|------|-------|--------|---------|-----------|
|      | اونور | فيروز  | اوتمان  | اوستورى   |

له دغي جملې څخه اوتمان او فيروز په سياسي حساب سامل او د مذهب له پلوه سني دي. پاته چي په ګاړ پوري اړه لري پرته له بازوتي او اوستوري څخه چي دواړه سني دي، نور ټوله شيعه ګڼل کېږي.

### اسماعيل (چي ټوله سني دي) څانګي ئې دا دي:

| محمد  | ښادي* | ایسا   | براهيم | اکا |
|-------|-------|--------|--------|-----|
| اونور | سده   | رابيا* | *ماسو  | مما |

په دغه جمله کي هغه چي د ستوري (\*) نښه لري (سامل) او پاته ئي (ګاړ) دی.

## دلښكر څانګي (چي ټوله سني او ګاړ دي) په لاندي نومو بلل كېږي:

| سالار | پادي | مامو | ایا   | عليشبر |
|-------|------|------|-------|--------|
|       |      |      | اونور | تاغه   |

له پاس نومو څخه ماني ښايي له مانت څخه نمايندګي کوي چي سوداګر پېشه راجپوت دی او يا ښايي د هغه (ماني) ارادتمندان تمثيلوي چي د بدعتيانو ماني مذهب(۱) ئې راوايست او دوی يو وخت په دې برخو

<sup>(</sup>۱) وایي دا یوه مذهبي غوندي فلسفه وه چي اساس ئې (ماني) ایښی و. د دوی تعلیمات له دریمي میلادي پېړۍ څخه بیا تر اوومي پېړۍ پوري خپرېدله. د (خیر) په خواکي ئې (نور، خدای او روح) خو د (شر) په خواکي ئې (ظلمت، شیطان اوجسم) راوستلي وه. د دوی په مکتب کي د زردشتیزم او مسیحیت عناصر موجود وه (مترجم)

کي په شمېر خورا زيات وه او تکليفونه ئې ايجادوله. تاغه له تاګه برهمن يا توغ څخه نمايندګي کوي چي د توغياني (ترخاري) ترکو يو خېل دی. په اورکزو پوري لوېديځ پلو ته ئې د زايموخت، زوائيموخت يا د دمشت قبيله پرته ده چي وايي د (تور ترين) د قبيلې يوه کالوني ده او شمېر ئې پنځه زره کورنۍ ګڼل سوي دي. په بدني لحاظ دوی يو جګ نارينه نژاد دی او زياتره د انګرېزانو په څېر روښانه څېرې او تکړه بدنونه لري. د دغو خصوصياتو په وجه ئې تر هغو قبيلو برتري څرګنده ده چي پر دوی راګرزېدلي پراته دي او له همدوی څخه ګوښه د اورکزو او د کورمي د توريو تر منځ په هغو تپو کي بېل ژوند کوي چي هلته د شاکلي، سنګروبه او مخازي د غاړو په اوږدو کي چي د کورمي د سيند مرستياليان دي، ډېر ريات کلي لري.

زائيموخت دوه ښاخونه لري چي يو ئې خوايداد او بل ئې مامو نومېږي.

## د خوايداد يا خداداد (ديودوتس) څانګي دا دي:

| ابراهيم | هوسان | بابكر  | برات  | الي     |
|---------|-------|--------|-------|---------|
| مازكي   | خادير | كريم   | کدم   | اسماعيل |
| تاپی    | سنعو  | پاینده | نېكبى | ميراه   |
|         |       | اوثور  | زاوا  | اومر    |

له دغي جملې څخه خادير له کهاتير څخه نمايندګي کوي چي سوداګر پېشه راجپوت دی، (زاوا) هغه (جاوا) دی چي د افريديو جاواکي لکه ترمخه چي وويل سوه، هغه ته منسوب ګڼل کېږي. نور پاته نومونه زياتره په مخه راغلي او وړاندي ئې يادونه سوې ده.

### د مامو څانګي دا دي:

| حار | بوستام | بوغزى | ىاسى     | بالو |
|-----|--------|-------|----------|------|
|     |        |       | <u> </u> |      |

| کمر   | كجير | درېپلاره | درانی  | داؤد |
|-------|------|----------|--------|------|
| مستو  | مندن | مانه تو  | كورمه  | ښادي |
| اوزبا | شاهي | سپری     | پاريدي | ميرو |
|       |      | اونور    | يوسف   | واتى |

له دغي جملې څخه بالو د برهمن له بالا څخه نمايند کي کوي. مامو چي همدارنګه محمد بلل کېږي د برهمن ماما تمثيلوي. بوغزى د (بوغز) بومي اوسېدونکي چي د کورمي پر سيند باندي واقع دى او پخوا زمانه د کرمان پاى تخت و او دا هغه ځاى دى چي د بابر په خاطراتو او د تېمور په تاريخ کي د (نغز) په نامه ياد سوى دى. د دغه محل اوسنى کلى په داسي ځاى کي موقعيت لري چي ډېري غزېدلي کنډوالې او مورچلي کلاوي چارچاپېره ورباندي راګرزېدلي دي. چار د راجپوت چاوارا تمثيلوي. کجير د پرامارا له کېجار څخه نمايند کي کوي. درې پلاره پښتو کلمه ده چي د (three fathers) معنا لري او د اباسين پر پوله د پښتني قبيلو په څانګو کي ډېر ځله ليده کېږي. ما نه تو د مانت ځاى نيولى دى چي سوداګر پېشه راجپوت دى. تر زائيموخت پسي جنوبي پلو ته د توري قبيله ير ته د.

تري يا توري د راجپوت هغه تواري يا تونار تمثيلوي چي پخوا زمانه په دې سيمو کي يوه مهمه قبيله وه او د راجپوت د مشهور تومار، توار يا تونار يوه څانګه وه چي يو وخت د هند يوه غښتلې او واکمنه قبيله ګڼله کېده او له دې قبيلې سره د هغو هندو واکمنانو وروستۍ شاهي کورنۍ اړه درلوده چي په ډهلي کي ئې تر هغه مهاله پاچهي کوله څو چي برهمني حاکميت د اسلام له خوا څخه د دوولسمي پېړۍ د پاى په کلونو کي د شهاب الدين غوري تر مشري لاندي له واکه ولوېدى. ځيني په دې عقيده دي چي وايي تري د خپلي ادعاء له مخي ځاتونه د راجپوت مربوط د دي چي وايي تري د خپلي ادعاء له مخي ځاتونه د راجپوت مربوط د (خاتير) له نسبه څخه بولي خو دغه نوم د دوى د خپلونو او څانګو تر منځ نه

ليده کېږي. تري د پوستکي په حساب توربخون، لنډي او نري خلګ دي خو په هر حال دوی ډېر تکړه او کلک ګڼل کېږي. وايي چي د آس په سپرلو کي زيات ماهر او زړه ور دي او ځيني داسي رواجونه پالي چي خاص په دوی پوري اړه لري. دوی خپل وېښتان اوږده پرېږدي او چنداني شي نه پر سر کوي او له يوه داسي سياره ژوند سره عادت سوی دی چي د خپل ملک په حدودو کي دننه ئې چي پخوا ليري د ميرانزو تر (تراواري) پوري غزېدلی و، يو ځای او بل ځای په خېمو کي تېروي. خو په نن ورځ کي دوی د کورمي په ناوه او د سفيدکوه په جنوبي لمنو پوري محدود سوي او د کورمي د (باليامين) علاقه ئې اساسي مرکز بلل کېږي. پخوا دوی د (پېوار) د لړۍ لوېديځ پلو ته د کورمي د سيند تر سرچينو پوري غزېدلي وه. د دوی هغه خېل چي د (الي) په نامه دی دلته ئې يوې لويي سيمي ته خپل نوم ور کړی دی چي (اليخېل) بلل کېږي او دا ځای اوس د جاجي قبيلې نيولى دى. تري ټوله شيعه مذهبه مسلمانان دي او په شمېر لس زره کورنۍ ګڼل سوي دي. دوی پنځه غټ ښاخونه يا خېلونه لري چې يو په يو ځائي توګه (پنجپدري) نومېږي. دا پنځه پلريني د ګوندي، الي، مستو، سرغالي او دوپانومونه لري.

# د ګوندي څانګي دا دي:

| تاني | شمسى | رستم | محمود | ايسا |
|------|------|------|-------|------|
|      |      |      | اونور | يوسف |

له دغي جملې څخه ګوندی دګندي ځای نیولی دی چي د څارویو روزونکې هندۍ قبیله ده.

### د الي څانګي دا دي:

| ميرو | مت | ماسو  | خوايداد | چوګو |
|------|----|-------|---------|------|
|      |    | اوثور | شامو    | ملا  |

له دغي جملې څخه مت ښايي د راجپوت له شري مت او شامو د

راجپوت د جاریجا یادو له شاما څخه نمایندګي کوي. نور ټوله نومونه هندي دي.

#### د مستو څانګي دا دي:

| جونا    | فيروز | دريونډي | بوغزى | ازی   |
|---------|-------|---------|-------|-------|
| توركالي | سېن   | ملا     | مارو  | ماما  |
|         |       |         |       | اوتور |

مستو او ملا د مستوره د ناوې او د اور کزو په ملک پوري د ملاغر د لړۍ بومي اوسېدونکي دي. جونا راجپوت دی. مامابرهمن دی. مارو د مارواری ځای نیولی دی چي د هندي بېدیا بومي هستوګن دي. سېن راجپوت دی. تورکالي ښايي د تهاکورایلي اسلامي مخپوټی وي چي هندی جت دی.

### د سرغالي څانګي دا دي:

| جائي | همزه | درېپلاره | بادی | اکا   |
|------|------|----------|------|-------|
| سپين | شكور | ساتی     | پاری | خېشګی |
|      |      |          |      | اونور |

له دغي جملې څخه پاري، ساتي او شکور ښايي له پارسيا، سات او شکول څخه نمايندګي کوي چي ټولي برهمنۍ قبيلې دي. بادي، جاني او خېشګي د نامه له مخي څخه ترک دي. خېشګي يا خوېشګي ښايي هغه تمثيلوي چي د (هوشکا) يا (هوويشکا) له نسبه څخه منځته راغلی دی. هوشکا يا هوويشکا د هغه مشهور کنيشکا ورور و چي د کابل او کشمير پاچهي ئې په لاس کي وه او وروسته به ئې بيا هم بيان مخ ته راسي. دغه د سرغالي څانګي زياتره يو مخيزه کوچيان دي.

#### د دویا څانګی دا دی:

| -    | 10        |      | 4.4  |       |
|------|-----------|------|------|-------|
| ردوس | ا فاحسن ا | حعمر | دولت | امنار |
| 271  | 0.44      | , .  |      | -     |

| تاره | سامه | بائد. | خده |
|------|------|-------|-----|
| 11   |      | 9 *   | 11  |

په دغونومو کي جعفر او خيرو له جيپرا او خير څخه نمايندګي کوي چي د راجپوت په پرامارا پوري اړه لري. سامه د راجپوت د يادو د قبيلې مربوط د جاريجا يو خېل دی. تارو هغه برهمن دی چي (تري) نومېږي. کاچهين، خاچين يا کاچين او خاجين مو تر مخه دشيخ بېټ په اولاده کي وليده او يو ځل به بيا د (داردو) د قبيلو تر منځ په مخه راسي. کېوي يا کيوي دسيند د بېديا يوه هندۍ قبيله ده.

په تُريو پوري د پېوار د غاښي لوېديځ پلو ته د جاجي قبيله پر ته ده چي شمېر ئې نژدې پنځه زره کورنۍ ګڼل سوی دی. دوی سني مسلمانان دي او گومان كېږي له هم هغه نسبه څخه وي چي په جنوب لوېديځ كي د دوی ګاونډیان منګل اړه ورپوري لري. دوی پښتو وایي او پښتنواله پالي خو نه د افغان، نه د پټهان، نه د غلزي او نه هم د تاجک په څېر منل سوي دي. دوى ډېر محوښه دي او تر دې زيات چي تل تر تله له تريو سره په بديو کي ولاړ دي نور نو د دوی په باب چنداني معلومات نسته. دوی ښايي د كرمان د كره خيتاى له جملې څخه وي ځكه د افغانستان په دې برخه كي بل هیچیرې کره خیتای په دغه نامه باندي نه مونده کېږي. د کاشغر او يار کند د کره خيتای تر منځ سپاره لښکر د (جيجيت) په نامه يادېږي او پلي لښکر ته (جاجا) وايي. امکان لري زموږ جاجي د هغه (جاجا) د لښکري ټولۍ اولاده وي چي البته د يوې نظامي کالونۍ په څېر د کره خيتاى د شاهزاد ګانو هغي پاچهي کورنۍ دلته ځاى پر ځاى کړي وي چي اساس ئې په ۱۲۲۴م کي لکه دمخه چي ئې يادونه وسوه د بارک حاجب له خوا څخه په کرمان کي کښېښوول سو. دغي کورنۍ د کرمان او سوران په ولاياتو کي (دا هغه ملکونه دي چي اوبه ئې د کورمي او ګومل سيندو ته وزي) د خراسان او پرشيا د مغلي واکمنانو د تابعانو په توګه دواتيا کاله حكومت كاوه. له بلي خوابيا دا احتمال هم سته چي ښايي دا به د برهمن

جاجوتهيا تمثيلوي.

جاجي لکه څنګه چي ئې موږ ګورو د (اليخېل) هغه علاقه ئې نيولې ده چي د هرياب او کريا په نومو ئې هغو نالو ته اوبه وروزي چي د کورمي د سيند مرستيالان دي او دا علاقه لوېديځ پلو ته د (شتر ګردن) د لړۍ پر خوا بيا ليري تر جاجي نهاڼي يا د (هزاردرخت) په تنګي کي تر (برتانوي پوستې) پوري غزېدلې ده. دوی پراتو (ټوليو) يا (وان) باندي وېشلي دي چي ادا، احمد، الي، بيان، حسېن، لېهواني، پېتلا او شامو نومېږي. ادا، بيان او شامو د ترکي قبيلو نومونه دي. لېهواني ښايي د لواني راجپوت ځای نيولی وي او پېتلا د راجپوت له پاتيلي څخه نمايندګي کوي. خو د جاجي غمومي نوم په خپله ښايي د برهمن جيجا يا جاجوتهيا تمثيلوي او ښايي دغه به ئې واقعي منشأ هم وي. شامو ښايي د ترک شاملو يا د راجپوت هغه شامه تمثيلوي چي د جاريجا د قبيلې يا د سپوږمۍ د توکم د يادو يا ګادون يوبلنوم ګڼل کېږي.

د جاجيو تر شابيا هم په تريو پوري د منګلو قبيله پرته ده. منګل چي شمېر ئې لس زره کورنۍ ګڼل سوی دی د کورمي د سيند جنوب ته د چمکنيو په ناوه او هم هغو تپو کي مېشته دي چي ليري لوېديځي خوا ته د غزني د زرمت د علاقې تر مچلګو (د راجپوت د بچلګوټ قبيله ده) پوري رسېږي. ويل کېږي چي دوی له جاجيو سره نژادي خپلوي لري او عموماً په سياسي چارو کي له دوی سره متحدوي. دوی ښايي هغه منګلي (منګل بارني، يا منګ بارني چي د هزاره و د اپارني داهي په ارتباط ئې دمخه يادونه راغلې ده) تمثيلوي چي د سلطان محمد خوارزم شاه په مشهوره زوی سلطان جلال الدين منګلي پوري اړه لري چي د هغه د حکومت خاصه حوزه او د شاهزاد کې امتيازي محل د غزني ولايت و او هلته د ده کورنۍ، متعلقين او پلويان ټوله مېشته وه. منګلي يو خاص عمومي نوم دی چي د مغلي تاتاريانو تر منځ استعمالېږي او د (د. هيربيلوت) له خولې ويل

کېږئ چي دا به د عبري ژبي د ميکايل (ميکائيل) تاتاري شکل وي ځکه دا يو داسي نوم دی چي د مسيحيت په لومړيو پېړيو کي د اسرائيليانو يا د نيستوريانو له خوا د دوی تر منځ رائج سوی دی. له بله پلوه بيا منګاليا د راجپوت د ګاهلوټ د قبيلې د يوه مشهوره خېل نوم دی او همدارنګه په دې نامه د هندي بېديا يوه داړه ماره قبيله موجوديت لري. خو منګل بيا د يوې ختري قبيلې نوم دی. د هندي بېديا منګاليا او جېسالمير داسي ښکاري چي په بلوچستان کي د هغه مينګل سرچينه وي چي د دې پلټني په وروستۍ برخه کي به په مخه راسي او ښايي همدا شان دوی د هغه منګل رښتيني منشأ وي چي همدا اوس ورباندي بوغېږو. د کرمان منګل ځيني په کرهڼه او ځيني په مالداري لګيا دي او ټوله لږ يا ډېر په داړه ماري اخته او د خپل سر خلګ دي، دوی پنځه غټ ښاخونه يا خېلونه لري.

### ميرال خاجوري مرغا كمال زاثو

له دغي جملې څخه ميرال يا ميران د مېر، مير يا ميران په نامه د هغه هندۍ قبيلې جزء دئ چي خپل نوم ئې په اوسني (برتانوي) کوهاټ کي د ميرانزو علاقې ته ورکړی دی او دا ګړی نوموړې علاقه د بنګښو قبيلې نيولې ده چي په روان بيان کي به ئې يادونه وسي. خاجوري د راجپوت د پرامارا د قبيلې له کهيجار څخه نمايندګي کوي. کمال يوه ترکۍ قبيله ده. زائو ښايي د زائولي يا د زابل د اوسېدونکي ځای نيولی وي چي د غزني د ملک بومي افاده کوي. له دغو خېلونو څخه هر يو وړو څانګو ته وېشل سوی دی، لکه بابو، درمان، مدا، سليمان او نور.

په منګلو پوري جدران پراته دي.

جدران په شمېر لس زره کورنۍ ګڼل سوي دي او دوی د خوست او زرمت تر منځ د سلیمان د لړۍ په هغو تپو کي اوسي چي په ځنګلونو پټي دي. د دوی اساسي څانګه چي اختون نومېږي د کوهاټ پر لوېديځه پوله د شامل په علاقه کي اوسي. جدران کورټ د افغان په جمله کي نه ګڼل کېږي او له يوه مخه يو آزاد ولس دی. دوی په ځپل ملک کي اساساً په کرهڼه باندي ژوند کوي. د ژمي په موسم کي د دې قبيلې زياتره وګړي په ورځني خواري پسي برتانوي حوزې ته راشېوه کېږي او هلته په داسي ستر ګه ورته کتل کېږي چي پټ خولي، پاسته او خواريکښ خلګ دي. دوی د يامه په کار او د څهانو په کښلو کي زيات مهارت لري. د دوی په خپل ملک کي له هري خوا څخه نوري قبيلې ورباندي راګرزېدلي دي او په دې ډول ئې نو د دوی آزادانه اړيکي د ملک له نورو پرخو سره شلولي دي. ختيځ ته ئې څوستوال، لوېديځ ته ئې ګوربوز، جنوب ته ئې غلزي او شمال ته ئې منګل پراته دي.

جدران احتمال لري له هغه چا څخه نمايندګي کوي چي يونانيانو په لرغونې زمانه کي د (ګادروسای) په نامه ياد کړي دي او ښکاري چي دغه ګوښه منزوي محل ته دغزنوي سلطان محمود په زمانه کي په زور راوستل سوي وي. څکه ګومان کېږي چي هغه دې محل ته هغه مهال راولېږدول چي د بلوچستان پر کلات او لاس باندي ئې حمله و کړه او هلته ئې د دوی پر ځای باندي د جهالوان قبيله مېشته کړه. لرغوني ګادروسای په خپل بومي ملک کي د (لاس) د (ګادري) له خوا تمثيلېږي او د همدغه نامه د جمع شکل (ګادران) کېږي چي زموږ د جدران منشأ تشکيلوي.

د جدران څانګي دادي:

| البِک | ال   | أهمت   | اختون  | اختر      |
|-------|------|--------|--------|-----------|
| بخای  | بابر | ايو    | الو    | الي       |
| بولا  | بيبو | ېپټ    | بازكى  | باشک      |
| دوبی  | ډېرى | ډانګي  | بورهان | برېست     |
| گويان | غني  | محرازي | فيروز  | درې پلاره |
| خرموز | خاني | جول    | جامكي  | هوس       |

| مدو    | 77     | خوجه   | خويې  | ختر    |
|--------|--------|--------|-------|--------|
| مازي   | متا    | مارسېن | مندل  | مامل   |
| نامبت  | نيامت  | موسا   | ملتان | موسم   |
| شودت   | سيپاري | شېر    | پرنګی | پائو   |
| توكر   | تېنپا  | سوري   | سلطان | سپارکی |
| واليدي | ولي    | اومر   | تورکی | توله   |
|        |        | اونور  | زاني  | زنګی   |

له دغي جملي څخه اختر او اختون داسي ښکاري چي سره يو شي وي. ال، الېک، الي او الو همدا رنګه د يوه نامه بېلابېل شکلونه ښکاري. ايو البته د جت يوه قبيله ده. بابوريا بابريوه محوجر قبيله ده. باشک د راجپوت له باچک څخه نمايند کي کوي. بېټ ښايي د بهټي يعني د شيخ بېټ له بټني څخه نمايند کي کوي چي بيان ئې دمخه راغلی دی او جدرانو همدا اوس د ملک هغه ځای نیولی دی چي په لرغونې زمانه کي بټني هلته اوسېدله. بيبو د راجپوت د پرامارا بهيبا تمثيلوي. بولا ښايي د ولي او واليدي غوندي چي د پورتني ليست په پاي کي راغلي دي له هغه بوليدي څخه نمايند کي کوي چي د بلوچستان د کج مکران په برخه کي يوه خورا غټه قبيله ده او دا په سر سره هغه ولس دی لکه د هزاره و فولادي، فائولادي، پولادي (د پتوليمي بوليدي) چي پخوا ئې بيان تېر سوی دی. بولا ښايي د بولان د (درې) او د بيلا (د ښار) او (د لاس بېله) د علاقې د نومونو منشأ وي. ډانګي ښايي د نګست او دوبي ښايي دابي تمثيلوي چي دواړه راجپوتي قبيلې دي. هوس د اوسوال، جول د جائيل او ختر د خاتېر ځای نیولی دی چي ټوله سوداګر پېشه راجپوتي قبیلې دي، جامکي معنای (د جام) او دا په بلوچستان کي د (لاس بېلې) د هغه موروثي جاريجا شاهزاده لقب دى چي قبيله ئې تر مسلمانېدو دمخه لکه پخوا چي ئې هم

بيان تېر سوى دى د (شام) په نامه يادېدله. خويې او خوجه ښايي سره يو شي وي او د (كهو كچواهه) له هغي يوې قبيلې څخه نمايندګي كوي چي كله زموږ بيان كافرستان ته راورسېږي نو هلته به بيا ورسره مخامخ سو. مدو د ماد او مندل د منداهل ځاى نيولى دى چي سوداګر پېشه راجپوت دي. خرموز ښايي چي هورمز وي. نيامت او نامېت يو شي ايسي. پائو د راجپوت د ګاهلوټ د قبيلې له پاهه څخه نمايندګي كوي. پرنګى خو پخوا زموږ په مخه راغلى دى. دا يو داسي نوم دى چي موږ به ئې بيا يادونه وكړو زموږ په مخه راغلى دى. دا يو داسي نوم دى چي موږ به ئې بيا يادونه وكړو يوناني منشأ لري. سيپاري يا ساپري او سپاركي يا ساپاركي سره يو شي دي او ښايي له هغه (ساراپاراي) څخه نمايندګي كوي چي پليني ئې يادونه كړې ده. سلطان د هندي بېدياد يوې (هندو) قبيلې نوم دى. سوري د راجپوت د سور يا د ختري د سوري ځاى نيولى دى. تېنپا د جت مربوط تهېنبا تمثيلوي او توكر د جت له تهاكور يا هغه تهاكور څخه نمايندګي كوي چي سوداګر پېشه راجپوت دى. اومر د پرامارا د اومرا ځاى نيولى دى. زنګي د زنګ (زنګبار) بومي چي ښايي د مريانو يوه قبيله ده.

تر جدرانو پسي ختيځ پلو ته خوستوال او داوري پراته دي. خوستوال يا (د خوست وګړي) په هغه آباده ناوه کي اوسي چي د شاميل يا کيتي د سيند پاسنيو سرچينو ته ئې اوبه ور وزي. دغه سيند د کورمي د رود يو اساسي ښاخ دی او له هغه سره د (زېروام) په علاقه کي يو ځای کېږي چي د (تل بلند – خېل) د تريو د حد جنوب ته په دوولس ميلي کي واقع ده. خوستوال په شمېر څلور زره کورنۍ ګڼل سوي دي. دوی د خپلو ګاونډيانو له خوا څخه د خوستوالو په نامه يادېږي او داسې نه ښکاري چي د خپل ځان کوم خاص قبيلوي نوم ولري. دوی که څه هم له وزيرو سره چي په حقيقت کي دلته په زور راغلي دي د خوست ناوه په ګډه خوري خو د ااجازه نه لري چي ځان د هغو له نسبي سلسلې څخه وبولي بلکي حتى د يوه ټيټ توکې په ستر ګه ورته کتل کېږي. خوست احتمال لري د

(خوستان) لنډکی شکل وي چي معنا ئې د (خود ملک) سره برابرېږي. (خو) يا (کهو) يوه کچواهه قبيله ده چي لومړی مرکز ئې د (اوديپور) د شاوخوا تپو په شېخاوات يا شيکاروات کي واقع و. خوستوال نو په دې ترتيب هندي (کهو = خو) دي چي د کافرستان د (خو = کهو)له هغه ولس سره يو شي مخبل کېږي چي بيا او بيا به هم په مخه راسي. خوستوال او داوري نو لکه افرېدي، اورکزي او د اباسين د پولي د دې برخي د نورو پښتني قبيلو په شان او همدا راز د بنود علاقې د قبيلو په څېر چي په روان بيان کي به ئې يادونه وسي پر دوو متقابلو سياسي ډلو يا مخونديو باندي سره وېشلي دي. خو دلته بيا د هغه سامل او محال پر ځای چي دمخه ئې بيان تېر سوی دی، دوی د (تورموندي) (يعني توري جناح) او سپين موندي (يعني سوی دی، دوی د (تورموندي) (يعني توري جناح) او سپين موندي (يعني خو مندا غو د سامل او محال د يوه ډله بودايان (سرامان) او دا بله احتمال لري د اسلام تر راتلو پخوا دا يوه ډله بودايان (سرامان) او دا بله ډله مجوسيان (محبريا محاوړ) وه.

#### د خوستوالو څانګي دا دي:

| متون   | مندو | لكڼ | اسمائيل | باسير |
|--------|------|-----|---------|-------|
| تارەوي | تڼي  | شمل | سبان    | ملا   |
|        |      |     |         | اونور |

له دغي جملې څخه باسير ښايي باګريا تمثيلوي چي د هندي بېديا او راجواري هندو قبيله ده.

اسمائيل د (کچواهه) راجبوت له سيماله څخه نمايند کي کوي. مندو د کچواهه مربوط يوه قبيله ده. متون يا متين ښايي متي څرګندوي چي دمخه ئې د بټني په جمله کي بيان راغلی دی. ملا او شمل دواړه د ځايو نومونه دي. تڼی، تاني يا تونی مو دمخه د بيټني (غلزو) د خېلونو تر منځ وليده. (تاره وي) يا تاروی ښايي د برهمن له تاري څخه نمايند کي کوي. ملا ښکاري د يوې داسي قبيلې (البته د کچواهه د يوې پښې) نوم دی چي پخوا د اباسين د دغي پولي پر يوه پراخه ورشو باندي خپره وه او خپل نوم ئې د بلوچستان تر (خزداره) پوري (ملادرې) ته او هم ئې د افريدو په ملک کي د ملا په نامه د تپو لړۍ (ملاغر) ته ورکړی دی چي دا دواړه ځايونه په ترتيب سره د سليمان د ستري لړۍ د جنوب او شمال په انتها ئې سروکی واقع دی. لکڼ همدا رنګه د (لکي) په شکل د دغي پولي د پراخي ساحې په تقسيماتو کي د محل د نامه په څېر مونده کېږي. ځکه يو لراخي ساحې په تقسيماتو کي د محل د نامه په څېر مونده کېږي. ځکه يو راکي) په هغه (ملادره) کي سته چي دا اوس ئې يادونه وسوه او بل همدا راز د بنو په علاقه کي موجود دی. دا ښايي د کچواهه د يوې پښې د لرغونو مرکزونو نښه وي چي اوس په مسلمانو ولسونو او نومونو هغه لادر که سوې ده.

داوري يادائوري قبيله د داور يا دائور په علاقه کي اوسي. دغه علاقه د خوست دناوې جنوب ته پرته ده او په خاصه توګه د (روره) يا (روده) په نامه بلل کېږي. په دې علاقه کي دوې پراخي او آبادي ناوې شاملي دي چي يو له بله څخه د يوه اوږده نري تنګي په وسيله سره بېلي سوي دي. دغه تنګي د توګراه ابناء) افاده کوي. دغه تنګي د توګراه ابناء) افاده کوي. (توغرا يا توګرا د راجپوت مربوط د سولانکي يا چالوک يوه قبيله ده). په دې تنګي کي د توچي يا ګمبيلا سيند بهېږي چي د کورمي د سيند يو ښاخ دې تنګي کي د توچي يا ګمبيلا سيند بهېږي چي د کورمي د سيند يو ښاخ دي. د اوري چي خپل نوم ئې د (روره) يا (روده) علاقې ته ور کړی دی، ګومان کېږي چي دې ځای ته د هيلمند د حوزې له زمينداور څخه په هغه زمانه کي را انتقال سوی وي چي افغاني قبيلې د دوولسمي پېړۍ په منځنيو کلونو کي د شهاب الدين غوري له خوا د غور له غرونو څخه د سليمان لړۍ ته راوستل سوې. شهاب الدين غوري چي اسلام ئې په واقعي توګه د لومړي ځل د پاره په هند کي ټينګ کړ د سلطان محمود غزنوي د لاري په تعقيب ئې يوه بشپړه سلسله افغاني کالونياني د اباسين په اوږدو کي د تعقيب ئې يوه بشپړه سلسله افغاني کالونياني د اباسين په اوږدو کي د

غرنيو موانعو پر حدودوباندي ميشته کړې. دا کالونياني ئې په شمال کي له باجوړ څخه نيولې بيا په جنوب کي تر خزداره پوري زياتره پر هغو ځايو باندي واچولې چي پوره يونيم سل کاله پخوا محمود هلته اچولي وې. داوري چي شمېر ئې شپږ زره کورنۍ ګڼل سوی دی، دوه ښاخونه لري چي يو تاپي اوبل ئې ملي نومېږي.

تاپي (چي کوز داور دی) څانګي ئې دا دي:

| بيبا   | بټا    | باري   | بنعس   | ارغوند |
|--------|--------|--------|--------|--------|
| گالي   | دوري   | چارګل  | بلبل   | بوكى   |
| جاكر   | ايسوري | ایدک   | حيدر   | هوتي   |
| خوشي   | ښادي   | کټی    | جاواكي | جارس   |
| پهار   | موساكي | ميرو   | مېنا   | مكهي   |
| ساركي  | سامي   | روزي   | راجي   | پلاله  |
| تاروتي | تاپی   | سپین   | سيواكي | شنعى   |
| اوتمان | توری   | توغرای | បប     | تارو   |
|        |        |        | زېراکی | زهو    |

له دغو نومو څخه به بنګښ په روان بیان کي مخي ته راسي. باری او بټا برهمني قبیلې دي. مکهي د مکواهانه ځای نیولی دی. مېنا او میرو د مرکزي هند او بېدیا هندیان دي. د موساکي په باب مو دمخه یادونه کړې ده. پهار د راجپوت له پوآر (پرامارا) یا د راجپوت له پاریهارا څخه نمایندګي کوي. په واقعیت کي ټوله لیست سوچه هندي نومونه دي.

ملي (چي پاس داور دی) څانګي ئې دا دي:

| ايدل | اسوان | امراني | الي    | احمد  |
|------|-------|--------|--------|-------|
| دهاڻ | درپا  | چار    | براهيم | بابی  |
| جبار | ايدال | محارا  | گدایې  | فيروز |

| کوری   | ښادي   | کټی    | کرای    | كاكا   |
|--------|--------|--------|---------|--------|
| مندو   | ملي    | ملخ    | لاره    | لاند   |
| ئاسركى | نانی   | میائی  | موساكي  | مريم   |
| رېهار  | پايي   | اورموز | ناوگوشی | نسرت   |
| تائوس  | سوهو   | سېني   | سامل    | ساپکی  |
| توآر   | تاريكي | ٽايب   | تاروتی  | تره کی |
|        |        | اونور  | زيرا    | اومر   |

له دغي جملې څخه امراني د (امرا) برهمن ځای نیولی دی. ایدل له هغه ایدال سره یو شی دی چي په لیست کي تر هغه لاندي راغلي دي. بابی له بیبا سره یو شی دی او د پرامارا له بهیبا څخه نمایند کي کوي. درپا هغه دهربی تمثیلوي چي سندربوله قبیله ده. دهان او ګدایې د ختري قبیلو نومونه دي. مندو د کچواهه یو خېل دی. رېهار د پرامارا یو خېل دی. ساپکی یا سپارکی لږ څه دمخه ئې یادونه وسوه. سامل ښایي له شري مل څخه نمایند کي کوي چي سوداګر پېشه راجپوت دی او یا خو ئې د راجپوت د سیماله ځای نیولی دی. سوهو د ګادون مربوط له سوها څخه نمایند کي کوي، تاروتي د تیلو تا سره سر خوري چي سوداګر پېشه راجپوت دی. نور نو تقریباً هر نوم هندی دی او په دمخه کي ئې یادونه سوې ده.

تر داوري پسي ختيځ پلو ته د بنو د علاقې د شيتک قبيله پرته ده. خو پخوا تر هغه چي پر دوی وږغېږو ښه به دا وي لومړی هغه دوې نوري قبيلې راواخلو چي تر اوسه مو د دوی په باب څه نه دي ويلي. دا دوې قبيلې چي د اباسين او کورمي د سيندونو تر منځ ئې له ختيځه څخه تر لوېديځه پوري غزېدلی ملک نيولی دی د بنګښ او خټک په نامه دی.

د بنګښ قبیله د کورمي، میرانزیو او کوهاټ په ډاګونو کي د پیوهار

يا پېوار د لړۍ له ختيځ څخه بيا د خټکو د پولي تر لوېديځ پوري په هغه سيمه مېشته ده چي ټوله حوزه ئې د همدې قبيلې په نامه بنګښ نومېږي. بنګښ په شمېر لس زره کورنۍ ګڼل سوي دي چي له دې جملې څخه دوه زره کورنۍ ئې (تر برتانوي پولي ها خوا ته) په کورمه کي د تريو د تابعانو په توګه اوسي. په کورمه کي هر بنګښ مکلف دی چي ځان د (همسايه) يا (بنده) په څېر په يو توري بادار پوري وتړي چي هغه ئې د كوم بل توري په مقابل کي حمايه کوي او دغه بادار د ده نايک يا ناييک يا (ساتندوی او حامي) بلل کېږي. تُوري ناييک خپل (همسايه) بنګښ ته چي له يوې علاقې څخه بلي ته ځي د لاري د تېرېدو دپاره يو پاسپورت يا بدرګه ور کوي او په مقابل کي ئې د جګړې يا ګوندي شخړ و پر وخت له هغه څخه خدمت غواړي او هم که بنګښ مستقيم ميراثخور ونه لري نو جائداد ئې د بادار حق اکڼل کېږي. له وطني بيانو سره سم بنګښ په لومړي سر کي له سيستان څخه راغلي او د غزني د ګردېز په علاقه کي ئې اړولي دي. دلته د نهمي پېړۍ په وروستۍ څلرمه برخه کي چي د سلطان اسماعيل ساماني دوره وه اسلام ته راواوښته او ګومان کېږي چي د همدې سلطان نوم ئې د اسلامي قومي نوم په څېر د ځان دپاره غوره کړی دی. که څه هم ډېر احتمال خو دا خبره هم لري چي د اسماعيل کلي نوم ئې ځکه اخيستی دی چي دوی د اسماعيليه په هغه فرقه پوري اړه لري چي حنفي مسلمانان ئې (ملاحده) بولي او دا فرقه د ۱۰۹۹ م - ۱۱۰۰م شاوخوا په پرشيا کي د حسن صباح له خوا څخه منځ ته راغله او په ١٢٦٥م كي د هلاكو خان له خوا څخه ړنګه سوه. هغه اسماعیلیه او ملاحده او یا (حبشیان) چې د هلاکو له ټكوني څخه يچ پاته سوه نو په غټ شمېر افغانستان ته وتښتېده. دا خبره نه ده روښانه چي بنګښ له کومه سیستان څخه دې خوا ته راغله. آیا د هیلمند د حوزې له هغه ولایت څخه چي اوسنی نوم ئې (سیستان دی چي عربي ليکوال ئې سجستان يادوي ځکه دانوم ئې له سکستان يا د [ساکا د ملک] له نامه څخه واخیستی چي دوی هلته وموندی) او یا د بولان د درې پر پوله له هغه ولایت څخه چي اوسنی نوم ئې سیبی دی (او هندیان ئې سیوستان یا شیواستان بولي). خو خبره چي هر راز وي دوی تقریباً تر پنځه سوه کاله اوسېدني وروسته د غلزیو په وسیله له ګردېز څخه وایستل سوه او سوکه سوکه ختیځ پلو د اباسین خوا ته ولېږدېده. نژدې څلور سوه کاله پخوا ئې ځانونه د میرانزو او کوهاټ د ډاګونو خاوندان کړه او هلته ئې د (تیري) د خټکو په مرسته اور کزي اوسېدونکي د تیراه هغو غرونو ته پسي واخیستل چي زموږ له تېر بیان سره سم اوس دوی په هغه ځای کي مونده کېږي.

بنګښ زياتره شيعه مذهبه مسلمانان دي او په سياسي حساب د ګاړ په جناح پوري اړه لري. دوی د پښتني قبيلو په جمله کي ګڼل کېږي. که څه هم د دوی د مورينې په باب بېلابېلي څرګندوني سوي او مختلفو سرچينو ته منسوب ګڼل سوي دي. د ځينو په ځيال د بنګښو د سرنيکه اسماعيل له هغه سلطان اسماعيل سره اړه لري چي د ساماني په نامه د هغي شاهي کورنۍ مؤسس و چي په ۸۷۵م کي تر صفاري کورنۍ وروسته (چي د يعقوب بن ليث يا ليس له خوا څخه تاسيس سوې وه) پر پاچهي کښېنسته. اسماعيل د ساماني په لقب يادېدی او دا لقب ئې د هغه لوی نيكه (سامان) له نامه څخه اخيستي و چي مسلك ئې سارواني وه او كسب ئې دا و چي لويي لاري ئې نيولې او د (مرو) شاوخوا ته ئې اړولي وه. د دغه سامان غټ نيکه بيا طاهري يا داهري و، چي د (داهر) له کورنۍ يا قبيلې سره ئې اړه درلوده. داهر د سيند د هغه هندو راجانوم و، چي د عربي جنرال محمدقاسم له خوا څخه په هغه وخت کي مغلوب او ووژل سو چي پر دغه ملک باندي ئې يرغل راوړ. د همدغه داهر له کورنۍ څخه تر مسلمانېدو وروسته طاهري كورنى، لكه دمخه چي وويل سوه، منحّته راغله. خو بنكښ (يا د غرني پښتنو په تلفظ بنكخ) ښايي له بنګت يا بنكت څخه نمايندګي کوي چي د راجپوت د چوهان په قبيله پوري اړه لري. يا خو ښايي بنګښ د خټکو چي وروسته به ئې بيان راسي د بنګي د پښې يوه څانګه وي او په سر سره له هغه ذاته څخه وي چي د سکه د قوم د بنګي ښاخ اړه پوري لري او د (جاتا) له نسبه څخه وي. بنګښ په خورا زيات شمېر هند ته لېږدېدلي دي او هلته ئې د ملک په بېلابېلو برخو په تېره بيا د شمال لوېديځ ولاياتو په فرخ آباد کي غټي کالونۍ جوړي کړي دي.

بنګښ دوه ښاخه لري چي يو ګاړا او بل ئې سامل نومېږي. ګاړا دوې پښې لري چي د (بای) او (ميران) په نومو دي.

### د بای څانګي دا دي:

| درسامند | دولت  | دنګ  | بلند   | عليشير |
|---------|-------|------|--------|--------|
| جمشېد   | ایسا  | حسن  | الشاه  | دودا   |
| مستو    | مندر  | لندى | کټی    | كمال   |
| تاپی    | شینګی | ښادي | ميسارو | موسا   |
|         |       |      | اونور  | اومر   |

#### دميران څانګي دادي:

| حسن  | بډا   | ازی  | عليشير | ابا   |
|------|-------|------|--------|-------|
| مندر | لودي  | لابي | خوجه   | اساپ  |
|      | اونور | اومر | شاهو   | ماردو |

#### د سامل څانګي دادي:

| ښادي | کاسی  | كالبسار | دربی | الي   |
|------|-------|---------|------|-------|
| ماری | ماما  | لندى    | خوتي | خادير |
| پایې | ناسو  | موسا    | موزو | ستورى |
|      | اونور | اوستورى | تازي | נוני  |

له پاسنيو نومو څخه ګاړا او سامل هغه دوه سياسي ګوندونه دي چي

دمخه ذکر سوه. دا ګوندونه په هغه ملک کي چي د ګوملي د سيند او د کورمي د جنوبي مرستيالو نالو اوبه وروزي د سپين ګوندي او تور ګوندي په نوم يادېږي. ټولي پښتني قبيلې چي د اباسين د پولي په هغه سر تاسري ملک کي اوسي چي هم دې سيند ته د کابل او د ګوملي د وربهېدونکو جریانونو تر منځ پروت دی، د دغو ګوندونو په اساس پر دوو متقابلو ډلو باندي سره وېشلي دي. دا ګوندونه په پخوا زمانو کې د نن ورځي په پرتله ډېر زوره ور او فعال وه. د بر تانوي پولي په دننه کې دا ګوندونه يو مخيزه له منحُه تللي دي خو تر پولي ها خوا ته اوس لا هم په هغو ځايو كي رواج لري چي په خېلونو پوري مربوط وګړي د مصلحت يا انتخاب له مخي څخه نه بلکي د يوې موروثي دندې په څېر تر يوه يا بل ګوند لاندي په متقابلو صفوفو کې درول کېږي. ځکه خبره داسې ښکاري چې دوی د همدې ګوندونو د مورينې په باب په څه نه پوهېږي او نه هم دا ورمعلومه ده چي دغه بېلوونکي نومونه چي دوی يو د بل سره په پېژندل کېږي، له کومه راپيدا سوي دي، ټوله هغه څه چي دوی په پوهېږي دا ټکي دي چي د دوی پلرونه او نيکونه د هغه ګوند دپاره سرښندونکي وه چي دوی اړه ورپوري لري او د دوی د لارښووني دپاره داسي يوه سابقه پوره کفايت کوي. احتمال لري دغه ګوندونه په دې برخو کي د اسلام د برترۍ د ټينګېدو پر مهال هغه وخت منځته راغلي وي چي په ختيځ افغانستان کي د دوو اساسي اديانو يعني بوداثيت او مجوسيت يا اور – نمانځني پالونكي (چي مقدتيان ئي په ترتيب سره [سرامان] او [مجبر] يادېده) چي همدا زمانه اړخ پر اړخ په غوره کي وه، دواړه يو ځای په ګډه د اسلام د يوې ورور ګلوۍ، د برتري عقيدې او ستر نظام تر ادارې لاندي ثبت سوه. بای او ميران مو دمخه ياد کړي دي چي لومړى ئې د يوناني بويوي يا د کچواهه راجپوت له بای څخه نمایندګي کوي او دوهم ئې مېر یا میر دی چي د جېسالمیر د لويي صحرا او هم د مر کزي هند د تپو او راجواري يوه بومي هندۍ قبيله ده. دنګ چي دمخه نه دی تېر سوی همدا شان د وړاندي قبیلې په څېر د همدغي سیمي یوه بومي هندۍ قبیله ده. مسیارو له شینګي او لابي سره یو ځای همدا راز په دغه ردیف پوري اړه لري. دا نور مو زیاتره په تېرو بیانو کي لیدلي او هلته تر څېړني لاندي راغلي دي. بډا د یادو یا ګادون یوه قبیله ده. کالیسار ښایي د پرامارا د قبیلې د کالپوسار ځای نیولی وي. خادیر هغه خاتیر دی چي دمخه ئې بیان سوی دی. خوتي له کوجوتي څخه نمایندګي کوي چي سوداګر پېشه راجپوت دی. تانا هغه تون تمثیلوي چي یادونه ئې دمخه سوې ده. اوستوري د ستوري په څېر دی او د پلیني هغه ستاوري تمثیلوي چي وروسته به ئې بیان په مخه راسي.

د خټک قبيله په هغه سپېره، ډبرين او وچ ملک کي اوسي چي د اباسين د بهير په اوږدو کي له هغه ځايه څخه لږ څه پاس چي د کابل سيند د اټک سره يو ځای کېږي بيا هغه ځای ته نژدې چي تر کالاباغ لاندي د کورمي رود په ګډېږي، پر دواړو غاړو باندي د سل میله په واټن پور ته واقع دى. د خټکو د دغي تړانګي پسور په بېلابېلو ځايو کي خورا ډېر توپير سره لري، ځکه تر اټک پورته صرف يو څو ميله دي خو د مکهد او کالاباغ شاوخوا بيا د دغه پسور اندازه بېخي زياته ده چي له پنځوسو څخه تر شپېتو ميلو پوري رسېږي. خټک په شمېر دېرش زره کورنۍ ګڼل سوي دي چي له دې جملې څخه تقریباً نيم ئې د اباسين پر ختيځه غاړه پراته دي. دوی يو ډېر ښکلی، په ونه جګ او په تن د ښې ودي څښتن يو هندی توکم دی چي تر نورو ګاونډيو قبيله والو ئې د مخ بڼې عموماً سپين بخوني دي. د دوی ملک بېخي خوار دی. پرته له دې چي د مالګي بسته غرونه لري او زياتره كانونه ئې پوره تر كار لاندي دي نور نو شاړ او لكي بوكي ملک دی چي د کرني وړ مځکه چنداني نه لري. د تېربيان په يوه برخه کي مي خټک هغه څوک وبلل چي هيرودوت د ستاګيدای په نامه ياد کړي دي او دلته دا خبره پر زیاتولای سم چي دوی په اصل کي هم هغه د بنو د

علاقې شيتک دي چي د نامه توپير ئې صرف د محلي لهجې د توپير نتيجه ده ځکه چي په جنوب کي پسته لهجه او په شمال کي زيږه لهجه ويله کېږي. د خټکو لومړني مرکز د شامل او برمل په هغو علاقو کي واقع و، چي اوس وزيرو نيولي دي. په دې ملک کي دوی سټک، شټک، سيتک يا شيتک نومېدله. خو کله چي له خپلو لرغونو مرکزونو څخه د وزيرو په واسطه راوايستل سوه او تر شمالي خواوو راتېر سوه نو هلته بيا د ملک د هغي برخي له تلفظ سره سم د خپلو ګاونډيانو له خوا څخه خټک وبلل سوه. د يو څه وخت تر تېرېدو وروسته دوی په خپله هم د ځان د نامه دپاره دغه نوی تلفظ غوره کړ، که څه هم په خپله معموله پښتو کي دوی تر اوسه لا د دغي ژبي د جنوبي او لوېديځي لهجو پوست تلفظ خوندي تر اوسه لا د دغي ژبي د جنوبي او لوېديځي لهجو پوست تلفظ خوندي دي. رښتيا هم خټک د کوهاټ او پېښور په علاقو کي هغه يوازنۍ ساتلي دی. رښتيا هم خټک د کوهاټ او پېښور په علاقو کي هغه يوازنۍ قبيله ده چي د پښتو په پسته لهجه پغېږي خو پاته نوري قبيلې چي د کوهاټ او کورمي شمالي ته پرتې دي ټوله دشمالي زيږې پښتو په بېلابېلو لهجو خبري کوي.

دغه خټک داسي ښکاري چي په وړاندي ښوول سوې سيمه کي له خپلو مځکو څخه د ديرلسمي پېړۍ په لومړيو کلونو کي هغه زمانه وزيرو ايستلي وي چي د کرمان او سوران په ولاياتو کي د کاراخيتای د واکمنۍ دوره وه او دې دواړو ولايتونو يو ځای هغه امارت جوړاوه چي بنياد ئې د تېر بيان له څرګندوني سره سم د بارک حاجب له خوا څخه ايښوول سوی و. معلومېږي چي دوی د کوچ په زمانه کي وار دواره د کافر کوه د لړۍ په هغه نااستوګنه برخه کي پناه اخستې وي چي د ميرانزو د اوسنۍ علاقې جنوبي پوله جوړوي او له هغه ځايه څخه ورو ورو ختيځو خواوو ته د تيري د علاقې او د بهادر – خېلو د مالګي د کانو له لاري تر اباسين پوري خپرېږي او د دې سيند پوري خوا هغه کنډو کپر (لکي بوکي) ملک ته ورتېرېږي چي د مکهد او ميانوالي شاوخوا ته پروت دی او د هغه له منځه څخه د

سوهان سیند تېر سوی او بیا په اباسین ګډېږي. په حاضر وخت کي موږ يوازي هغه برخه خټک تر څېړني لاندي نيسو چي دوی په هغه ملک کي مونده کېږي چي له دمخني ښوونې سره سم پخوا زمانه د هيرودوت له خوا یاد سوی لرغونی اپاریتای هلته د غالب قوم په توګه اوسېده او دارپوش هیستاسپیس ته ئې د باج د ور کولو مسئولیت پر غاړه درلودی. په دې ځای کي نو خټک دوې ستري مېني يا تقسيمات لري چي يو د اکوړې خټک او بل د تيري خټک نومېږي. د اکوړې خټک د پېښور د علاقي په ختيځه برخه او د هغه د چارهاټ د لړۍ په تپو کي اوسي چي هلته له افريدو او اور کزو سره نښلي. د تيري خټک د کوهاټ د علاقې په جنوبي برخه کي پراته دي چي هلته ئې پر شمالي پوله د مېرانزو بنګښ اوسي او د کورمي د سيند د تل بلند په برخه کي له وزيرو سره په تماس کي راځي. دغه خټک همدا رنګه د يوسفزو د ملک په جمالګړۍ او د لوندخوړ ناوې ته نژدې په کاټلنګ کي يوه ډېره غټه کالوني لري. غالبه دا ده چي خټک په سر سره هم هغه خلی دي لکه ستاکه يا ستاکهي چي په سوداګر پېشه راجپوت اړه لري او دوی پر دوو غټو ښاخونو باندي وېشلي دي چي يو ئې (تورمان) او بل ئې (بولاق) نومېږي.

تورمان يا توران دوې پښې لري چي د تري او تره کي په نومو دي. د تري څانګي دا دي:

| ازيز    | انو     | امير   | امان  | اكو   |
|---------|---------|--------|-------|-------|
| بيان    | براكوېټ | بارک   | بهرام | بابر  |
| گودی    | غوري    | درشی   | درپی  | چاکھو |
| اسمائيل | ادریس   | حسبن   | هاتي  | گل    |
| کامی    | كمال    | كاچير  | کابل  | جندا  |
| مادي    | خورم    | خوشحال | خاچين | کانی  |

| مندولي | ماما   | ملي    | مكهال | مائېشي |
|--------|--------|--------|-------|--------|
| پاش    | ثاسر   | موراکی | ميري  | مشر    |
| شبخالي | شخاوات | شكهال  | سارو  | راجر   |
| ياسين  | وتار   | ترهکی  | سوريا | شوئي   |
|        |        |        |       | او نور |

له دغونومو څخه تورمان يا توران ښايي توماري، تواري، توآر، تيري يا توري تمثيلوي چي د راجپوت د يادو د قبيلې د ستر توآر بېلابېل شکلونه دي. تره کې له توري - کې څخه نمايندګي کوي چي معنا ئې (دتوري) {of the Tori} کېږي. تري د يوې برهمني قبيلې نوم دی. اکو د اکاغوندي نوم دی او دې نامه يا د يوناني اکها، يا د جت اګا او يا خو البته په واقعي توګه د ناګائي قبيلې د هغه اکاځای نيولي دی چي په دې برخو کي د خورا لرغوني نېټې اوسېدونکي دي. امان ښايي له (اوان) څخه نمايندګي کوي چي د اباسين پر هغه بله يا ختيځه غاړه باندي يوه داسي قبيله پوره تمثيلوي چي سکيتي منشأ لري.

امير د امرا ځاى نيولى دى چي برهمن دى او انو د ختري مربوط او نائې يا د كايسته انوائې تمثيلوي. بابر د گوجر له بابور څخه نمايندگي كوي. بارک هغه بركي تمثيلويي چي بيان ئې تېر سوى دى او هيرودوت د باركاى په نامه ياد كړي دي. دغه راز نوم نه د راجپوتي او هندي قبيلو تر منځ او نه هم د دې برخو د تركي قبيلو تر منځ چيري ليده سوى دى. برگوېټ د پرامارا بركوټه يا د راجپوت بير گوټه تمثيلوي. بيان يوه تركۍ قبيله ده. چاكهو ښايي د رهتور له چاكيت څخه نمايندگي كوي. درپى هغه دهربى څرګندوي چي سندربوله قبيله ده. درشي د غور د سيمي درزي تمثيلوي چي بيان ئې تېر سوى دى. گودي د ګاهلوت مربوط د ګودا در نيولى دى. گل د چوهان له گوئېل يا د راجپوت له ګوهيل څخه نمايندگي كوي. درپي ځاى نيولى دى. گل د چوهان له گوئېل يا د راجپوت له ګوهيل څخه نمايندگي كوي. هاي د چوهان له گوئېل يا د راجپوت له ګوهيل څخه نمايندگي كوي. هاتي يا هوتي د جت مربوط د هودي نښه ده. كاچير د

ختري د قبيلې له کوچار او يا د ګاهنوت د قبيلې له کاچيراڅخه نمايند ګي کوي. کمال يوه تر کۍ قبيله ده. کاني يوه راجپوتي قبيله ده. خاچين پخوا په مخه راغلی دی او يو ځل به بيا هم په مخه راسي. دا د ګلګيت د خجونا له ژبي سره اړه لري. مادي هغه مدي تمثيلوي چي سوداګر پېشه راجپوت دی. مائېشي د رهتور د ماهېچه ځای نيولی دی. مندولی د سوداګر پېشه راجپوت منداهاله تمثيلوی. مشر يا ميشر د برهمن له ميسار څخه نمايندګي کوي. راجر د هندي بېديا يوه راجپوتي قبيله ده چي البته د رهتور يو خېل ګڼل کېږي. سارو د چوهان مربوط سورا تمثيلوي. شکهال او شېخالی چي په ښکاره سره يو شی دی د برهمن له شوکول څخه نمايندګي کوي. شخاوات د کچواهه مربوط شېکاروات څر ګندوي. وتار ښايی د راجپوتي کوي. شخاوات د کچواهه مربوط شېکاروات څر ګندوي. وتار ښايی د راجپوت له باتريا د ګوجر له تبار څخه نمايندګي کوي.

د تره کې څانګې دا دي:

| بشر  | بهرام | بادين | اؤداني  | اؤدل  |
|------|-------|-------|---------|-------|
| جالى | محنده | درخان | داور    | بومحر |
| مندر | مهپال | لغاري | كهوجك   | كاشيد |
|      | اوتور | يوسف  | اوستوري | ئاسر  |

له دغي جملې څخه اؤدل هغسي دی لکه ابدال چي دمخه ئې بیان راغلی دی. بادین ښایي د رهتور بهادیل یا بهارایل تمثیلوي. بشر د ختري له بهاسیرا څخه نمایندګي کوي. بوګر د جت مربوط بایري یا د راجپوت بهاګایر تمثیلوي. درخان د راجپوت د رګبانسي څر ګندوي. ګنده د ګونده نښه ده چي د څارویو روزنکې هندۍ قبیله ده. جالي د راجپوت له جلیا څخه نمایندګي کوي. کهوجک، لغاري، او مهپال به وروسته بیا په مخه راسي. اوستوري هغه شی دی لکه ستوری چي دمخه ئې یادونه سوې ده. یوسف له اساپ څخه نمایندګي کوي چي دمخه ئې بیان راغلی دی.

د بولاق څانګي دا دي:

| چاوري | برمل   | بنكى | بابر   | اچو    |
|-------|--------|------|--------|--------|
| خرک   | جونا   | غوري | گالی   | دال لو |
| مريم  | متون   | مامر | کوټی   | خوارم  |
| موسا  | ميساري | مروز | مکوری  | مندى   |
| ساده  | روزی   | ناره | نندراک | نګوری  |
| شېوي  | شان    | سېئى | ساكو   | ساغرى  |
| اونور | تره کی | تره  | تاپاسي | شوئي   |

له دغو نومو څخه بولاق احتمال لري د بولېلي يوه څانګه وي چي دمخه ئې يادونه سوې ده او وروسته به ئې د بلوچستان په برخه كي بيا ذكر وسي. اچوله له اچي څخه (چي له همدې موريني څخه دراني اچکزي منځته راغلی دی) نمايندګي کوي چي (د راجا تارينګيني په حواله) د کشمیر د تاریخ یوه مشهوره هندی قبیله ده. بابر او بنګی دواړه د جت قبيلې دي. چاوره يا چائوره راجپوت دی. دال لو ښايي دوهيل تمثيلوي چي سوداګر پېشه راجپوت دي. خرک د خراره ځای نیولی دی چي په سولانکي پوري اړه لري. د مريم يادونه دمخه د کرمان د کاراخيتای د شاهي کورنۍ په ارتباط وړاندي سوې ده. مکوري د راجپوت موکوري دى. نګوري سوداګر پېشه راجپوت دى. نندراک ښايي د ختري له نندې څخه نمایندګي کوي. روزي د چوهان مربوط روسیا تمثیلوي. ساده د ګاهلوت د سیسودیا بېلګه ده. ساغری د پرامارا ساګره تمثیلوي. شان ښايي د راجپوت د چوهان ځای نيولی وي. شېوي او شوئې ياشيوي له شيوا - چاري څخه نمايند کي کوي چي هندۍ مذهبي فرقه ده. تاپاسي بيا يوه بله هندۍ مذهبي فرقه ده. تره کې د توآر – کي ځای نيولي دي. له دې بيانه سره د هغو قبيلو په باب زموږ کتنه بشپړېدو ته رسېږي چي همدا اوس په هغه ساحه کي اوسي چي د لرغوني اپاريتای د ملک په نامه بلل

سوی دی. د هغو څلورو قومونو له جملې څخه چي هيرودوت ئې په همدې ارتباط نوم اخيستی دی يو بل قوم ستاګيدای يعني "هغه څوک دی چي د ستاګ له عزيزانو يا ټولۍ څخه بلل کېږي" دوی په څرګنده توګه هغه ساحه نيولې وه چي د سليمان د لړۍ او د اباسين تر منځ پر ته ده او اوبه ئې د ګوملي سيند او د هغه د بوب او بوري مرستيالو بهېرونو ته وروزي. دا ساحه جنوبي پلو ليري د ويهووا تر هغي لړۍ پوري رسېدلې وه چي د اباسين پر وېش د پښتني او بلوڅي قبيلو تر منځ پوله ټاکي. دغه پراخه غرنۍ حوزه پخوا زمانه سوران نومېده او له کرمان سره يو ځای ئې (چي د دې ملک اوبه کورمي ته وزي) د کاراخيتای هغه مملکت جوړاوه چي دمخه ئې يادونه راغلې ده. معلومېږي چي دغه ساحه ګڼو قبيلو په ګډه دمخه ئې يادونه راغلې ده. معلومېږي چي دغه ساحه ګڼو قبيلو په ګډه نيولې وه خو د دوی له جملې څخه ستاګيدای هغه څوک وه چي په لرغونې نيولې وه خو د دوی له جملې څخه ستاګيدای هغه څوک وه چي په لرغونې زمانه کي ئې د باج د پرې کېدو مسئوليت پر غاړه درلودی.

نوموړی ستاګیدای ما د نن زمانې خټک او شیتک بللی دی. په لرغونې زمانه کي دوی د شاول یا شامیل او برمل یا برمول علاقې نیولي وې (برمل یا برمول احتمال لري د هغو فرومولیانو د فارمول یا فرمول سره یو شی وي چي زه ئې د هیرودوت له خوا د یاد سوي لرغوني پمفیلای په څېر بولم) دغه علاقې په هغو تپو کي واقع دي چي اوس وزیري (د پلیني په خوله بوسیري) ولس نیولي دي او د هوار ملک سره یو ځای نن د بنو د علاقې په څېر پېژندل کېږي. دوی نو په هم هغه وخت کي د سټک، شټک یا شیتک په نامه پېژندل کېږي. دوی نو په هم هغه وخت کي د سټک، شټک یا شیتک په نامه پېژندل کېده (چي د نامه دغه درې سره شکلونه ئې په وطني خطي آثارو کي په مخه راځي). خو کله چي د شامیل او برمول له استوګني څخه د ستک یوه برخه راوایستل سوه او د اپاریتای د ملک ورڅرمه علاقو ته ولېږدېده نو د دې سیمي د زېږي لهجې په تلفظ خټک وبلل سوه. لاکن د قبیلې هغه برخه ئې چي په خپل لرغوني ملک یعني د نن زمانې د بنو د علاقې په شاوخوا کي ځای پر ځای پاته سوه نو د سټک،

شټک، سیتک یاشیتک خپل اصلي نوم یې هغه شان د ځان دپاره وساتي لکه څنګه چي د دغه ملک په پسته لهجه کي تلفظ کېږي. دغه ملک یې په پخوا زمانه کي ټوله د (سوران) په عمومي نامه یادېدی (چي د راجپوت د [سور]له نامه سره ئې اړه درلوده).

د کرمان او سوران دوه ولایتونه لکه څنګه چي دمخه څرګنده سوه د بارک حاجب د کاراخیتای امارت ئی جوړاوه. هغه قبیلی چي په کرمان (یعني هغه ملک کي اوسېدی چي اوبه ئې د کورمي سیند ته وروتلې) په دمخه پاڼو کي مو وښوولې. اوس د هغو قبیلو ښووني ته اقدام کوو چي په سوران (یعني هغه ملک کي اوسي چي اوبه ئې د ګوملي سیند ته وروزي) او داملک له هغي ساحې څخه نمایندګي کوي چي دلرغوني ستاګیدای په نامه بلل سوې ده. دغه پراخه سیمه یو شمېر بېلابېلو قبیلو نیولې ده چي له هغې جملې څخه شیتک، وزیري، کاکړ او شېراني ئې غټي قبیلې دي. له دوی سره څونوري هم سته چي د وګړو شمېر ئې لږ اونوم ئې ډېر شهرت نه لري لکه ګوربوز، خروټي، فرمولي، اوستوراني اونور.

د شيتک قبيله ويل کېږي چي نسب ئې له کوم شاه آفريد سره اړه لري. له دې څرګندوني څخه ښکاري چي دوی له افريدو سره يو ډول نامعلوم ارتباط لري ځکه د هغو په باب هم ويل کېږي چي له کوم (آفريد) څخه راپيدا سوي دي. شيتک چي د بنو د علاقې په حوزه کي د بنو په نامه په يوه وړه ناحيه کي اوسي په اوس وخت کي عموماً د بنوڅيو په نامه پېژندل کېږي. دوی درې غټ ښاخونه لري چي کېوي، سوراني او سامي بلل کېږي.

د کېوي يا کيوي څانګي دا دي:

| بوبل  | بارک   | بالبو  | باكهى | بای ۰  |
|-------|--------|--------|-------|--------|
| قلندر | بورتاه | براهيم | بوتى  | بوراه  |
| غازي  | ګېدی   | گاله   | دودا  | دال لا |

| اسمائيل | اساپ  | هاوید | الكيدار  | غوندى   |
|---------|-------|-------|----------|---------|
| کرک     | کماری | کاکی  | كبير     | جېلم    |
| مندى    | ماما  | لېوان | كهوجك    | کېوي    |
| موسا    | موغل  | ميتا  | ميري     | ميراكل  |
| سربی    | رستم  | راوت  | نقرالدين | نېرى    |
| تاپی    | سيندى | شوبا  | شادی     | ستى     |
| اونور   | اومر  | تورار | توهالي   | تر ګالي |

له دغونومو څخه باکهي ښايي د باهيکاتها ځای نيولی وي چي هندۍ مذهبي قبيله ده. بالبو د پرامارا له بهيبا څخه نمايندګي کوي. بارک پخوا په مخه راغلی او څېړل سوی دی. بوبل د ګوجر له بابر څخه نمايندګي کوي. بوراه د سوداګر پېشه راجپوت بور تمثيلوي. بوتي د راجپوت د بوتا ځای نيولی دی. براهيم د برهمن نښه ده.

بورتاه د سولانکي له بهورتا څخه نمايندګي کوي. قلندر يوه اسلامي مذهبي قبيله ده چي ښايي د چارنداين هغه هندۍ قبيله څرګندوي چي اسلام ته اووښتې ده. دال لا د سوداګر پېشه راجپوت دوهيلا تمثيلوي. ګيدار به يو ځل بيا د بلوچستان د قبيلو په جمله کي د ګيدور او ګادورا په څېر وليدل سي چي د يونانيانو د لرغوني ګيدروسای څرګندويان دي. کهوجک خپل نوم د پښين د کورک امران لړۍ ته ورکړي دي او دا د کجک سره يو شي دي چي ښايي يوه کچواهه قبيله تمثيلوي. نېري ښايي له نايري يا ناير څخه نمايندګي کوي چي د جنوبي هند يوه مشهوره قبيله ده. نقرالدين د سوداګر پېشه راجپوت نګادرا تمثيلوي. راوت د څاروي روزونکو يوه هندۍ قبيله ده. سربي د سوربيا ځاى نيولي دي چي دا هم څاروي روزونکې هندۍ قبيله ده. سېتي د خيتري له سيتهي څخه نمايندګي کوي. شوبا هغه شيوا – چاري څرګندوي چي هندۍ مذهبي

قبیله ده، ترګالي د ختري تګالي تمثیلوي. توهالي د سوداګر پېشه راجپوت د دوهیل ځای نیولی دی. تورار له دهارار څخه نمایندګي کوي چي هندۍ څاروي روزونکې قبیله ده. اومر د پرامارا له اومرا څخه نمایندګي کوي. په بنو کي هم هغه شان لکه د سرحد په نورو هوارو علاقو کي یو خورا زیات شمېر ارجل وګړي د غالبو قبیلو تر منځ د تابعانو او بندګانو په څېر اوسېږي. دوی په یو ځایي توګه د (هندکي) یا (هندیانو) په نامه یادېږي او په ترکیب کي ئې بېلابېلي مسلماني او هندو قبیلې یا کاستونه شمولیت لري چي ډول ډول کسبونه او کارونه سر ته رسوي. هندو قبیلې ئې بیا

د سوران څانګي دا دي:

| بهنګي   | باره  | ايمل  | اماندی | ادم    |
|---------|-------|-------|--------|--------|
| چار     | چندن  | بوبكر | بوبک   | بوری   |
| الكبر ك | دوران | دهرما | دولت   | دنده   |
| جاني    | جاجي  | هيبک  | همزه   | غور    |
| خاچين   | كاكل  | کېوی  | کېچى   | كمال   |
| لادى    | کھوتی | کهوجک | خاتون  | ښادي   |
| ملی     | مكهال | ماهېت | צט     | لالى   |
| ميتا    | مېشو  | مشكى  | مندو   | ممكت   |
| رېمي    | پالی  | پاک   | نوكر   | ثاني   |
| شوردورا | سرائي | سنعو  | سلامي  | سابو   |
| توركي   | توتا  | سلطان | سيركي  | شومي   |
|         | اونور | ږوب   | زاكر   | اوتمان |

له دغو نومو څخه سوراني د راجپوتي قبيلې هغه څوک افاده کوي چي

د سور په ستره څانګه پوري اړه لري. نور نومونه زياتره په مخه راغلي او وړاندي څېړل سوي دي. چندن ښايي د چوهان له چندا څخه نمايندګي کوي. چار د راجپوت چاهيرا تمثيلوي. دنده له داندي څخه نمايندګي کوي چي هندۍ مذهبي قبيله ده. دهرما د ګاهلوت مربوط (دهورميا) تمثيلوي. دوران د راجپوت له (دور) څخه نمايندګي کوي. ګبرګ له ګبريا ګواري څخه نمايندګي کوي چي دمخه ئې بيان تېر سوی دی. جاجي د برهمن د جيجوتهي ځای نيولی دی. کېچي د چوهان د قبيلې کهیچي یا د سوداګر پېشه راجپوت کهیچو دی. کاکل یا کایکال د پښتنو کاکړ تمثیلوي. کهوتي د کوجوتي ځای نیولی دی چي په سوداګر پېشه راجپوت اړه لري. لادي د سوداګر پېشه راجپوت لادي ګڼل کېږي. لالی د برهمن د لايلي نښه ده. لاتا د راجپوت د لاتهار سره سمون خوري. ممکت د برهمن د ممکهوت ځای نیولی دی. مېشو د رهتور د مهایچه بېلګه ده. نو کر د سودا کر پېشه راجپوت نګار او يا خو د ګوجر مربوط نګار تمثيلوي. پاک د راجپوت له پتاک څخه نمایندګي کوي. پالي سوداګر پېشه راجپوت دی. رېمي د رهتور له رامديوا سره لګېږي. سيرکي او توتا د سوداګر پېشه راجپوت د سیرکایرا او تیلوتا سره سر خوري. زاکر د جاکهر ځای نیولی دی چي د هندي بېديا هندو قبيله ده.

### د سامي څانګي دا دي:

| باجل    | بهلول | بدل   | باده | بابک  |
|---------|-------|-------|------|-------|
| بازيد   | باتک  | بشر   | بارک | بنګښ  |
| گنده    | دادی  | چيغا  | چېت  | بهاون |
| حسن     | همير  | غېب   | غزنى | گاری  |
| اسمائيل | ايسا  | انجال | هيبت | هاتي  |
| كېنګر   | کټی   | كلرا  | كمال | كافعه |

| لنعر   | لادي   | لاچي  | خوجرى | خټک   |
|--------|--------|-------|-------|-------|
| متي    | ماسي   | منګور | مندا  | مامیت |
| اودی   | نيل    | ناټک  | موسا  | ميسرى |
| سمالي  | سابو   | پرید  | پهار  | پائې  |
| سيناور | سيكندر | شكهال | سرتوي | سرور  |
| وبران  | وزيري  | تاپي  | سورو  | سوكرى |
|        |        | اوثور | زالو  | ياسين |

له دغو نومو څخه زياتره په مخه راغلي او وړاندي څېړل سوي دي. چېت يا چايت ښايي د رهتور له چاکيت څخه نمايندګي کوي. کلرا او خوجري ښايي د ختري د قبيلې کلهار او کوچار تمثيلوي. منګور د منګوره ځای نيولی دی چي په سوداګر پېشه راجپوت اړه لري. ميسري د برهمن د ميسار څرګندونه کوي. پائې د ګاهلوت له پاهه څخه نمايندګي کوي. پهار د (پرامارا) د پوآر سره سمون ځوري. پريد د اپاريدای يا افريدي ځای نيولی دی. سمالي د راجپوت د سيماله څرګندونه کوي. سرور يوه راجپوتی قبيله ده.

د بنو د علاقې په پاته برخه کي د ایسا - خېلو او مروت قبیلې پر تې
دي. ایسا - خېل په تېر بیان کي د غور د لودي قبیلې د نیازي د پښې د یوې
څانګي په څېر ښوول سوي دي. د نیازیو له جملې څخه یو شمېر ئې ځائي
خلک دي چي په کرونده ګري ګوزاره کوي او یو شمېر ئې بیا کوچي خلګ
دي چي د پوونده ګري یا (کارواني سوداګرۍ) په ورهڼه لګیا دی. ګرونده
ګر نیازي د ایسا - خېلو د علاقې ایسا - خېل، د ایسا - خېلو او کالاباغ تر
منځ پراته کمرمشاني، د ټانک د علاقې خوندي یا کوندي او د اباسین پر
ختیځه غاړه د میانوالي سرهنګ په خپل ترکیب کي کښېباسي.

د ايسا - خېل څانګي دا دي:

| کازیر | جت   | بنګی   | بادر | اوان  |
|-------|------|--------|------|-------|
| شبخان | مولو | ماسو , | مامو | كورېش |
|       |      |        |      | اونور |

له دغو نومو څخه ایسا دمخه ښوول سوی دی چي البته له اسي (د سترابو له آسیاني او د سانسکریت د کتابو له اسوا) څخه نمایندګي کوي، خو ښایي همدارنګه هغه څوک تمثیلوي چي عیسائي یعني (د عیسی امتیان) یا مسیحیان دي. اوان دمخه راغلی او یادونه ئی سوې ده. کازیر او کورېش یا ګوریچ ویل کېږي چي سره یو شی دي. کورېش د راجپوت د کیروچ په څېر دمخه وپېژندل سو، چي دا یا د رهتور او یا د کچواهه یو خېل دی.

د پوونده څانګي دا دي:

| نور | ممريز | مەلا | مهسود | الي   |
|-----|-------|------|-------|-------|
| 1   |       |      |       | اونور |

دوی اوړی په خراسان او ژمی په هند کي تېروي او تګ و راتګ د ګوملي د ګوالري له لاري کوي.

مروت يا مائورت (چي د لويي صحرا يوه هندۍ قبيله ده) د بنو د علاقې د مروت په سيمه کي اوسي او دوی د هغه لوهاني يو ښاخ دی چي دمخه ئې بيان تېر سوی دی. له دوی څخه يوه برخه کرونده ګر او بله برخه ئې کوچيان دي چي په شمېر اته زره کورنۍ ګڼل سوي دي. دوی يو ښکلی، په ونه جګ، په غړوغښتلی راجپوتي توکم دی.

کوم بټني چي د ګبر د غره په لوېديځو لمنو او هم د بنو او دېره اسماعيل د (برتانوي) علاقو پر پوله د وزيرو د شاګيو په راوتلو غاښو کي اوسي د هغو بټنيو يوه څانګه ده چي پخوا څېړل سوی دی او په شمېر پنځه زره کورنيو ته رسېږي. دغه بټني درې ښاخه لري چي تاتا، دانا او اوراشپوننومېږي.

۲۹٦ تاتا چي همدارنګه پالا بلل کېږي څانګي ئې دا دي:

| دېوي | دارکی | بولاكي   | بای  | اشک   |
|------|-------|----------|------|-------|
| خير  | كيچي  | کټه ګرام | كانه | جائول |
| سېن  | سارى  | سادی     | پیرا | نيامت |
| اومر | توران | تری      | شان  | شكر   |
|      |       |          |      | اونور |

له دغي جملې څخه اشک له اچک سره يو شي دي او يو ځل به بيا د دراني قبيلو په جمله کي مخي ته راسي. دېوي د پرامارا د قبيلې له دېبا څخه نمايند کي کوي. جائول د سوداګر پېشه راجپوت جائېل تمثيلوي. شکر د سکروار ځاى نيولى دى چي راجپوت دى. نور نومونه دمخه راغلي او څېرل سوى دى.

### د دانا څانګې دا دي:

| الى    | اجاد                       | ادی                                            | ادم                                                                 |
|--------|----------------------------|------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|
| ٔ دادی | بوبک                       | بابور                                          | ازغا                                                                |
| کیسو   | טט                         | هاتي                                           | گالی                                                                |
| پار    | پايې                       | معروف                                          | مكهال                                                               |
| شېخ    | شادی                       | سېن                                            | سوراج                                                               |
| وريا   | وړوکی                      | ورغاره                                         | تری                                                                 |
|        | دادی<br>کېسو<br>پار<br>شېخ | بوبک دادی<br>کاکا کېسو<br>پایې پار<br>شادی شېخ | بابور بوبک دادی<br>هاتي کاکا کېسو<br>معروف پایې پار<br>سېن شادی شېخ |

دغه نومونه زياتره وړاندي په مخه راغلي دي. پار ښايي (د پرامارا) له پوآر څخه نمايندګي کوي. داؤری هغه داوري تمثيلوي چي دمخه ئې څېړنه راغلي ده.

## د اوراشپون يا وارشپون څانګي دا دي:

| دری   | دند   | چپلی  | برمست | بارک      |
|-------|-------|-------|-------|-----------|
| جاریک | جانجي | غربون | محالر | درې پلاره |

| مندي  | مندرا | مغزى | كودين | کهټ  |
|-------|-------|------|-------|------|
| سبكرا | سرور  | سامر | میانی | مويا |
| اونور | ترهکی | ترى  | شنبي  | شاخى |

له دغي جملې څخه وارشپونښايي د (کچواهه) راجپوت له بيوريشا يا بيوريشبانسي څخه نمايندګي کوي. موږ دمخه وارشپون يا اشپون د خاچين ياغرشين سره يوځاى چي د شيخ بېټ، بټني زامن دي په تېر بيان کي يو څل ليدلى دى. دوى به بيا هم د داردا د ملک د (بوريش) په بيان کي په مخه راسي. چپلي د ختري مربوط چوپرا تمثيلوي. ( دند) د پرامارا له (دهند) او (دري) د چوهان له (ديورا) څخه نمايندګي کوي. ګالر د ختري کولهار تمثيلوي. غربون د تيراه د خانکاى يا کاشا د سيند د عمده ښاخ نوم دى چي هلته د کوهاټ په ميرانزو کي د (هنګو) د رود له بهيره سره يو ځاى کېږي. جانجي د ګوجر له جنجهار څخه نمايندګي کوي. کهټ د کتهک ځاى نيولى دى چي د هند سندربوله قبيله ده. مغزى د ګاهلوت مګراسا تمثيلوي. مندى د کچواهه له مندو څخه نمايندګي کوي. سامر د پرامارا د سومرا څرګندونه کوي. سرور د سوداګر پېشه راجپوت سورار او يا له شنبې سره يو ځاى هغه برهمني قبيلې تمثيلوي چي سروريا او سامپي نومېږي. ترى همدارنګه برهمني قبيلې تمثيلوي چي سروريا وسامپي نومېږي. ترى همدارنګه برهمني قبيلې تمثيلوي چي سروريا وسامپي نومېږي. ترى همدارنګه برهمني قبيلې تمثيلوي چي سروريا څخه نمايندګي

د شیتک د قبیلې یا د بنوڅیو لوېدیځ پلو د ټانک، کولاچي، درابند او چاودان تر (برتانوي) علاقو ها خوا ته د شېراني قبیله پر ته ده. دې قبیلې هغه ملک نیولی دی چي په جنوب کي د (زمري) او په شمال کي د ګوملي د ناوې د وزیري ولس تر منځ پروت دی او لوېدیځ پلو د بوب د ناوې د کاکړو او مندو قبیلي له خوا څخه احاطه سوي دي.

شېراني (چي د سوداګر پېشه راجپوت له جیران سره لګېږي) د کلکو غرنیو وګړو یو نمایداره، په ونه جنګ توکم دی چې زیاتره په کرهڼه لګيا دي او د ځينو خاصو د ودونو له مخي ئې له نورو څخه توپير ليده کېږي. مثلاً تر نورو پښتني قبيلو دوى ناوخته واده کوي او پلار نه يوازي دا چي د خپلي لور په مقابل کي هيڅ نه اخلي بلکي له هغې سره يو څه پوښ هم ورکوي. دوى تابعان يا مريان نه لري بلکي خپل ټوله کار او کرنه په خپله سر ته رسوي. دوى يو شمېر د لاسي کارو ماهران، کاسبان او هم يو شمېر (هندو) دوکانداران لري. د دوى مشر دنيکه (Grandfather) په لقب يادېږي (چي البته هندى نايک دى چي د [لارښود، غټ، ساتندوى] او داسي نورو معنا افاده کوي. نيکه په قبيله کي د خورا زيات صلاحيت تښتن دى او د خپلو انتظامي او مذهبي دندو په بدل کي د قبيلې له خوا څخه په پسو، غويو او نورو شيانو کي د مرستو خپله ونډه اخلي. شېراني که څه هم ډېر پخوااسلام ته اووښتي دي خو ويل کېږي چي هيڅکله د غوښي په منظور غويي نه وژني. لاکن د هغه غوايي غوښه خوري چي په طبيعي په منظور غويي نه وژني. لاکن د هغه غوايي غوښه خوري چي په طبيعي ډول مړ کېږي او تر مړيني دمخه ئې لومړى غاړه په شرعي طريقه پرې

شیراني پخوا زمانه دخپلي لوټمارۍ په خاطر پر دې سرحد باندي یو خطر ګڼل کېده خو اوس د پښتنو په پرتله آرام او پر نظم برابر خلګ دي. دوی نه په راجپوت او نه هم په جت کي شمېرل کېږي بلکي د یو پخواني نیکه د نامه په اقتفاء همدارنګه د (چار) یا (چهار) په نوم بلل کېږي. د اباسین د ناوې په دغه برخه کي د دوی نېټه له یوې خورا ډېري پخوانۍ زمانې سره اړه لري او د (تاد) په ګومان ښایي دوی د سوراشتراهغه وګړي وي چې سورانومېږي.

شېراني درې غټ ښاخونه لري چي وادم، جلواني او هريپال نومېږي. د وادم څانګي دا دي:

| بابی  | بابر | انګو  | انجار | احمد  |
|-------|------|-------|-------|-------|
| هاميم | دولت | بيرام | بارک  | بهلول |

| كمال   | جاهيم | حيدر   | هورموز | هاني  |
|--------|-------|--------|--------|-------|
| لند    | KK    | كهارو  | کارو   | کاپیپ |
| مارهېل | مساني | منګل   | مامند  | ماينا |
| پېئو   | نیازی | نورو   | موسا   | مارو  |
| يحيا   | اومر  | سيداني | سنجر   | رودين |
|        |       |        |        | اونور |

له دغو نومو څخه وادم ښايي د يادو د قبيلې له بيدمان څخه نمايندګي کوي. انجار د برهمن انجيرا تمثيلوي. انګو يا هنګو په ميرانزو کي د يوه ښارګوټي نوم دی. بابر يوه ګوجر قبيله ده. بابي او بهلول د پرامارا له بهيبا او بېهيل څخه څر ګندونه کوي. هاني دبرهمن له هاناڅخه، جاهيم د سوداګر پېشه راجپوت جائېمو تمثيلوي. کاپيپ له سوداګر پېشه راجپوت او يا د ختري له کپار څخه نمايندګي کوي. کهارو د کهورو ځای نيولی دی چي د څارويو روزونکې هندۍ قبيله ده. کارو د جت مربوط له کوري څخه څر ګندونه کوي. لالا د برهمن د لېلې بېلګه ده دلند يوه سندۍ کوري څخه څر ګندونه کوي. لالا د برهمن د لېلې بېلګه ده دلند يوه سندۍ قبيله ده. ماما برهمن دی. منګل په ختري اړه لري. مساني له مشواڼي څخه نمايندګي کوي چي وړاندي د سترابو د ماسيانوی په څېر ښوول سوی څخه نمايندګي کوي چي وړاندي د سترابو د ماسيانوی په څېر ښوول سوی دی. مارهېل ښايي د رهتور مربوط ماهولی او يا د جت (هېلا) د رهتور له (مارو) سره يو ځای تمثيلوي. مارو د پرامارا د موري ځای نيولی دی. يحيا د راجپوت د جوهيا څر ګندوی دی.

د جلواني څانګې دا دي:

| براهيم | بېزا   | بابكر | ايمل   | انو   |
|--------|--------|-------|--------|-------|
| کابل   | ايسا   | هاميم | محادو  | بوبک  |
| کهوجک  | كهيدار | كرمان | کانو   | كلاشه |
| مندل   | مامند  | لودا  | کېنګری | كولار |

| مير   | مايار | مروت  | معروف  | مانو  |
|-------|-------|-------|--------|-------|
| پرچه  | اوبه  | نېكزن | نېكبى  | موسا  |
| سارو  | سالار | سادو  | پیراک  | پاریک |
| سپاپی | سيپند | شنبي  | شمال   | شكر   |
| يعقوب | وريا  | ترخان | تره کی | سلطان |
|       |       |       |        | اونور |

له دغو نومو څخه جلواني، د ملواهانه جهاله تمثيلوي (چي جمع يې جهاله وان کېږي) دوی هغه ولس ښکاري چي د بلوچستان په کلات کي ئې د جهاله وان ولايت په نامه بلل سوى دى. انو د ختري مربوط اونايې دى. ايمل د سوداګر پېشه راجپوت له شري مل څخه نمايندګي کوي. ګادو د ګادی ځای نیولی دی چي هندی څاروي روزونکی دی. کلاشه د سولانکي مربوط کلاچه دی او يو ځل بيا به د کافرستان د قبيلو تر منځ په مخه راسي. کانو له کاني څخه نمايند کي کوي چي (رهتور) راجپوت دی. کولار يوه بومي هندۍ قبيله ده او د ګونګاري په څېر له کهنګر، يا کنجر او يا چنغر څخه نمايندګي کوي چي د هندي توريانو قبيله ده. اوبه د هرات خوا ته د غور په ملک کي د يوې علاقې نوم دی او دلته ښايي د ختري مربوط (اوپل) تمثیلوي خو البته دا خبره له شکه نه ده وتلی. پرچه ښايي د پراچه ځای نیولی وي چي په هند کي د هغي قبیلې نوم دی چي وګړي ئې پلنډه په شاميده رېزه شيان خرڅوي او كوڅه په كوڅه ګرزي نارې پر وهي. شمال له شيخ ملى يا شري مل او يا سيماله څخه نمايند کي کوي چي ټوله وړاندي يادي سوي راجپوتي قبيلې دي او يا خو د شمال د علاقې يوه بومي قبيله ده. شنبې د برهمن له سامپي څخه څر ګندونه کوي. سپاپي يا سيپاپي د پرامارا مربوط سيپات او پاپا څخه نماينداي کوي چي دواړه سره يو ځای سوي دی.

د هريپال څانګی دا دي:

| خليل | كارمو | كالو  | ادریس | ارو   |
|------|-------|-------|-------|-------|
| توری | شاهو  | سېن   | سادو  | نازک  |
|      |       | اونور | يوسف  | باسين |

د نومو له دغي جملې څخه هريپال د يادو مربوط د جاريجا يو ښاخ دی. ارو ښايي د برهمن له هري يا د چوهان له هاره يا د راجپوت (کچواهه؟)له هرايا څخه نمايندګي کوي. ادريس د (ادار) ځاى نيولى دى چي د ګاهلوت يو ښاخ دى. سادو د ګاهلوت سيسوديا تمثيلوي. ياسين ښايي د ګلګيت په ملک کي د ياسين د علاقې يا سکون تمثيلوي چي زموږ د پلټني په يوه وروستۍ برخه کي به ئې يادونه وسي. د شېراني نوم چي په عمومي توګه پورتني درې ښاخونه کښېباسي ګومان کېږي چي د راجپوت مربوط جيران تمثيلوي الکه وړاندي چي پر وږغېدو. خو تر هغه لا دا احتمال ښايي ډېر ټيک وي چي د لويي صحرا او جيسالمير له هندي ميساري څخه نمايندګي کوي. په دې ترتيب نوله ميساري څخه په پښتو کي مزري (جمع ئې زمري) جوړېږي چي پارسي ئې شېر يا شير (جمع ئې شېران يا شيران) کېږي او د (tiger, lion) معنا ور کوي او ښايي هغه مهال چي نوموړې قبيله اسلام ته رااوسته نو هندي نوم ئې په دې ترتيب له اسلام ته رااوسته نو هندي نوم ئې په دغه اسلامي نقاب پوښل سوی وي.

په شېرانيو پسې شمال پلو ته د وزيرو ستره قبيله پرته ده. دوی ښايي د پونتوس<sup>()</sup> يا ايوکسين پر سمندر کي باندي د تيمسقيره<sup>()</sup> له هغه لرغوني (بوسېري) څخه منشأ اخيستې وي چي پليني ئې يادونه کړې ده. يا خو امکان لري چي د ختري له بهاسيرا سره اړه ولري. وزيري له غلزو سره ګډ د سليماني په نامه هم بلل کېږي ځکه چي د سليمان په لړۍ کي

Pontus (1)

Themiscyra (Y)

اوسي. د سلیمان لړۍ احتمال لري د سولانکي راجپوت د نامه په اقتفاء د عربي فاتحانو له خوا څخه په همدغه نامه ځکه وبلل سوه چې د عربو د هجوم په وخت کي نوموړی ملک د سولانکي کام په لاس کي و. لکه څنګه چې غلزي د سليمان د لړۍ د شمالي برخي په لوېديځو لمنو او غاښو کي د شمير له پلوه غالبه قبيله ګڼله کيږي همدغه رازييا وزيري دهمدې لړۍ د شمالي برخي په ختيځو لمنو او غاښو کې تر نورو اوسېدونکو ډېر پراته دي. وزيري د سليمان د لړۍ پر دغه خوا باندي د کورمي له تل بلنده څخه نيولې چې د ميرانزو سره پوله لري بيا د ګوملي تر درې غزېدلي دي. د دوى اصلي علاقي شامل (ياشوال)، برمل (يا بارمول)، خيسور، مارغت، شام او داسي نور څايونه دي. دوی يو ګڼ شمېره، تکړه او داړه ماره قبيله ده چې د خپل زيږ سلوک او سخت خوي په وجه شهرت لري. دوي دوه ستر ښاخونه لري چي خيزاري (د پراماراکهېجار) او لايلي يا لېلې (د برهمن لېلې) نومېږي. لېلې وزيري چي په شمېر شپږ زره کورنۍ اکڼل سوي دي د پېړيو پېړيو راهيسي لکه دمخه چي ئې بيان هم راغلي دي د سفید کوه پر شمالی لمنو باندی د خو کیاڼو تر منځ اوسی او په اوس کی له اصلي وزيرو څخه بېخي توپير لري. خيزاري وزيري درې ښاخه دي چي موسا، مهسود او ګوربوز نومېږي.

موسا د اوتمان او احمد په نومو دوې پښې لري چي دواړه يو ځای د درويش په نامه يادېږي. له دغي جملې څخه اوتمان چي اتلس زره کورنۍ ګڼل سوي دي، درې پلريني لري چي محمود، ابراهيم او ولي نومېږي.

د محمود يا مهميت څانګي دا دي:

| بخشى   | بادی  | بابور  | اييز  | ايدل   |
|--------|-------|--------|-------|--------|
| دارانی | چالاک | بوزی   | براک  | بلال   |
| حسن    | گوگی  | دوسالي | دارمل | دردانی |

| كهالپ   | جنګی    | ايراميا | هيبت    | حكيم   |
|---------|---------|---------|---------|--------|
| ماشي    | لوچی    | لالى    | خوجه    | خرمنز  |
| ماسكي   | مارچی   | مندي    | ماما    | ملی    |
| نور     | نازل    | UU      | ميهتر   | مهرمان |
| رېشمين  | رازوتي  | راجي    | پېنګ    | پهار   |
| شېخ ولي | سرمست   | شاپی    | شامل    | شادي   |
| توراکی  | تراكالي | تری     | سليماني | سيكندر |
|         | اونور   | ووزى    | ي وزر   | توله   |

له دغو نومو څخه زياتره ئې په مخه راغلي او وړاندي څېړل سوي دي. چالاک د سولانکي له چالوک څخه نمايندګي کوي. ګوکې د رهتور له ګوګاديوا څخه څرګندونه کوي. دوسالي د سوداګر پېشه راجپوت دوسورا تمثيلوي. د رداني له دينوريا څخه نمايندګي کوي چي همدا شان سوداګر پېشه راجپوت دی. ايراميا البته د کچواهه مربوط د ارانيا ځای نيولی دی چې بيا به هم د کافرستان د قبيلو په ټل کي په مخه راسي. کهالپ هم هغه چلپي يا چپلي دی چي د اوراشپون په څانګو کي راغلی دی کهالپ هم هغه چلپي يا چپلي دی چي د اوراشپون په څانګو کي راغلی دی او بوزی چي په پورته ليست کي راغلی دی په ښکاره سره يو شي دي. ووزی

د ابراهيم څانګي دا دي:

| بوزی  | بوبلي | باجل  | بادين  | الي    |
|-------|-------|-------|--------|--------|
| انداس | هيبت  | ديتا  | دادی   | قلندر  |
| کایي  | کرای  | جنګی  | جانبېګ | اسكندى |
| مادا  | لكهي  | لاچي  | خوشحال | خوجه   |
| متي   | منزر  | ملی   | مختار  | مچګان  |
| پاله  | نيامت | نونيا | ميرالي | مبوا   |

| سامي  | سلامي | سخي   | رامي   | پېلا   |
|-------|-------|-------|--------|--------|
| سونی  | سوگی  | میرکی | شاميره | شاخه   |
| وړوکی | اودي  | توری  | تولک   | تارپشي |
|       |       | اونور | زارنی  | زاكر   |

له دغو نومو څخه بادین (یا شیخ بادین) څو ځله وړاندي په مخه راغلی دی او ښایي د راجپوت له بودانو یا د برهمن له بیدا او یا د یادو له بیدمن څخه نمایندګي کوي. باجل یا بوچل د راجپوت باچل تمثیلوي. انداس د پاریهارا (اندوه) څرګندوي. نونیا د راجپوت د نینګیوار نښه ده. رامي د رهتور د رامدیوا ځای نیولی دی. سوګی د راجپوت سوهاګي تمثیلوي. تولک د غور د تایمني په علاقه کي یو ښارګوټی دی چي د تمثیلوي. تولک د غور د تایمني په علاقه کي یو ښارګوټی دی چي د جنګېزخان له خوا تر کلابندۍ لاندي راغی او ړنګېدو ته یې ورساوه. زارنی همدارنګه د غوري یو ښارګوټی دی چي د تایمني د غټانو پای تخت و. زاکر د جت مربوط له جاکهر څخه نمایندګي کوي.

### د ولي څانګې دا دي:

|       |         |        | **     | **    |
|-------|---------|--------|--------|-------|
| بابا  | ايديا   | ارام   | ارال   | ائدى  |
| باشكى | بنعت    | بكا    | باجي   | بدا   |
| گالی  | فتوح    | دېګان  | دری    | بادا  |
| جابي  | ايسا    | ايمپار | هندی   | گاری  |
| کابل  | جواکی   | جائي   | جانبېګ | جمال  |
| خوزی  | خرماز   | كهندر  | کاکا   | کاجی  |
| مالو  | ملكشاهي | مادا   | لادى   | كوتار |
| مېنا  | معروف   | مندر   | مامیت  | ماما  |
| ميامي | موسا    | ميتاكي | ميتا   | بېستي |
| پال   | نور     | نارمي  | نانک   | میان  |

| ساردی | سالي | رېشمين | پولیا | پېپالي |
|-------|------|--------|-------|--------|
| شومى  | شوبر | شربت   | شكهال | شابر   |
| تاتار | تختي | سیقلی  | سور   | سونی   |
| وروكي | توره | تورک   | تور   | تاټي   |
|       |      |        |       | اونور  |

له دغو نومو څخه اندي او هندي د پاریهارا د (ایندوه) ځاي نیولي دى. بدا د يادو مربوط بدا تمثيلوي. بنګت د چوهان د قبيلې بنکت دى. باشكى د راجپوت له باچک څخه نماينداي كوي. كابل يا كابل - خېل د وزيرو د کام يوه غټه او مهمه پښه ده چي له ميامي سره يو ځاى هغه څوک تمثيلوي چي هيرودوت کابلي مېيونوي (يا په بل نامه لاسونوي) بللي دي او بيان ئې په دوهمه ستراپي کي راغلی دی. لاسونوی ښکاري چي خپل نوم ئې د بلوچستان په کلات کي د (لاس) ولايت ته ورکړی دی. سربېره پر کابلوی - مېيونوی هيرودوت د کبالا نوم هم اخلي او بيا نو د هم هغي دوهمي ستراپۍ په حوزه کي هيګينوی ورپسې يادوی. هيګينوی موږ د خوګاني يا خوګياني په څېر پېژندلی دی چي د سفيد کوه، پر شمالي ډډو باندي اوسي. کابلوی ښايي هغه څوک وګڼو چي کابلی ئې تمثیلوي او په اوس کي کابل - خېل وزيري دي. مېنا، ماينا يا مينه د مېوار يوه مشهوره بومي هندي قبيله ده. پال او پوليا دواړه سره يو شي دي. پيپالي د ګاهلوت د قبيلې پيپارا دی او ښايي د پوپل يا پوپلزي سره يو شي وي چي د درانيو يوه قبيله ده. شابر يا شوبر سره يو شي دي او ښايي د ختري سبروال تمثيلوي. شربت د سوربيا ځاى نيولى دى چي سودا کر پېشه راجپوت دى. شکهال او شومي د برهمن له شاکل او شونک څخه نمایند کي کوي. سوني يا (سون ني) د سوداګر پېشه راجپوت سوني تمثيلوي. تختي ښايي د پرامارا له تیکا او وروکی د راجپوت له بوریشکي یا بیوریشا څخه نمایندگی کوی.

احمد چي د موسا درويش يوه بله پښه ده او په شمېر لس زره کورنۍ ګڼل سوي دي د سېن او کالو په نومو دوه ښاخونه لري.

### د سېن څانګي دا دي:

| ايدل   | امل      | الي   | الاهداد | الثكار |
|--------|----------|-------|---------|--------|
| بوتي   | بولا     | برات  | باكر    | بابر   |
| محراره | التندايي | ګالي  | دودي    | براهيم |
| جنعر   | جانبېګ   | اساپ  | ایسا    | هاتي   |
| لندى   | XX       | كيمل  | كمال    | كاكا   |
| مروت   | مريز     | مديد  | مدی     | مدک    |
| پاتېک  | پایې     | נונו  | میان    | موسا   |
| سنزر   | سليمي    | پېرګه | پاتوه   | پربا   |
| تاراه  | تائوس    | سودت  | سيركي   | شامي   |
| ولي    | اومر     | توری  | تورک    | تولک   |
|        | 11111    | اوتور | زيراكي  | وليد   |

له دغو نومو څخه سېن (د سېنګړه په نامه) يوه مشهوره راجپوتي قبيله ده. اګګار سوداګر پېشه راجپوت دی. برات ښايي د راجپوت بهارت تمثيلوي. بولا د برهمن له بالا څخه نمايندګي کوي او د بلوچستان بولدي او نور تمثيلوي. بوتي د راجپوت د باټا ځای نيولی دی. دودي د راجپوت دودا تمثيلوي. ګندايې او ګراره له ګندوال او ګراريا څخه نمايندګي کوي چي د څارويو روزونکي هندۍ قبيلې دي. هاتي د جت له هودي څخه. جنګر د جنګام ځای نيسي چي د هندو مذهبي قبيله ده. کاکا دختري مربوط له ککي څخه نمايندګي کوي. پربا د چوهان (پوربيا) تمثيلوي. پايې د ګاهلوت له پاهه څخه نمايندګي کوي. سنزر د سنجر ځای نيولی دی. سيرکي ښايي سيرکيرا تمثيلوي چي سوداګر پېشه راجپوت دی.

سودت يا سورت د سودا يا سورتيا ځاى نيولى دى چي د پرامارا قبيلې دي. سليمي د سليماني سره سر خوري. شامي د جاريجا مربوط شامه تمثيلوي. اومر د پرامارا د اومره ځاى نيولى دى.

# د کالو څانګي دا دي:

| بادين    | اشپاله | اندكي   | الي    | اګګار  |
|----------|--------|---------|--------|--------|
| بامي     | بلوچ   | باجل    | بكهوان | بدخشان |
| بوبل     | بېژن   | بټن     | باسي   | بايج   |
| گاله     | دروېزه | دربا    | قاضي   | قمر    |
| اندس     | ایندکی | الكيدار | گنگی   | الاوت  |
| کټی      | کرانی  | کبیر    | اسو    | اساپ   |
| مندک     | مالک   | لالى    | كودو   | كهوجل  |
| مالا     | موغل   | میسری   | متا    | مستي   |
| پاسرکی   | نزربېګ | ناسري   | lili   | ناګره  |
| سنزى     | سنجر   | سخريا   | سادن   | پوټي   |
| شيخبازيد | شمسى   | شخان    | ښادي   | سېني   |
| تاخى     | سیپاهی | سيدي    | شيوكى  | شېراک  |
| واشک     | اوتمان | اومر    | توری   | تاكره  |
| زالي     | زكريا  | زازا    | زا     | واتک   |
|          |        |         | اونور  | زرمحر  |

له دغو نومو څخه کالو د راجپوت د ګاهلوت د قبیلې له کالم څخه نمایندګي کوي. اندکی، ایندکی او ایندس ټوله سره یو شی دي او د راجپوت د پاریهارا د قبیلې ایندوه تمثیلوي. بلوچ به په وروسته کي راسي. بامي د برهمن باما دیوادی. باپچ ښایي د پرامارا له (پپا) یاله (بپپا) څخه نمایندګي کوي چي وروسته به ئې یادونه وسي. بېزن به د بلوڅو د

بيزنجو په څېر بيا په مخه راسي. قمر د برهمن مربوط د چندرا اسلامي نقاب دی. دربا هغه قبیله ده چي دهربي نومېږي او شعر ویونکې یا سندربوله قبيله ده. دروېزه ښايي د رهتور مربوط د دوهريا يا داهيريا ځاى نیولی وی (چی د خراسان او پرشیا هغه مسلمانه شاهی کورنۍ ځنی راپیدا سوې ده چې طاهري نومېږي). ګاله د چوهان له ګوهیل څخه نمایندګی کوي. ګالوت د راجیوت ګاهلوت یا ګراهیلوت تمثیلوی. ګیدار د لومړی بلوڅ نښه ده چي وروسته به ئې د بلوچستان په قبيلو کي يادونه راسي. کبير د راهتور مربوط د کبريا ځای نيولي دي. کراني د راجپوت د کايسته د قبيلې کران دی. ناګره له ناګوره څخه نمايندګي کوي چي سوداګر پېشه راجپوت دی. کانا ښايي د جت مربوط د ناوناګا ځای نيولی وي. ناسري يا ناسيري هغه ناسر دي چي د پوونده کارواني سوداګرو قبيله تشکيلوي. پوټی د افغانستان (د ترنک په ناوه) کي د يوې علاقې نوم دی. همدارنګه د پنجاب په شمال کې (د پوټوار په نامه) يوه علاقه سته چې دا نوم ئي البته د يوې جت قبيلې له نامه څخه اخيستي دي چي پوټي بلله کېږي. سادن ښايي د پرامارا سوده تمثيلوي. سخريا د سوداګر پېشه راجپوت د سيكيرا ځاى نيولى دى. واشك د راجيوت (د رهتور يا كچواهه؟) مربوط له باچک څخه نمايندګي کوي. تاخي د برهمن تاګا تمثيلوي. زکريا د جاکهريا بېلګه ده چي د هند د لويي صحرا يوه قبيله ده. زالي د راجپوت (د کچواهه یا پاریهارا؟) له جالیا څخه نمایند کی کوي. (زازا) او (زا) ښایی د جاجي سره سمون خوري چي دمخه ئې بيان تېر سوی دی.

مهسود يا مسعود وزيري د الي او بهلول په نومو دوه ښاخه لري. د الي څانګې دا دی:

| باسی  | بنعش  | اتا   | استانی | 151  |
|-------|-------|-------|--------|------|
| گدایې | دوسنګ | دوديا | چار    | بېرى |
| کنګر  | جامين | غالپ  | گاری   | گالی |

| کھوجک | خالي   | کېسی   | کېمل | کټی    |
|-------|--------|--------|------|--------|
| مان   | مهلا   | مهپال  | مدا  | ماچى   |
| پیپلی | ناجيل  | ميراک  | متی  | منګي   |
| شامن  | شهابی  | سراكله | سلمى | پوټيا  |
| توتيا | تاتاري | ترهکی  | شېخا | شبباني |
|       |        |        |      | اونور  |

له دغو نومو څخه استانی د راجپوت مربوط د کایسته د قبیلې اشتانه تمثیلوي. بېری یوه ختري قبیله ده. غالپ له هغه کهالپ سره یو شی دی چي وړاندي ئې د وزیرو د مهمیت په څانګو کي یادونه راغلې ده. کنګر له کهنګر څخه نمایندګي کوي چي بوهمي هندۍ قبیله ده. منګی د من – کی ځای نیولی دی چي (د – من) (of man) معنا ورکوي. شهابی، شېباني او تاتاري داسي نومونه دي چي له تاریخي پلوه له ترکو سره اړه لري. نور نو زیاتره نومونه دمخه راغلی او یادونه ئي سوې ده.

## د بهلول څانګي دا دي:

| بنده    | بالم  | بابول | ایکام  | اشنكى |
|---------|-------|-------|--------|-------|
| درمان   | قيامت | بورتى | بلال   | بتنى  |
| هيبت    | همال  | غوركى | ګېګا   | دروېش |
| خورمنګ  | خرمن  | کټی   | كمال   | جوګی  |
| ملكشاهي | ملای  | لېلا  | لنګر   | لادى  |
| ناسیری  | ئافک  | مېرات | ماسوره | مندا  |
| سالمكي  | روزی  | پايو  | پنجی   | ئورنګ |
| شومى    | شینګی | شامک  | سرمات  | سندر  |
| توتيا   | توخى  | تهانو | تاتو   | سورا  |
|         |       |       | اونور  | اودی  |

له دغو نومو څخه بهلول ښايي د پرامارا بېهيل يا د سولانکي بېهيلا تمثيلوي. اشنګی د اشياګ ځای نيولی دی چي د جيسالمير د لويي صحرا هندو قبيله ده. بورتی د سولانکي د بهورتا نمايندګي کوي. قيامت يا کيامت د ګوئېما سره لګېږي چي سوداګر پېشه راجپوت دی. درمان د ګاهلوت د دهورميا ځای نيولی دی. کېګا د رهتور د ګوګاديوا سره سر خوري. لادی سوداګر پېشه راجپوت دی. لنګر د چالوک يا سولانکي له لنګاهه څخه څر ګندونه کوي. لېلا د برهمن له لېلې څخه. مېرات هغه مايروت (مېر) تمثيلوي چي بومي هندۍ قبيله ده.

نانک د راجپوت له ناوک یا د جت له ناوناګا څخه نمایندګي کوي. پنجی د سوداګر پېشه راجپوت له پنجام څخه. روزي د چوهان له روسیا څخه. سالمکی د سولانکي څر ګندویه ده چي د راجپوت په چالوک پوري اړه لري. سندر د رهتور له سونداره څخه. سرمات (چي څو ځله دمخه د سرمست په بڼه راغلی دی) د راجپوت شري مت تمثیلوي. شینګی د راجپوت سینګالي څرګندوي. توتیا د سوداګر پېشه راجپوت تیلوتا تمثیلوي. اودی یو مشهور راجپوتی نوم دی (اودیپور). له پورتنیو څانګو څخه لادي او بټني دواړه یو ځای د نېکزان په بل نامه بلل کېږي چي البته د چوهان مربوط د نېکومبه یا نیکومبا د نومو د پټېدو دپاره یو اسلامي پوښ دی. مامیت، مدی او پیپلی وزیري په یوځایي توګه (ستر وزیري) بلل

همدارنګه دوی د (درې – نغري) په نامه یادېږي چي درې کورنۍ افاده کوي. د دغو درو قبیلو جرګې یا شورا ته د نهائي حکم په څېر هغه ټولي شخړي د پرېکړي د پاره وړاندي کېږي چي د قبیله والو تر منځ پېښي وي او دوی ئې په خپلو جرګو کي نه سي حل کولای. پرېکړه وال نو د یو خاص کود سره سم چي (نرخ) بلل کېږي خپله فیصله پر راباسي. نرخ یوه هندۍ کلمه ده چي معنائې (تعرفه، ثابت قیمت) او داسي نور ګڼل کېږي.

ستر وزيري په شمېر دوولس زره کورنۍ دي چي ټوله ئې په (سپين ګوند) پوري اړه لري.

ګوربوز وزیري د ناسري او خري په نومو دوه ښاخونه لري چي د دوی څانګي دا دي:

| حسېن  | محنده  | بوريا | بېرى    | بېگى |
|-------|--------|-------|---------|------|
| پيري  | پاخه   | ماني  | لندى    | کودی |
| اونور | زاودين | شپر   | سر گالی | پرېت |

له دغي جملې څخه خرى ښايي له ختري څخه نمايندګي کوي. بېرى د ختري يوه قبيله ده بوريا ښايي د سوداګر پېشه راچپوت بورا تمثيلوي. ګنده د هندي څاروي روزونکو يوه قبيله ده. پربت د ګاهلوت مربوط د پوروت ځاى نيولى دى. ګوربوز که څه هم د وزيرو په جمله کي تصنيف سوي دي خو ويل کېږي چي دوى ځانته يو بېل ولس دى. وايي چي پخوا دوى د شاخدو په ناوه او دبابر په غره کي اوسېده خو کله چي مهسود وزيرو له هغه ځايه څخه وايسته نو ئې د ګبر په غونډيو کي پناه واخيسته او له هغه ځايه بيا د خاچين بټني ولس له خوا چي هلته پخواني اوسېدونکي وه، کډه کولو ته مجبوره سوه. ګوربوز اوس په شمېر کي ډېر لې سوي او د وزيرو د ملک په شمال لوېديځ کي هغو غونډيو ته ګوښه سوي لېرسوي او د وزيرو د ملک په شمال لوېديځ کي هغو غونډيو ته ګوښه سوي يوله لري.

د وزيرو جنوب ته د کاکړو ستره قبيله پرته ده. دوی د غرني ملک يوه ډېره پراخه ورشو نيولې ده چي اوبه ئې د ګوملي د سيند هغي مرستيالي نالې ته وزي چي د ږوب په نامه ده. دغه ورشو له وګړو ډکي او آبادي ناوې لکه ږوب، بوری، کانجوغی او هم د برشور، هانا، جوارا او نورو په نومو يو لړ وړوکي ناوې ټوله کښېباسي. د کاکړو په باب دا ګومان کېږي چي د هغه (ګاګر) يوه څانګه وي چي په چچ هزاره پوري د اباسين پر ختيځو غاړه باندي د پوټوار د ملک يوه ستره قبيله ده. خو په وطني ليکنو کي د دوی نوم زياتره د کايکان، کايان، کيکانان، کاکان او همدا رنګه کاکړ ليکل کېږي چي د مهابهارت د کايکايا او د سيستان له کاياني سره ئې خپلوي څر ګندوي.

همدا شان د دوی په باب ویل کېږي چي نسبي منشأ ئې له هم هغه ځایه څخه ده چي د غور د ملک اوسېدونکي تایمني (د هیرودوت تامانای) اړه ورپوري لري. دوی په رشتیا هم له هغو تایمنیانو سره خورا زیات مخلوط دی چي کاکړو ته د مشر ورور په څېر او ساتندویانو په ستر که کوري. کاکړ ښایي د رهتور له کهوکرا څخه نمایندګي کوي او له تایمنیانو سره ددې قبیلې پیوند ښایي له یوې هغي وختنۍ زمانې سره اړه ولري چي هغه مهال احتمال لري کاکړو د غور غونډۍ د یو غالب ولس په توګه نیولي وې. په افغاني شجرو کي کاکړ د پښتني ملت د غرغښت په ښاخ کي راځي چي هغه د داني، بابی او مندو له درو پښو څخه جوړېږي. له دغي جملې څخه داني څلور پلریني لري چي کاکړ، ناغر، پاڼی، او داوي نومېږي. د داني هغه څوک تمثیلوي چي د مهابهارت او د سانسکریت نومېږي. د داناوه) په نامه یاد کړی دی.

## د کاکړ څانګي دا دي:

| اتو   | انګو    | الي    | اکا     | ادم  |
|-------|---------|--------|---------|------|
| برات  | اتو     | استانه | اربی    | اپاخ |
| دومهر | درپی    | دالور  | دادر    | چويې |
| الياس | ابراهيم | حسبن   | هاكلون  | غورى |
| جافره | جدران   | ايسمام | اسمائيل | ايسا |
| کېوی  | كركراتو | کاپیپ  | کمال    | كابل |
| مردان | مندو    | ملی    | مكران   | ختن  |

| پاخی   | پایې    | مزرى   | موسا  | مستک     |
|--------|---------|--------|-------|----------|
| رائی   | راجر    | پوخی   | يندار | پاڼی     |
| سنجاره | ستتيا   | سالور  | سیاک  | رومى     |
| شامل   | شام     | سېن    | ستګ   | سر گاری  |
| سليمان | سودان   | سيتام  | شورى  | شپراد    |
| تارن   | ترهغاري | طاهر   | تبراک | سوران    |
| يوسف   | يونس    | اوتمان | اود   | تور      |
|        |         |        | اونور | زان غوري |
|        |         |        |       |          |

له دغو نومو څخه يو شمېر وړاندي په مخه راغلې او يادونه ئې سوې ده. انګو د راجپوت د انانګا ځای نیولی دی. اپاخ له اپاهاریا څخه نمایندګي کوي چي څاروي روزونکي (هندۍ) قبيله ده. اربی هغه هندۍ قبيله تمثيلوي چي مر کز ئې په لرغونې زمانه کي د ارابيوس پر سيند (چي اوس ئې هاب بولي) باندي واقع و. دغه قبيله چي د بلوچستان د (لاس) په ولايت يوري د سيند پر پوله پرته وه سترابو د اربييس په نامه ياده کړې ده. پېښور ته څرمه د کابل پر سيند باندي د يوه لرغوني ښار ګوټي کنډوالې سته چي د تېر سوي بيان سره سم اربای (د آرريان په خوله اوروبيټس) نومېږي. دغه ځای ښايي په پخوا کي د اربي ولس يو ښار و او دوی د هغه چا نيكه كان وه چي دلته ئې موږ پر نامه باندي رغېږو. چويې ښايي د راجپوت له چوهان يا د رهتور له چائېرا څخه نماينداي كوي. دومهر له دامرا څخه څر ګندونه کوي چي په پخوا کي د شمېر له پلوه يوه ډيره غټه قبيله وه او (د راجاتارينګيني له قوله) د هغه ملک د يوه غښتللي او ښورښي کام په څېر د کشمير په تاريخ کي خورا برجسته تصويرېږي چي د لاهور په شاوخوا کي پروت دی. دومهړ، دومړ يا دامر د توکاتو پر هغه غره باندي اوسي چي د بلوچستان په کلات کي د شال (کوټي) ناوه تر لاندي ده. هاکلون له

هيکلان او يا د بلوچستان د کلات د پښين د ناوې په کلي کي له هغه ولس څخه نمايند کي کوي چي اوس هيکلزي نومېږي او دوی ښايي د هيرودوت (په دوولسمه ستراپۍ کي) ايګلای تمثيلوي. مکران د اوسني بلوچستان د يوه غټ ولايت نوم دی چي وروسته به پر وږغېږو. مندو يوه کچواهه قبيله ده. مزری د جيسالمير د صحرا پر هندي ميساري دلالت کوي او دمخه ئې د شيرانيو په بيان کي يادونه راغلې ده. پاڼې د راجپوت په پرامارا پوري اړه لري. رومي ښايي د رهتور د رام – دېوا ځای نيولي وي. سباک د يوې لرغوني هندۍ قبيلې نوم دی (چي البته د کچواهه يوه پښه جوړوي). د نوشيره علاقي ته نژدې د کابل پر سيند باندي يو کلي هم سته چي (پيرسباک) نومېږي. دغه ښايي د سباک د قبيلې د يوه پخواني مرکز نښه څرګندوي چي په هغې پوري د غزني مشهور سبک - تګين اړه درلوده. د نامه وروستى كلمه (تكين) يا (دكين) (د كماق = بلل سوى) يوه ترکۍ کلمه ده چي د (بلل سوي) معنا افاده کوي او ترکي واکمنانو د خپلو مریانو دپاره استعمالوله. په دې ډول نو سېک – تګین د yclept) (Sabak سره معادل دى. سنټيا د برهمن له سونادهيا څخه نمايند کې کوي. ستګ يو زوړ نوم دی چي له هغو څخه د هيرودوت ستاګيدای او د اوسنۍ زماني خټک او شيتک راوتلي دي لکه څنګه چي ئي دمخه بيان تېر سوی دى. طاهر د (دوهريا) يا (داهريا) رهتور اسلامي شكل دى.

## د ناغر څانګي دا دي:

| حيدر   | دور   | چندرو  | چندولی | بهراند |
|--------|-------|--------|--------|--------|
| پاهت   | نمير  | مترولي | ماشو   | خادو   |
| سيلاتي | سلايج | رورک   | پرید   | پالکت  |
| اونور  | يونس  | تيرو   | ترنک   | تارک   |

له دغي جملې څخه ناغر د يوې سوداګر پېشه راجپوتي قبيلې نوم دى. دوى اوس د يوې ارضي قبيلې په څېر په افغانستان کي نسته ځکه ډېرى ئې له لوديانو او نورو سره يو ځاى هندوستان ته لېږدېدلي دي. په هند كي دوى اصلاً په كراؤلي، شېخاوتي او د راجواري په نورو ايالاتو كي او هم ئې په برار او د مركزي ولاياتو په نورو برخو كي او هم ئې د دكن په حيدر آباد كي يو ځاى او بل ځاى اړولي دي. چندولى د تحوجر له چندېلي څخه نمايند كي كوي. چندرو د برهمن چندرا تمثيلوي. رور ك د پاريهارا له (رورا) څخه نمايند كى كوي.

د پاڼي څانګي دا دي:

| بابر     | الي    | احمد     | اغزر    | ادين   |
|----------|--------|----------|---------|--------|
| بيهدين   | بلېل   | بای      | بهون    | بابكر  |
| همره     | محاهدا | درېپلاره | دهپال   | قاسم   |
| کابل     | ايسوت  | انځر     | هيبت    | هزران  |
| خيتاني   | كارمو  | کرېر     | کانو    | كمال   |
| ملاهي    | مامي   | مغدود    | لاهر    | كهوجك  |
| موكى     | مارسېن | مرغراني  | مرغستان | ماردو  |
| سامي     | پاک    | ئاسر     | موسى    | مولا   |
| شكون     | ښادي   | سېن      | سرهنګ   | سندود  |
| اومر گات | اومر   | توتی     | توله    | شېرو   |
|          | اونور  | زماری    | ودير    | اوتمان |

له پاسونومو څخه پاڼی د پرامارا يوه قبيله ده. اوس د پاڼي له جملې څخه نسبتاً ډېر لږ وګړي په افغانستان کي پاته دي ځکه په دغه نامه زياتره کسان له ناغر سره يو ځای چي دمخه ياد سوه د هند خوا ته لېږدېدلي او په هم هغو نوموړو علاقو کي ئې اړولي دي، خو دوی په زيات شمېر د برار او دکن تر سيمو په تېره بيا په حيدرآباد کي ځای پر ځای سوي دي. ايسوت يا سوت د رهتور د قبيلې يو خېل دی. لاهر ښايي د

برهمن له لاهيري څخه څر ګندونه کوي. نور زياتره په وړاندي بيانو کي په مخه راغلي دي او ځيني نوي نومونه هم دلته سته چي درک ئې چنداني نه معلومېږي او نه هم پېژندل کېدای سي. ودير ښايي د کافرستان له واديهو سره يو شي وي چي وروسته به ئې يادونه په مخه راسي.

داوي، دائي يا دابي لاندي څانګي لري:

الي بلېل دومر همر خوندی موسا
له دغو نومو څخه داوي يا دابي (د پراهيرا مربوط) راجپوتي قبيله ده
چي اوس په افغانستان يا حتى په كاكړانو كي چنداني د چا پام نه ور اوړي.
كاكړ د شمېر له پلوه يوه ډېره غټه او مهمه پښتني قبيله ده. د دې قبيلې د
كورنيو شمېر د سليمان په لړۍ كي شل زره ګڼل سوي دي. كاكړ د
هندوستان په بېلابېلو برخو او په تېره بيا د بلندشهر او روهتک په علاقو
كي هم يو شمېر مېني لري. خو په هندوستان كي د نورو پښتني ناقلينو په
څېر يو مخيزه په ژبه، دودونو او همدارنګه په كړو وړو كي هندي ګرزېدلي

د کاکړو یوه کالوني په کندهار کي هم سته او د دې قبیلې لوی شمېر له هغو تایمنیانو سره یو ځای د غور په ملک کي پراته دي چي له دوی سره د قومي خپلوي ادعاء کوي. د دغه ملک (فیروزکوهي) او د سیستان کایاني، د پېښور د اوتمان - خېلو سره یو ځای همدارنګه دا ادعاء لري چي نسب ئي له کاکړو سره مشترک دی.

د غرغښتي افغان د بابي ښاخ د هغي حوزې په دننه کي ته مونده کېږي چي دمخه د هيرودوت له خوا د ياد سوي ستاګيدای نامه ته منسوبه سوه. دوی صرف د وړو ټوليو په بڼه تيت او پرک يو ځای او بل ځای پاشلي اوسي. ددې قبيلې غټه برخه چي اصلاً د سوداګرۍ په کاروبار لګيا ده د کندهار د ښار په دننه او شاوخوا کي او همدارنګه د بلوچستان په پای تخت کلات کي اوسېږي. بابی احتمال لري د پرامارا د قبيلې له بهيبا څخه

## نمايندګي کوي.

### د بابي څانګي دا دي:

| کاټو  | جندر  | ادریس | باخى | زرایل |
|-------|-------|-------|------|-------|
| اونور | شىلوى | سارو  | سايب |       |

ویل کېږي چي بابی په پخوا کي له څلورو خېلونو څخه جوړ سوي وه چي د ملائکو د نومو په اقتفاء جبرایل (ګبرائیل)، میکایل (میکائیل)، اسرافیل (اسرافېل) او ازرایل (عزرائیل) نومېده. خو افغانان چي کله مسلمانۍ ته را اوښته نو د تسمیې دغه سلسله ئې خوښه نه سوه او په نومو کي ئې بدلون راغی. له دې خبري څخه څر ګندېږي چي په یوه پخوا زمانه کي ئې له یهودي یا اسرائیلي کورنیو سره یو ډول اړیکي درلوده. په پرشیا کي د بابي په نامه یوه غټه او مهمه قبیله هم سته چي ښایي د افغان له بابي سره به ارتباط ولري.

تر غرغښتي لاندي د مندو په ښاخ پوري مربوط وګړي د ږوب په ناوه کي د سيند د بهير په امتداد له کاکړ انو سره يو ځای پر اته دي.

### د مندو څانګې دا دي:

|       |         |       |         | H     |
|-------|---------|-------|---------|-------|
| برهام | بارک    | بنعى  | بابكر   | ايمل  |
| كمبر  | اسمائيل | هيبک  | همزه    | چار   |
| مائي  | مېس     | ممكتى | مالبوه  | لالى  |
| شومى  | شوردره  | سلامي | نوكر    | ئېكبى |
|       |         | اوتور | توره کی | سیرکی |
|       |         |       |         |       |

مندو د کچواهه مربوط یو ستر خېل دی او د اباسین پر پوله د پښتني قبیلو تر منځ هر چیري خپور لیده کېږي. نور پاته نومونه څو کر ته وړاندي په مخه راغلي دي.

د کاکړو تر شا شمال - ختيځ پلو ته د خروټو قبيله پرته ده او دا د

هغو اساسي خېلونو له جملې څخه يوه پر ګنه ده چي د کارواني سوداګرو د پوونده و ټولنه تشکيلوي. خروټي د سوداګر پېشه راجپوت خرايټه تمثيلوي. دوی په شمېر شپږ زره کورنۍ ګڼل سوي دي او د سليمان د لړۍ پر ختيځو ډډو باندي د (پالتو) او (دواګومل) په علاقو کي مېشته دي. خروټي تقريباًله يوه مخه کوچيان يا پوونده دي. د دوی په ملک کي مهم ښار ګوټي اور ګون يا وارګون نومېږي چي په هغه کي فورمولي قبيله مېشته ده. خروټي همدا راز د پالتو له درې څخه نيولې بيا د کټواز تر علاقې پوري د سليمان د لړۍ پر لوېديځو ډډو باندي استوګنه کوي. هغه خروټي چي د پوونده و په ټل کي نه راځي زياتره ئې په کرهڼه او د مالونو په خرو ټي چي د پوونده و په ټل کي نه راځي زياتره ئې په کرهڼه او د مالونو په په لاکيا دي. دوی د اوښانو لويي ګلې او په خورا غټ شمېر د وزګړو او پسونو رمې لري. کرونده ګر او مالدار خروټي په کړ و وړ و، رواجونو او حتي په ژبه کي له سوداګر پېشه خروټو څخه چي هغه په خپلو خويونو کي ډېر په ژبه کي له سوداګر پېشه خروټو څخه چي هغه په خپلو خويونو کي ډېر زيږه دي او د ځانو په سامبالېدو هم چنداني ګوته نه وهي، خورا زيات توپير سره لري. خو له هر څه سره دوی ټوله ډېر ښکلي او نارينه ولس دی چي د هنديانو په پر تله ئې د مخ بڼې روښانه دي.

د خروټو څانګي دا دي:

| امبر  | امند  | الو      | الي   | ادېک   |
|-------|-------|----------|-------|--------|
| بندر  | يناس  | بادين    | بابر  | ازغر   |
| غيبى  | گاری  | درېپلاره | بی    | بوستام |
| ايسوت | ايسا  | هارون    | غونډي | غورى   |
| خيدار | خاران | خدير     | كرابه | كاكل   |
| لېوان | لانكى | لالى     | لاللي | لاجمير |
| مزرک  | ماتوك | ملی      | ملېک  | مداد   |
| نورا  | نادر  | موسا     | مريعت | موتیک  |

| سختا  | رايو    | پسانی  | پروتی  | پائجو |
|-------|---------|--------|--------|-------|
| شالي  | شاهتوري | شايب   | سيد    | سندر  |
| سوران | سلطان   | سليمان | شاریک  | شامو  |
| ياسين | يحيا    | ياھ    | تور    | تار   |
|       | او نور  | رونيا  | زائولى | زاكو  |

له دغو نومو څخه ازغر ښايي د راجپوت د پاريهارا د قبيلې د کوی. ايسوت د رهتور مربوط يو خېل دی او په تېرو پاڼو کي څو ځله مخي کوی. ايسوت د رهتور مربوط يو خېل دی او په تېرو پاڼو کي څو ځله مخي ته راغلی دی. کاکل د سوداګر پېشه راجپوت کاکلاس تمثيلوي. خدير د خاتير ځای نيسي چي سوداګر پېشه راجپوت دی. خاران ښايي په بلوچستان کي د خاران د علاقې وګړي څرګندوي. خيدار د کيهدار سره لکېږي چي سوداګر پېشه راجپوت دی. کرابه د کاربيرا ځای نيسي چي سوداګر پېشه راجپوت دی. کرابه د کاربيرا ځای نيسي چي سوداګر پېشه راجپوت دی. پانجو له پنجام څخه نمايندګي کوي چي سوداګر پېشه راجپوت دی. پروتي د ګاهلوت له پوروت سره سمون سوداګر پېشه راجپوت دی. پروتي د ګاهلوت له پوروت سره سمون خوري. سندر د رهتور له سندارا سره برابرېږي. يحيا د پاريهارا له جوهيا خوري. نور نومونه زياتره دمخه ياد سوی دی. خروټي له غلزو سره د خپلوي ادعاء کوي او داسي څر ګندوي چي ګويا د (توخو) يوه څانګه ده خپلوي ادعاء کوي او داسي څر ګندوي چي ګويا د (توخو) يوه څانګه ده خپلوي دامي ادعاء لري چي خروټي د دوی تابعان يا همسايه دي يعني د خپلو بندګانو په څېر ئې بولي.

یوه بله خروټو ته ورته قبیله ناسر دي چي د کارواني سوداګرو د پوونده خېلونو له جملې څخه یوه ټولۍ تشکیلوي. دوی داسي ښکاره کوي چي ګویا د هوتکي غلزیو له ټله څخه یو ښاخ ګڼل کېږي. خو هوتک غلزي بیا دا ادعاء کوي چي ناسر د دوی همسایه یا بندګان شمېرل کېږي. د دوی تر منځ رابطه صرف د مځکه وال او د کښتګر رابطه ده. دواړه قبیلې یعني هم خروټي او هم ناسر دوبی د څړ دپاره په هغو سیمو کي تېروي چي په ترتیب سره توخو او هوتکو نیولی دی او ژمی بیا داباسین د دیره جات پر سیمه په (دامان) کي باسي. ځیني ناسر بیا ادعا کوي چي نسب ئې له شاه حسین غوري سره اړه لري خو نور ئې بیا وایي چي په نسب بلوڅو ته رسېږي، ناسر که څه هم په ژبه او دودونو کي له پښتنو سره ګډ سوي دي خو بیا هم په بڼو او کړو وړو کي یو بېل ولس دی او دهندي مورینې نښي بې له شکه ورباندي ښکاره دي. دوی په شمېر دیرلس زره کورنۍ ګڼل سوي دي. د کابل په کوهدامن کي د ناسرو یوه وړه مېنه سته خو د قبیلې لویه برخه ئې په افغانستان کي مځکه نه لري او اساساً د هند او مرکزي آسیا د هیوادونو تر منځ د وړلو، (اوړلو په تجارتی کاروبار لګیاده.

د ناسرو څانګي دا دي:

| چالاک | بورى   | بهار  | يئو   | عالم بېګ |
|-------|--------|-------|-------|----------|
| خيدار | كمال   | حبيب  | دوموش | داؤد     |
| موسا  | مروت   | مندی  | مانک  | مالي     |
| سوركي | سپینکی | ښادي  | نيامت | ئاسو     |
| يحيا  | اوتمان | اوريا | اومر  | ترهكى    |
|       |        |       | اونور | زنګی     |

له دغي جملې څخه بهار ديوې هندۍ بومي قبيلې نوم دی چي اوس ئې په دې سيمه کي د بلوچستان د کلات براهوي نمايندګي کوي. چالاک د راجپوت مربوط چالوک يا سولانکي تمثيلوي. داؤد د (دادو) ځای نيولی دی چي په روان بيان کي به خبري پر وسي. دوموش پر زوايموخت باندي دلالت کوي چي دمخه ياد سوی دی. مانک د سوداګر پېشه راجپوت له مانت څخه نمايندګي کوي. ښادي له خادي او خودو سره يو شی دی چي څو واره دمخه راغلی دی او له شودي څخه (چي روسان ئې خشودي بولي او پر اوسنيو استونيانانو باندي دلالت کوي) يا د برهمن له چاتو څخه نمایند کې کوي. سپینکی، سورکی او ترهکی یو په بل پسې د ناسرو هغه طبقات افاده کوي چي د سپینو، سرو او تورو په نامه یادېږي. نور نومونه زیاتره په دمخه بیانو کي یاد سوي دي.

فرملي يا پورملي (د هيرودوت پامفيلاي) ويل کېږي چي شمېر ئي په افغانستان شپږ زره کورنۍ ګڼل سوي دي. دوی د سلیمان د لړۍ پر هغو ختيځو ډډو باندي پراته دي چي د پلاتو د درې پر سر پوله لري. هغه علاقه چي دوی نيولې ده د دوی د نامه په اقتفاء فرمول نومېږي او د هغي اساسي ښار ګوټي ور ګون يا ار ګون نومېږي چي دمخه ئې يادونه راغلې ده. فرملي تر افغانستان دباندي ډېر لږ پېژندل کېږي. وايي چي دوی په خپل ګوښي حالت کي خورا لږد خپلو ګاونډيانو سره ګډ سوي دي. دوی يو آرام او خواريکښ ولس دی چي په کرهنه او د اوسپني په کاروبار لګيا دي. په فرمول (برمول) کي دوی زياتره د اومي اوسپني د ويلي کېدو کار کوي. دوی د خرڅلاو دپاره فلز جوړوي او په لوېديځ افغانستان کي ئې د خروټو د نمايند کۍ په وسيله پلوري. د فرمول علاقه (يعني د وزيرو برمول چي وړاندي ئې يادونه راغلې ده) د يوې داسي ناوې په څېر ښوول سوې ده چي اوبه ئې د کورمي سيند ته وزي او پر دواړو غاړو ئې د کاج وني او نوري ځنګلي درختي ګڼي ولاړي دي او دهغې مرکزي برڅه د کرني له پلوه ډېره آباده ده. دا برخه په باغو او باغچو باندي پټه ده او د ملک هر راز عادي مېوې هلته پريمانه او مڼې ئې د جنسيت له مخي ډېري و تلي دى. فرمليان د وزيرو او خروټو تر منځ پراته او په تاجکو کي شمېرل کېږي. د دوی ژبه د شاهنامې زړه فارسي ده. دوی هم له افغان او هم له پښتون دواړو څخه څر ګند توپير لري خو د خپلي ادعاء له مخي ځانونه د هغه خيليجي نسب سره مشترک بولي چي پای تخت ئې د دوی په خوله د خیلیج هغه ښار و چي د هيلمند او کلابست لوېديځي خوا ته پروت دی. ښايي دغه خبره د کیلیکیا هغي لرغوني علاقې ته یوډول مبهمه اشاره وي چي په کوچنۍ

آسيا کي موقعيت لري. ويل کېږي چي ځيني فرمليان په کابل او د هغه په لوېديځو علاقو کي هم سته چي اساساً د سوداګرۍ په کاروبار لګيا دي. د يوسفزيو په ملک کي هم د فرمول يا پرمول په نامه يو کلی سته چي د بونير پر خوا د سرخاوي د درې په جنوبي خوله کي پروت دی.

اوشتراني، اوشتوراني، اوشتوري، ستوریاني یا ستوري د هغه لرغوني ستائوري ولس اوسني نمایندګان دي چي پلیني (Hist. Nat. vi. 1A) له تاپیري، اناریکي او هیرکاني سره یو ځای داسي یاد کړی دي چي د ایاورتین (ابیورد) د سیمي او د مرګیانا (مرغاب) د علاقې تر منځ په پراته ملک کي اوسېدله. افغاني بیانونه وایي چي اوشتوریانا په پخوا زمانه کي د (ستوریاني چاه) او تراوي یا تري علاقې نیولي وې چي د کندهار شمال – ختیځ ته پرتې دي. دغه علاقې د کارېزو په بهیرونو پوره اوبېدلې او د ښو حاصلاتو د ورکولو له مخي څخه ئې شهرت درلودی. له دې علاقو څخه د کاکړ و هغه خېل دوی پسي واخیسته چي لواڼي نومېږي.

اوشتورياني حق نه لري چي ځان د افغان يا پښتون له نسبه څخه وېولي. که څه هم دوی له دې پلوه د پښتني قبيلو په ټل کي راځي چي د دوی ژبه ئې اخيستې ده او د دوی قوميت ئې غوره کړی دی. له دوی تخه يوه برخه اوس کرونده ګر او بله برخه ئې کوچي خلګ دي. کرونده ګره طبقه ئې په هغو غونډيو کي اوسي چي د ديره اسماعيل په علاقه کي د کولاچي لوېديځ ته پرتې دي خو کوچي طبقه ئې د پوونده و له کارواني سوداګرو سره يو ځای کېږي او د اباسين د حوزې د ديره جات دامن او د هيلمند د حوزې د کندهار دبيديا تر منځ تګ او راتګ کوي. دوی د موسم له ټاپې سره سم ژمی په هند او دوبی په خراسان کي باسي. کوچي اوشتورياني له يوه مخه د تورو وژغنو په خېمو کي اوسي چي کږدۍ ئې بولي. دوی خپلې کږدۍ د دوو يا درو څخه نيولې بيا تر شلو يا زياتو پوري بولي. دوې ډ پېرې په شکل دروي چي

کيري (او په ختيځ ترکستان کي کورا) ورته وايي. لاکن د دې قبيلې ځائي وګړي بيا په داسي کوچنيو کوډلو کي ژوند کوي چي له يوه ځايه بل ته انتقالېدای سي. دا کوډلي چي د غز (تمارسک Tamarisk) له چيخلو څخه په اودلي شکل جوړي او د خټو استر ورکول سوی وي د يوه کلي په ترتيب ئې ځاى پر ځاى كوي چي دهغو مجموعې ته بې له كومه توپيره هم جهوک (چي يو پنجابي لغت دی) او هم کيري ويل کېږي او دا دواړي کلمې هندي مورينه لري چي (کړي) يا (ډنډوري) افاده کوي. اوشتورياني په شمېر پنځه زره کورنۍ ګڼل سوي دي چي له دې جملې څخه نيم ئې مېشته کرونده محر او نيم کې د څارويو مالدار دي. دوی يو آزاده، زړه وره او نارينه ولس دي چي د زيږه خوی تښتنان او د داړه مارۍ شوقيان دي. د اوشتورياني د ولس هغه څنګه چي ګنډاپور نوميږي اساساً له ټانک څخه نيولې تر درابند پوري د ديره جات دامن په اوږدو کي پر برتانوي ساحه باندي مېشته دي او له دوی څخه آرام، منظم او خواريکښ وګړي جوړ سوي دي او د دوی تر منځ اوس يو شمېر داسي کسان را پيدا سوي دي چي (د دوی په تناسب) د تصديو خاوندان او بډای سوداګران دي. ګنډاپور ډېر احتمال لري چي د ګندوفاريس په نامه له هغي لرغوني شاهي کورنۍ څخه نمايندګي کوي چي د ميلادي پېړۍ د پيل په شاوخوا کي ئې د سیستان او کندهار پر ملک باندي حکومت کاوه.

اوشتوریاني دوې غټي پلریني لري چي د ګنډاپوري او هامر په نومو دي.

د ګنډاپوري څانګي دا دي:

| ایدک      | امران | امار | الي   | اختا   |
|-----------|-------|------|-------|--------|
| بوجار     | بازک  | بارا | باهير | بابر   |
| درې پلاره | دودا  | دانا | دادی  | براهيم |

| حسېن  | حيات   | حاجي   | محندا | محدايي |
|-------|--------|--------|-------|--------|
| جامک  | جالي   | جافر   | اساپ  | ايسا   |
| مكى   | خيري   | خوبی   | خليل  | كمال   |
| مېنا  | مرېرى  | مانی   | ملنګ  | مالا   |
| پرا   | پائېک  | پاباهی | نېكال | نسرت   |
| شېخى  | شداد   | شابی   | سېدال | سروان  |
| تاره  | تانو   | تاجي   | سلطان | سيكندر |
| زارني | زائولي | يحيا   | يعقوب | اوتمان |
|       |        |        | اونور | زوهاک  |

له دغونومو څخه اختاد غور هغه يوه لرغونې قبيله ده چي تر اوسه هم د تايمنيانو تر منځ د اختان په څېر پېژندله کېږي. امار او امران په ښکاره سره يو شي دي او د پرامارا (اومرا) تمثيلوي چي له همدې نامه څخه د کوږک امران د غرونو د لړۍ نوم راپيدا سوی دی. بابر يو ګوجر خېل دی. بارا يو برهمن خېل دی. بوجار ښايي د برهمن له بهوجاک يا د راجپوت له بيجهيريا څخه نمايند ګي کوي.

ګدایې او ګنډا ښایي د ګادي او ګنډوال ځای نیولی وي چي څاروي روزونکي هندۍ قبیلې دي. جامک ښایي جائېمو تمثیلوي چي سوداګر پېشه راجپوت دي. خیري د پرامارا د خیر ځای نیولی دی. سیکندر د الکساندر څر ګندونه کوي او ښایي چي د لوی سکندر او د ده د یارانو پر اولاده باندي دلالت کوي. پاباهي د چوهان مربوط پابیا تمثیلوي. (پرا) د (پري) غوندي دی چي څو کرته په مخه راغلی او هغه پاریهارا تمثیلوي چي د راجپوت په شاهي توکم پوري اړه لري. یعقوب د اکوبي ځای نیولی دی چي د سکلاب (سلاوي) ترک یو خېل دی. زائولي او زارني د قبیلو نومونه دي او په دې نومو ځکه نومېدلي دي چي په ترتیب سره د غزني او

غور د زاول او زارني په علاقو کي اوسېدلي دي. زوهاک (ضحاک) د زاک او ساک په شان دي او د سيستان او مکران له هغو لرغونو اوسېدونکو څخه نمايندګي کوي چي د بابل د پاچا يعني نمرود آسوري رعيت وه.

## د هامر څانګي دا دي:

| باگر  | امان   | الدو   | اکو   | ادين |
|-------|--------|--------|-------|------|
| هدو   | غوراني | گاگل   | دادر  | بای  |
| كمال  | کدر    | جارو   | ایسا  | حسن  |
| متک   | مشر    | مديد   | لالک  | کاری |
| سېن   | سالى   | سابی   | پانیا | موسا |
| اونور | توسا   | تورمان | شې    | شامو |

له دغي جملې څخه هامر د سندي بېديا د يوې راجپوتي قبيلې نوم دی. باګر ښايي له باګريا څخه نمايندګي کوي چي د هندي بېديا (بومي) قبيله ده. ګاګل د سوداګر پېشه راجپوت کاکلسه تمثيلوي، يا د رهتور د قبيلې ګوګادر څرګندوي. جارو د رهتور له جورا څخه نمايندګي کوي. متک، موتيک، متا او ميتا چي څو ځله په وړاندي ښوول سوو څانګو کي راغلي دي داسي ښکاري چي سره يو شي وي او د راجپوت شري مت تمثيلوي. توسا د چوهان د تاسيرا ځای نيولي دی. پانيا د پرامارا له پوني څخه نمايندګي کوي. د هامر خېلونه له اصلي ګنډاپوريانو څخه هم په بڼو او هم په دودونو کي ښه زيات توپير لري. له دوی څخه ځيني په تېره بيا د (امان) خېل ئې د بلوڅو په شان د وېښتانو اوږده شهبازونه پرېږدي.

له دې بيانه سره د هغو قبيلو څېړنه بشپړېدو ته رسېږي چي د لرغوني ستاګيدای پر هغه ملک باندي اوسي چي په يوه تېر بيان کي د دوی په نامه بلل سوی دی. په دې پسي د هغو قبيلو يادونه کوو چي د هيرودوت له خوا د ياد سوي داديکای په ملک کي مونده کېږي. داديکای د هندي ژبي له (داديکي) يا (دادي قبيلو) سره لګېږي چي د اوس وخت موجود (دادي)

کېږي.

دادی اوس د يوې ځانته ارضي قبيلې په څېر په همدغه خپل نامه په افغانستان کي چيري نه مونده کېږي. خو د دادي په نامه څانګي د اباسين د پولي پر اوږدو باندي د زياترو پښتني قبيلو تر منځ پيدا كېږي. همداشان د اباسين پر هغه بله غاړه چي زموږ د پلټني تر ساحې دباندي ده د بهاولپور دائو د پوترا په اسلامي نقاب کي له لرغوني داديکای څخه نمايندګي کوي. د دادیکای لرغونی ملک چي پای تخت ئې اوس ښايي د (دادر) د هغه ښار ګوټي له خوا تمثیلېږي چي د هند له خوا د بولان د درې خولې ته نژدې پروت دی، البته داسي ښوول کېدای سي چي د شمال پلو ته د کوږک امران او (ويهوا) لړيو احاطه کړی دی. خو په جنوبي خوا کي بيا تر خزداره پوري (ملادري)، په ختيځ کي بيا د اباسين رود او په لوېديځ کي بیا د خاران هغه ملک احاطه کړی دی چي نوشکی او ښوراوک هم کښېباسي. په دغه راز ټاکلې ساحه کي د (سیبي) علاقه یعني لرغونی سيوستان هم شاملېږي. ښكاري چي خاران (د سترابو په خوله كاريني چي دمخه ئې بيان تېر سوی دی) په لرغونې زمانه کي د بلوچستان د کلات ټوله اوسني ولايت د هغه د ساراوان او جالوان يا جهالوان له برخو سره چې په ترتيب سره شمال او جنوب ته پراته دي له يوه مخه په خپله حوزه کي شاملوله. د ساراوان او جالوان نومونه داسي معلومېږي چي ښايي د افغانانو د سرواني او جلواني قبيلو له نامه څخه اخيستي وي. ځکه دغه قبيلې ويل کېږي چي د نظامي ناقلينو په توګه د غزنوي سلطان محمود له خوا څخه د مکران خوا ته د هغه د وېش په دغه برخه کي ميشته سوې. د سلطان محمود د زوى او خلف له خوا څخه چي د يوولسمي پېړۍ د لومړۍ ئیمایی په کلونو کی د مکران په خلاف بیاله سره بریدونه پیل سوه نو دغه كالونياني ئې نوري هم ټينګي او پراخي كړې. لكه دمخه چي ئې بيان تېر سوى دى. سرواني د بېټني او جلواني د شېراني يوه څانګه ده. د جلواني

۳۲۷ غټي څانګي د کونګاري، مايار، مروت، نېکبي، سالار او سپند په نومو دي.

د سرواني څانګې دا دي:

| الي    | اكو   | احمد   | اګهوک  | اچو     |
|--------|-------|--------|--------|---------|
| دای    | بوبک  | بالى   | اسو    | اسېک    |
| هيبک   | هارون | هديه   | محدايي | دودو    |
| کربوری | ككور  | جعفر   | ايسوت  | اسمائيل |
| متا    | مامو  | ملكيار | مالاته | ملانه   |
| رستم   | پونی  | نور    | ناهر   | موسا    |
| سبنی   | سنجر  | سميا   | سام    | ساكنوت  |
|        | سورى  | سريپال | سوده   | شاخا    |

له دغو نومو څخه سرواني (د پاریهارا مربوط؟) یوه راجپوتي قبیله
ده. اچو یوه هندۍ قبیله ده چي دمخه ئې یادونه تېره سوې ده او بیا به هم د
دراني اچکزي په څېر مخي ته راسي. اګهوک ښایي له اګهوري څخه
نمایندګي کوي چي هندي مذهبي قبیله ده. ککور د ختري له کاکې څخه
څرګندونه کوي. کربوری د کاربایرا ځای نیولی دی چي سوداګر پېشه
راجپوت دی. ملانه د چوهان له ملاني څخه نمایندګي کوي. مالاته د
رهتور مالاوات تمثیلوي. ملکیار د مولاک ځای نیولی دی چي د څارویو
روزونکې هندۍ قبیله ده او له دې سره د رهتور مربوط (جورا) یو ځای
سوی دی. مامو د برهمن له ماما څخه نمایندګي کوي. ناهر د سوداګر
پېشه راجپوت ناګهر تمثیلوي. پونی د پرامارا مربوط یوه قبیله ده او سوده
هم دغسي. نور نو زیاتره نومونه په مخه راغلي او یادونه ئې تېره سوې ده.

هغه هواره سیمه چي د اباسین د رود او د سلیمان له لړۍ څخه د راوتلو غونډیو تر منځ پرته ده د دیره غازي په نامه هغه برتانوي علاقه

تشكيلوي چي هلته اهالي خورا ارجل اوسي او په تركيب كي ئې د مسلمانانو بېلابېلي قبيلې لکه سيد، افغان، پښتون، بلوڅ او د دوی زيات شمېر وړې څانګي ټولي شاملي دي. همدارنګه د هندوانو بېلابېل کاستونه لکه برهمن، ختري، ارورا، لبانه، سود، بهټيا او نور په نوموړي محل کي اوسي. بلوچ چي د لغاري، بزدار، مزاري، لوند، کسراني، درېشک، کوسه او نورو زياتو خېلونو څخه جوړ سوي دي، د نسب له پلوه خورا زيات مخلوط دي او د دوى په باب ويل كېږي چي د شپاړسمي پېړۍ نيمايي ته ورڅرمه په هغه وخت کي دغو برخو ته راغلي دي چي همايون د پرشيا په مرسته د خراسان له لاري د يوه غټ لښکر په مشرۍ چي تر ډېري اندازې د بلوڅو او د کندهار د ملک له نورو قبیلو څخه جوړ سوی و مخ پر هند باندي وړاندي راغی څو چي په ډهلي کي د خپلي پاچهۍ تخت بيا لاس ته راوړي. بلوڅ اوس یوه ډېره لویه او مخلوطه قبیله ده. دوی رشتیا هم یو ځانته قومیت تشكيلوي چي له افغان څخه بېخي بېل دي او د افغان په نسبي شجرو كي. کورټ نه دي شامل سوي. واقعيت دا دی چي د ګډي ويني نسبي رګی خو لا پرېږده بلکي د سياسي مناسباتو په وجه لا هم د افغان يا پښتون تر قومي نومو لاندي نه راځي. دوى تر دې چي هندي وبلل سي زيات پرشيائي ګڼل کېږي. که څه هم د توکم، ژبي، دودونو او کړو وړو له مخي په قطعي توګه هنديان دي نه پرشيايان. بلوڅ په لومړي سر کي د راجپوت مربوط (بلائېچه) وه او د خاران هغه ملک ئې نيولى و چي د دوى د خپلوانو قبيله والو يعني راجپوتي بهارائيچه له ولس سره نښتی و. (بهارائيچه اوس په افغانستان کي د ښوراوک بړېڅي تمثيلوي) هم بلائيچه او هم بهارائيچه دواړه د اګنيکولا مربوط د ستر چاهومان يا چوهان خېلونه دي. بړېڅو ځيني مهمي او غټي کالونياني په هند کي جوړي کړي دي او خپل نوم ئې په (اوده) کي يوې علاقې ته ور کړی دي (چي بهرائيچ نومېږي). د دې قبيلې يوه بله کالوني (د ډهلي د علاقې) د جها ججار په نوابي کي موحوده ده چي

دهغې ارواښاد مشريو بړېڅې پښتون و او د ۱۸۵۷م کال په هندي ښورښ کي د خپل جرم په ګناه اعدام سو، د بلوڅو په باره کي به موږ وروسته وږغېږو خو دلته بايد دې خبري ته پام وکړو چي د دوی د قوميت مربوط وګړي د هغي ساحې په دننه کي مونده کېږي چي وړاندي د داديکای په نامه وښوول سوه. خو تر هر څه لومړی مناسبه به دا وي چي د افغانستان د ښوراوک بړېڅي پسي راواخلو.

بړېڅي يا برائيچي چي درې زره کورنۍ ګڼل سوي دي له دې څانګو څخه جوړ سوي دي:

ابو الي بادو بهادربندو شېرو او نور
د دوی ملک د کلکي خټي يو خورا سپېره ډاګ دی چي د لوړې رود
پکښي تېر سوی او چارچاپېره د رېګو شاړي ورباندي راګرزېدلي دي.
بړېڅي د غزو د چيخلو او مزرو په کوډلو کي اوسي چي کډل (د پارسي کده
= [سرای]) ئې بولي. دوی د اوښانو لوئي ګلې روزي. ابو ښايي له لرغوني
ابی څخه نمايندګي کوي چي زما په عقيده د هومير له خوا ياده سوې يوه
سکيتي قبيله ده او يا خو د راجواري (دمونت ابو) علاقې ته منسوب دی
چي په لومړي سر کي له هغه ځايه څخه راغلي دي. نور نومونه مو په تېرو
بيانو کي ليدلي دي.

په هغه هوار ملک کي چي د اباسين او لوېديځ پلو د (کلا روه) د غونډيو د لړۍ تر منځ پروت دی د بلوڅو وړاندي يادي سوي قبيلې مونده کېږي چي دلته به ئې تر څېړني لاندي ونيسو. د (خېل) او (زي) د شاوندي پر ځای چي پښتون او افغان ئې په خپلو قومي نومو کي استعمالوي، بلوڅان د خپلو خېلونو او ښاخونو نومو ته د پارسي د جمع تمليکي شاوندی (آني) وراچوي چي په معنا کي (د هغو له جملې څخه) يا (په هغو پوري مربوط) افاده کوي. مثلاً (الياني) د (الي له خېل يا کورنۍ څخه) معنا افاده کوي. او سنجراني بيا (د سنجر له کورنۍ يا ذاته څخه) معنا افاده کوي.

الياني نو د پښتون او افغان له اليخېل او اليزي سره برابرېږي او په همدې توګه نور.

لغاري بلوڅ د الي، هادي، باګل او هیبت له خېلونو څخه جوړېږي او په (پچاده) یا د کلکي خټي د غونډۍ او لمني د تړانګي په اوږدو کي اوسي. د الیانی څانګی دا دی:

| گبول  | چانګو  | چندی  | چاجی | وزدار |
|-------|--------|-------|------|-------|
| ميتا  | مېهرو  | لانجو | خليل | جوګی  |
| اونور | تالپور | سورج  | سنجر | موئد  |

#### د هادياني څانګي دا دي:

| حاجى | دېبى | بيجار | بشام  | اسار  |
|------|------|-------|-------|-------|
| زنعل | شاهو | سماله | كلوهي | جهار  |
|      |      |       |       | اوثور |

#### د باګلیاني څانګي دا دي:

| ماسو | کلېری | دادو | باغى  | بامحل |
|------|-------|------|-------|-------|
|      |       |      | اونور | ننګری |

#### د هيبتاني څانګي دا دي:

| سور | رستم | پهېرو | هابتی | بدوی  |
|-----|------|-------|-------|-------|
|     |      |       | اونور | سوراج |

زیاتره پاسني نومونه په آساني سره پېژندل کېدای سي. بوزدار د بزدار سره لګېږي چي د پارسي د (بزو – رمه) کېږي او ښايي د هندي (بهګتا) پر ځای باندي د اسلامي بدیل په توګه استعمال ته راغلی وي. چاجی د رهتور چاجیرا تمثیلوي. چندی د چوهان له چندا څخه نمایندګي کوي. چانګو د چوهان ځای نیسي، ګبول له کاپول سره لګېږي چي سوداګر پېشه راجپوت دئ. جوګی یوه هندۍ مذهبي قبیله ده. خلیل ښايي د پرامارا له کوهيلا يا د ختري له کوهلا څخه نمايندګي کوي. لانجو د سولانکي پر لانګاهه دلالت کوي. مېهرو د ختري مېهرا تمثيلوي. ميتا ښايي د برهمن له مايتهيلي سره سمون خوري. موند د کچواهه مربوط موندا تمثيلوي.

هادي د جت له هودي څخه څرګندونه کوي. بشام د بیسان ځای نیسی. بیجار د (پاریهارا؟) راجپوت له بیجهبریا څخه نمایندګی کوي. دېبي د پرامارا دېبا تمثيلوي. حاجي د راجپوت دهايوبانسي نښه ده. جهار د ګوجر له جینهار څخه نمایندګي کوي. کلوهي د ختري کوهالی تمثيلوي. سماله د (كچواهه يا پاريهارا؟) راجپوت سيماله څرګندوي. شاهو يا شاهي چي څو کرته په وړاندي بيانو کي په مخه راغلی دی د سولانکي مربوط د هندي (رائو که) اسلامي معادل دئ چې دواړه پارسي او هندي كلمات ئي په ترتيب سره (د پاچا مربوط) معنا وركوي. زنګل د جنګام ځای نیسي چي هندۍ مذهبي قبیله ده. باګل د سولانکي بهاګېله یا د سودا کر پېشه راجپوت بها کېل تمثيلوي. باغي د بيراغي ځاى نيولى دى چي هندۍ مذهبي قبيله ده. دادو له دادي څخه نمايند کي کوي. کلپری د ختري كلهار تمثيلوي. ماسو له (مهاسو) يا (مه آسو) څخه څرګندونه کوي چي معنا ئې (ستراسوا) کېږي او د راجپوت قبیله ده. ننګری؟؟؟ هابتي يا هيبتي هغه څوک دی چي د (هاب) د سيند له علاقې څخه دی. بدوي د رهتور پر بهادايل دلالت كوي. پهېرو د پاريهارا سره سر خوري. رستم د يوه مشهور پرشيائي اتل نوم دی چي ښايي له هندي مورينې يا خپلوۍ سره اړه ولري چي بومي ملک ئې زابل يا غزني او پلار ئې پر سیستان او کابل حکومت کاوه.

بوز دار د هغو غونډيو اوسېدونکي دي چي د (سانغر) او (ويدو) د درو تر منځ پر تې دي او پر لوېديځه پوله باندي ئې (لونی) پښتانه اوسي. د دوی څانګي دا دي:

| چنګو   | چندیا | چاکر  | بهالا | بسكان  |
|--------|-------|-------|-------|--------|
| گاهام  | گادی  | دورک  | دول   | ديګار  |
| كلاتي  | جعفر  | ايسا  | غلام  | محامو  |
| ماري   | لوند  | لائكر | لادو  | کایانی |
| پولادی | نندو  | نامور | ميتا  | مير    |
| سوبی   | سيها  | شوكر  | شاهو  | شامار  |
|        |       |       | اونور | سورب   |

له دغی جملی څخه بسکان ښایی د کایسته مربوط بستاب تمثيلوي. بهالا د راجپوت له بهالا سلطان يا د ختري له بهاللي څخه نمايندګي کوي. چاکر د کلات د بلوڅو د يوه اجدادي سرخېل نوم دی. يا ښايي چي دا به د رهتور مربوط چاکيت وي. ديګار ښايي د دهېنګر په نامه د څارويو روزونکې هندۍ قبيله يا د ختري مربوط دوګل تمثیلوي. دول له دوهیل څخه نمایندګي کوي چي سوداګر یېشه راجپوت دی. دورک د (کچواهه) راجپوت دورګبانسي څر ګندوي. ګادي هم ختري او هم هندي څاروي روزنکي دي. ګاهام د ګاهروار او ګامو د ګاموها ځای نیولی دی چې دواړه راجپوت دي. لادو له لادي څخه نمايندګي کوي چي سوداګر پېشه راجپوت دي. لوند له هغه ټله څخه يوه راجپوتي قبيله ده چي په راجواړه کي د لوني د سيند پر غاړو اوسي. ماري د پرامارا مربوط له موري څخه نمايند کي کوي. نندو د ختري له جمه نندې تمثيلوي. پولادي د هزاره د فولادي سره يو شي دي چي بيا به هم په مخه راسي. دا له يوې ډېري لرغوني او مهمي قبيلې څخه نمايند کي کوي چي په دې برخو کي اوسېده او د دوی د نامه په اقتفاء د (بولان) دره نومول سوې ده او خاطره ئې د (پولاجي) په زيارت کي چي ډېر ليري نه دی ځني

پروت او همدارنګه د ملتان د (بول) یا (بولا) په ډېر مشهور او لرغوني معبد کي نمانځله کېږي. د دوی اصلي نوم (بولا) دی. په پای کي ئې د (دی) توری صرف د سندي ژبي د اضافت شاوندی دی چي د هندي ژبي د (د) سره برابرېږي. شامار د هندي ژبي د (کي) او د پښتو د (د) سره برابرېږي. شامار د سامرپهالا ځای نیولی دی چي څاروي روزونکې قبیله ده. شو کر د برهمن شو کول تمثیلوي. سیها ښایي د ختري له سهاني څخه نماینده ګي کوي. سوبي او سورب په ښکاره سره یوشی دي او سورما څرګندوي چي سوداګر پېشه راجپوت دی. بوزدار د حضرت شلیمان مریدان دي چي د جعفر له اولادې څخه دي او د (تائوسا) د هغه زیارت مؤسس دی چي د سخي سرور له زیارته سره یو ځای د هملک په دې برخه کي د زیارت کولو خورا مشهور ځای ګڼل کېږي. ملک په دې برخه کي د زیارت کولو خورا مشهور ځای ګڼل کېږي. نوموړی سلیمان ښایي د سولانکي اسلامي بدیل او جعفر هم د جیپرا ځای نیولی وي چي د پرامارا د قبیلې یو خېل دی.

کهوسه یا کوسه په هغه هوار ملک کي اوسي چي لوېدیځ پلو له بوزدار سره پوله لري. د کهوسه څانګي دا دي:

| دستی   | دلانه | چنګال | بلېل   | بادا   |
|--------|-------|-------|--------|--------|
| جاجېلا | ايسا  | هامل  | حاجي   | گامو   |
| كلول   | جايا  | جروار | جنګل   | جندا   |
| سیکندر | ميهبر | متی   | مامورى | لاشارى |
|        |       | اونور | اومر   | اوسی   |

له دغو نومو څخه کهوسه د لوئي صحرا يوه هندۍ قبيله ده او ښايي د کهو يوه څانګه وي چي د کچواهه يو ستر خېل تشکيلوي. بادا د يادو بډا تمثيلوي. جاجېلا د برهمن له جاجوتهيا څخه نمايندګي کوي. جنګل په ښکاره د هغه چنګال په شان دی چي د لست په سر کي ئې نوم راغلی دی. جروار له جروريا څخه نمايندګي کوي چي څاروي روزونکې قبيله ده.

444

ميهېر د سوداګر پېشه راجپوت ميهېريا، يا د ختري مېهرا تمثيلوي.

مزاري د ديره غازي د علاقې په يوه داسي برخه كي اوسي چي ورشو ئې تقريباً پنځوس په دېرش ميله كي مساحت لري. د دوى جوړښت لاندي څانګي كښېباسي:

| 7 %   | 1       | 1       |        | -       |
|-------|---------|---------|--------|---------|
| باټيل | بنكى    | بلاچ    | ازاد   | ايدال   |
| دهارو | دېوا    | چائونګل | چائوغى | بهيمبار |
| هارو  | الكلشبر | گور ک   | كولاه  | گرانی   |
| كيسر  | كايسر   | جرگ     | جاسک   | جالا    |
| مور   | مينعل   | ماسيد   | مروى   | لوت     |
| پولات | پیراک   | پاندی   | نوزک   | موسي    |
| سنجر  | سامل    | سلات    | سادو   | رئيس    |
|       |         | زاد     | تكر    | سرگه    |
|       |         |         |        |         |

د نومو له دغي جملې څخه مزاری له میساري څخه نمایندګي کوي چي د هندي صحرا یوه هندو قبیله ده. بلاچ د بلوچ ځای نیولی دی چي د چوهان مربوط بلائیچه تمثیلوي، بنګی د جت یوه قبیله ده. باټیل د راجپوت بوټیله څرګندوي، بهیمبار د ګاهلوت د بهیملا بېلګه ده. چائوغی او چائونګل داسي ښکاري چي سره یو دي او ښایي د پرامارا له چاوندا څخه نمایندګي کوي. دېوا د پرامارا له دېبا سره لګېږي، دهارو د رهتور دوهاریا تمثیلوي، هارو د برهمن د هري سره برابرېږي، مور د موهور ځای نیولی دی چي سوداګر پېشه راجپوت او د هند د لویي صحرا یوه قبیله ده. موسي هغه موسا دی چي ډېر ځله د پښتون او افغان د زیاترو قبیلو د څانګو په جمله کي په مخه راغلی دی او دلته ئې د (آني) د شاوندي په وجه بدلون موندلی دی یعني د (موسا – آني) پر ځای په (موسیاني) اوښتی دی. پدلون موندلی دی یعني د (موسا – آني) پر ځای په (موسیاني) اوښتی دی. پاندی د برهمن د پاندې څر ګندوی دی. پولات هم هغه پولادي دی چي

وړاندي ئې بيان راغلى دى. رئيس يا رئيساني د سولانكي رائو كا تمثيلوي. تكر د تهاكر نښه ده چي سوداګر پېشه راجپوت ګڼل كېږي، سر ګه د پراماراله سګره څخه نمايندګي كوي.

لوند دوه ښاخونه لري چي سوري او تيبي نومېږي. د دوی څانګي دا دي:

| چولی   | چاتو | چندیا | باران   | الو     |
|--------|------|-------|---------|---------|
| گارانی | گادی | دېګو  | دستی    | دولت    |
| جندی   | جامو | حيدر  | الكوريج | اكبنجور |
| كانج   | كمبر | كمال  | جت      | چنګو    |
| مارى   | لوند | لادى  | كوسه    | خوندى   |
| پېشاګ  | پاشم | ناتهو | مبؤ     | مېلو    |
| شاه    | ساک  | ساه   | سادو    | ريند    |
|        |      |       | اوتور   | سيديک   |

له پورتنيو نومو څخه لوند د هغي جملې يوه قبيله ده چي په ماروار
کي د لوند د سيند پر غاړو اوسي. د دوی د سوري او تيبي ښاخونه د هغو
علاقو په نومو ياد سوي دي چي هلته دوی ورباندي مېشته دي. چاتو يوه
برهمني قبيله ده. ګوريچ د راجپوت کيروچ دي چي دلته عموماً ګورچاني
بلل کېږي. دا نوم پخوا هم په مخه راغلی دی او وروسته به بيا هم په مخه
راسي. جامو د سوداګر پېشه راجپوت د جائېمو ځای نيولی دی. ريند د
(کچ) مربوط د (رين) يا (ران) په نامه يوه هندۍ قبيله ده. (کچ) د مالګي
ډېر غټ کډهل دی چي د لوني سيند هغه ته تويېږي. مېؤ د مېوات اصلي
اوسېدونکي دي چي د هند بومي قبيله جوړوي. (ساه) د جهيلم په علاقه

کسراني هم په هغه ملک کي اوسي چي د ديره اسماعيل او ديره غازي د

علاقو په وصلي محل کي واقع دی او هم دهغه لوېدیځ پلو ته ئې په ور پوري غونډیو کي استوګنه کوي. د دوی په جوړښت کي لاندي څانګي شاملي دي:

| بهاده  | بثج    | بالو    | ٦.    | آدم    |
|--------|--------|---------|-------|--------|
| چائورە | چالګري | يروه    | بووا  | بهتى   |
| هولت   | هامل   | اكوريجا | دانا  | چوره   |
| لكها   | كاپيج  | جوسه    | جروار | جاند   |
| مير    | مندو   | مام     | لشكر  | لالتكو |
| اونور  | واسو   | سويا    | رانج  | پېهور  |

له دغو نومو څخه کسر یا کسراني ښایي د ګهلوت کوچرا تمثیلوي. بهاده او بهتي د (جادون) یا (یادو) د قبیلو مربوط د بډا او بټي سره لګېږي. بووا ښایي هغه قبیله وي چي له هغې څخه (بووی) یا د (دیلامي) په نامه د پرشیاشاهي کورنۍ راپیدا سوې وي. جروار د جروریا ځای نیولی دی چي څاروي روزونکې قبیله ده. لګها د لغاري سره یو شی دي چي د جمع په صورت کي ئې د (اري – آني) تملیکي شاوندی لکه دمخه چي خبري پر وسوې ورلوېدلی دی او بیا به ئې هم د بلوڅو په جمله کي یادونه راسي. لانګو د سولانکي له لنګاها څخه نمایند ګي کوي. مام برهمن دی.

نوټکالی یا لاټک چي د دیره غازي د علاقې د سانغر په ناحیه کي اوسي له دې څانګو څخه جوړ سوي دي:

| مندر  | لالو | جاسم | چوت  | بامحل |
|-------|------|------|------|-------|
| تانګو | سنجر | متی  | ماسو | مارو  |
|       |      |      |      | اوتور |

له دغو نومو څخه نوټک ښايي له ناټ يا ناته څخه نمايندګي کوي چي يوه بومي هندۍ قبيله ده او د کوچيانو په راز خويونه لري. دوی زياتره د شعبده بازانو، پر رسۍ باندي د ناڅېدونکو، ورزشکارانو، او داسي نورو کېل بازانو په څېر کارونه کوي. چوت ښايي د برهمن د چاتو ځای نيولی وي. نور نومونه وړاندي ياد سوي دي. د بلوڅو د قبيلو دغه څانګي چي پاس ښوول سوي دي زياتره ئې په شمېر يو څو لږ کورنۍ دي چي ور کوټی ئې له پنځلسو څخه تر شلو پوري او غټي ئې صرف تر سلو کورنيو پوري کښېباسي. دغه ټوله بلوڅ چي پورته وڅېړل سوه د برتانوي حوزې اوسېدونکي دي.

ځورچاني خپل نسب له يوه نيکه څخه رانيسي چي ځوريش يا ځورايش نومېدی او همدې نامه دا فکر راپيدا کړی دی چي دوی د عربو د قريشو سره خپلوي لري. ځوريچ په حقيقت هندی ولس دی او په سر سره هغه راجپوتی کېروچ ګڼل کېږي چي البته د کچواهه يا پاريهارا له جملې څخه يو خبل دی.

د ګوریچ یا کوریچ یا ګورایش یا کوروش نوم چي په بېلابېلو ځایو
کي دغه راز بېلابېل تلفظ کېږي د اباسین پر پوله د یوې زیاتي غوډېدلي او
خپرې قبیلې نوم دی. د کورېش یا کوروش نوم ویل کېږي چې د لغمان
شمال ته د کافرو قبیلو قومي نوم دی. داهم ناممکنه نه ده چي ښایي دا به د
پرشیا د قیروس پاچا چي د قابول په ملک کي زوکړی و، د هغه د کورنۍ
نوم وي. کېروچ ښایي د یوې داسي راجپوتي قبیلې یا خېل نوم وي چي که
څه هم د توکم او نسب له پلوه بېله وي اما د راجپوتي قوم سره له وصلي
لاري یو ځای سوې وي.

ګورچاني څانګي دا دي:

| بادول  | بابول  | بابی   | آيري  | البخ |
|--------|--------|--------|-------|------|
| چنګ    | براهام | بازګیر | بنګال | باكر |
| محابول | دورک   | دودا   | دلال  | چوتی |

| گوکچلم | گیشکوری | مجهورم  | گات    | الاعوالخ           |
|--------|---------|---------|--------|--------------------|
| جلال   | جلاب    | هوتی    | هېلو   | <sup>8</sup> کوراک |
| جاسک   | جارو    | جنګی    | جاند   | جامو               |
| خليل   | كتال    | کانګ    | كمبر   | جوګی               |
| لشا    | كولنګ   | كورپت   | كوهان  | خيرى               |
| ميتا   | مېو     | مېلوبار | مانیک  | ملوک               |
| پير    | پیتافی  | پاهيد   | نوک    | موتیک              |
| شالو   | سارو    | سرمور   | سائكور | پومېل              |
| تهالر  | تانګو   | سور     | سوهو   | شېخ                |
| اوتور  | زاهر    | زوواد   | اومر   | تركال              |

له پاسنیو نومو څخه زیاتره ئې په مخه راغلي او څېړل سوي دي. بابول د محور د بابر ځای نیسي. بادول د رهتور له بهادایل څخه څر محندونه کوي. بنګال د چوهان د بنکات سره سمون خوري. دلال د جت یوه قبیله ده. دودا د راجپوت مربوط یو بې قبیلې خېل دی. محات د جت له محاتوارا څخه نمایندمي کوي. هېلو او هوتی د جت هېلا او هودي تمثیلوي. جارو د رهتور جورا څر محندوي. محېشکوری د جت د محیش د قبیلې کوری دی. کورپت د کور ځای نیولی دی چي څاروي روزونکې قبیله ده. (لشا) یا لشاري ښایي (لاسي) یا د (لاس) ومحیو افاده کوي. سوهو دسوهور څر محندونکی دی چي په سودامحر پېشه راجپوت اړه لري.

درېشک بلوڅ په دې برخو کي يوه ډېره لرغونې قبيله ده چي د ديره غازي د راجانپور په علاقه کي اوسي او لاندي څانګي کښېباسي:

| گمبری | بهاګ  | بسكال  | اراهو    | ارب    |
|-------|-------|--------|----------|--------|
| جاسک  | ايسان | گوپانگ | محوندفاز | گاموک  |
| مسيد  | مئدو  | مالو   | كټەھل    | كيرمان |

| سامين | پهال | نوک   | مينګو | مزار  |
|-------|------|-------|-------|-------|
| اوتور | شيخ  | سازېب | سايد  | سرگئی |

له دغلي جملې څخه ارب دمخه څېړل سوی دی. اراهو ښايي د گاهلوت اهاريا تمثيلوي. گاموک د گاموکا او گامو د گاموها سره لګېږي چي راجپوت دی. گوندفاز او گوپانګ (هندی) څاروي روزونکي قبيلې دي. يوه بله قبيله چي عموماً د بلوڅو په ټل کي شمېرله کېږي هغه د (ختران) په نامه ده، که څه هم دوی په خپله دې ته ترجيح ورکوي چي پښتانه وبلل سي.

ختران د ديره غازي لوېديځ پلو ته په هغو غونډيو كي پراته دي چي شمال ته ئې لوني پښتانه او چنوب ته ئې مري بلوڅ او لوېديځ ته ئې د ځدراڼو د غونډيو هغه لړۍ موقعيت لري چي تر شا ئې ترين افغان اوسي. دوى په يوه خاصه لهجه خبري كوي چي خترانكي نومېږي. دالهجه چي له پښتو څخه بېخي بېله ده او له بلوچكي څخه هم څرګند توپير لري خو يو زيات شمېر پنجابي او سندي كلمات پكښي استعمالېږي، ختران هم لكه بلوڅ غوندي خپلي څڼي اوږدې پرېږدي او له هغو سره په كړ و وړو كي ور ته دي خو د رنګ بڼې ئې تر هغو روښانه دي. دوى يو خپلواك ولس دى او په شمېر پنځه زره كورنۍ ګڼل كېږي. د دوى غټ ښار ګوټي ناهر كوت يا لغاري برخان دى.

## د ختران څانګي دادي:

| چاچي    | بوهر      | بيبى   | بلايت | باهرهای |
|---------|-----------|--------|-------|---------|
| تكنجوره | داريوال   | داهیمه | دابي  | چاکر    |
| جاكره   | ابسابلاتا | ايسا   | هوسی  | حسن     |
| کهېچي   | كاسيم     | جوگی   | جام   | جاهيا   |
| مزار    | مات       | معروف  | لانجا | لالک    |

| سالار   | روتهار | پاتو  | ناهر  | موهيما |
|---------|--------|-------|-------|--------|
| واكاديو | تایک   | سیداک | شامير | سېمين  |
|         |        |       | اونور | زاكرى  |

له دغي جملې څخه باهرهای د سوداګر پېشه راجپوت بهائورهای څرګندونه کوي. بلایت د جت بالماین تمثیلوي. داهیمه هندی څاروي روزونکې قبیله او همدا راز یوه برهمني قبیله ده. ګنجوره ویل کېږي چي د ختران د قبیلې د سر هغه لوی نیکه دی چي په لومړي سر کي ئې د ترین په قبیله پوري اړه درلوده. (چاچي) ویل کېږي چي د ودای بلوڅ یو ښاخ دی. هوسي ښایي د اوسوال ځای نیولی وي چي سوداګر پېشه راجپوت دی. ایسابلاتا یو ترکیبي نوم دی چي د اساپ اولاتا له یو ځای کېدو څخه جوړ سوی دی. مات د برهمن له شري ت څخه نمایندګي کوي. ناهر د مغلي امپراتورانو په زمانه کي د ختران د قبیلې سرخېل وټاکه چي استوګنځای له په ناهر کوټ کي و. روتهار په خپله رهتور دی. تایک د پرامارا له تایکا څخه نمایندګي کوي. واګادیو د رهتور له ګوکادیوا څخه څر ګندونه کوي. نور زیاتره نومونه په دمخه کي څېړل سوي دي.

د ختران شمال ته موسا يا موسا - خېل پراته دي چي يوه پښتني قبيله ده. د دوی تر شابياهم شمال ته شېراني اوسي چي د مخه ئې بيان تېر سوی دی او لوېديځ ته ئې کاکړ پراته دي. موسا - خېل په شمېر شپږ زره کورنۍ ګڼل سوي دي او د ځينو په عقيده دوی د کاکړو يو ښاخ ګڼل کېږي، که څه هم کاکړ ئې د قومي خپلوۍ په حساب په ځان نه ګډوي. موسا - خېل پښتو وايي او ټوله سني مسلمانان دي خو د ولسواکو (ديموکراتو) پښتنو په پر تله دوی د فيوډالي حکومت په شکل کي بلوڅو ته ډېر ورته دي.

د موسا - خېل څانګي دا دي:

| حسن  | همزه  | بازيل | بلېل  | باهر |
|------|-------|-------|-------|------|
| ښادي | ساليم | مغدود | لاهر  | كانو |
|      |       |       | اونور | اومر |

په موسا - خېلو پوري د شمال خوا ته يوه بله پښتني قبيله د ايسوت يا سوت په نامه ده چي د رهتور يو خېل ګڼل کېږي. دوی په شمېر فقط درې سوه کورنۍ دي. دوی زياتره کوچيان دي او د ژوند ورشو ئې د ديره غازي لوېديځ ته د (کلاروه) غاښی دی. د ژمي پر مهال په سمڅو کي اوسي. دوی د جعفر پښتنو (د پراماراجيپرا) سره په ازدواجي کړۍ کي متحد سوي دي. د دوی له جملې څخه ځيني کرايه کښان او کرونده ګر دي. د ايسوت څانګي دادي:

| کوتی | خيدار | خادی   | چندو | ادو   |
|------|-------|--------|------|-------|
| ستار | سادو  | پاېنده | نوھ  | مولا  |
|      |       |        |      | اونور |

د ایسوت جنوب ته د جعفر په نامه هغه پښتني قبیله پرته ده چي پورته ئې یادونه وسوه. دوی په شمېر تقریباً پنځه سوه کورنۍ ګڼل سوي دي او د دوی غټ ښار ګوټی (دروګ) نومېږي.

## د جعفر څانګي دا دي:

| موهره | خيدار | جيرا  | جاتل   | هيل  |
|-------|-------|-------|--------|------|
| اومر  | رواڼی | راميد | راجالي | پاتو |
|       |       | اونور | سيلها  | ساده |

هیل او جاتل دواړي دجت قبیلې دي. جیرا د سوداګر پېشه راجپوت جیران څر ګندوي. موهره هم د سوداګر پېشه راجپوت په موهور دلالت کوي. پاتو د راجپوت له پاتوریا څخه نمایندګي کوي. راجالي د هندي صحرا د راجپوت له راجوار یا راجر سره لګېږي. رواڼی د رېواري ځای نیولی دی چي څاروي روزونکې قبیله ده. سیلها د ختري سینهاله یا د راجیوت سیلهاله تمثیلوی.

د ختران لوېديځي خوا ته لوني پښتانه پراته دي. لوني دهغي لرغوني لاوانيا اوسني څر ګندويان دي چي د لسمي او يوولسمي پېړيو په دوران کي ئې له خپلو ګاونډيانو (دامارا) يعني اوسني (دومړ) سره يو ځای د کشمير په تاريخ کي ډېر غټ نقش ادا کړی دی. لوني پښتانه ځکه په دې نامه بلل کېږي چي د همدغه واحد توکم له لوند بلوڅ څخه توپير وسي. دوی چي په شمېر تقريباً يو زر کورنۍ ګڼل سوي دي د چوتيالي شمال ته د ترينانو په ملک کي اوسي. د دوی ژبه يوه کچه پښتو ده چي له بلوچکي سره ګډه ده.

#### د لوني څانګې دا دي:

| لادو | كات   | دروک  | بنجى | بابو |
|------|-------|-------|------|------|
| سمند | ساگهو | سادو  | مال  | مادو |
|      | اونور | زنعېل | شيمي | شادى |

د ترین قبیله د سیبۍ او پښین په علاقو کي اوسي او د هغو پنځو قبیلو له جملې څخه یوه قبیله ده چي د سړ بني افغان د شرخبون ښاخ تشکیلوي. نوري پاته څلور قبیلې شېراني، میانه، بړېڅ او اورمړ دي. له دغي جملې څخه شیراني ښوول سوي دي او پاته به په روان بیان کي وڅېړل سي. ترین یو څه کرونده ګر او یو څه هم پوونده ګر دي. دوی درې ښاخه لري چي د سپین، تور او ابدال په نومو یادېږي. ابدال دراني قبیلې کښېباسي او بیان به ئې مخي ته راسي.

سپين ترين د تل چوتيالې په (ژوره) يا کنده کي اوسي او زياتره ئې د کريکښي په کاروبار لګيا دي. دوی په شمېر شپږ زره کورنۍ ګڼل سوي دي او لاندي څانګي کښېباسي:

| اوبچی | مارپا | لساري | لغجام | ادو |
|-------|-------|-------|-------|-----|
|-------|-------|-------|-------|-----|

| يحيا | وادر | سلېمانلغ | شادو | پام   |
|------|------|----------|------|-------|
|      |      |          |      | اونور |

تور ترین د پښین په ناوه کي اوسي چي شمال ته ئې اڅکزي، لوېدیځ ته ئې بړېڅ او جنوب ته ئې د شال (کویټې) علاقه موقعیت لري خو د ختیځ په خوا کي د سپین ترین له خپلو قبیلو والو څخه د کاکړو د خاوري د یوې تړانګي په وسیله بېل سوی دی. دوی په شمېر لس زره کورنۍ ګڼل سوی دی او لاندی څانګي کښېباسي:

| بادهي  | بابو    | الي   | احمد    | ابابكر  |
|--------|---------|-------|---------|---------|
| حيدر   | هديه    | هارون | بتي     | بادو    |
| ملكيار | کوگ     | کانده | اسمائيل | هيكل    |
| نور    | نېكبختى | منعل  | مندی    | مالمونى |
|        | اونور   | يعقوب | تراه    | سيكهي   |

سپین ترین معنا (د لوړي درجې ترین) او تور ترین معنا (د ټیټي درجې ترین) او تور ترین معنا (د ټیټي درجې ترین) دا د سپین او تور تشریحي نومونه ښایي هغو سیاسي ډلګیو ته اشاره وي چي په دمخه بیان کي پر ورغېدو. خو په خپله د ترین نوم ښکاري چي د برهمن له تري سره یو شی وي. ابابکر چي څو ځله وړاندي په مخه راغلی دی ښایي د سترابو له خوا یاد سوی هغه لرغونی ابویوی تمثیلوي چي یوه سکیتي قبیله ده.

بړېڅي يا بهرېچي د راجپوت د اګنيکولا د چوهان مربوط بهرائيچه دي چي د پښين او د سيستان د بيديا تر منځ د ښوراوک په سيمه کي اوسي. دوی په شمېر څلور زره کورنۍ ګڼل سوي دي چي په کلابست، رودبار، پولالک او دهيلمند لوېديځ پلو ته په ځينو نورو ځايونو کي وړې مېني لري. دوی زياتره کوچي دي خو ډېری ئې د مزرو او غزو له چيخلو څخه په اودلو کوډلو کي ژوند کوي چي سربېره د خټو استر ورکول سوی

وي او کډل ئې بولي. دغه کوډلي اکثره د لوړي د هغه رود د بهير په اوږدو کي موقعيت لري چي د دوی د ملک له منځه تېرېږي او په خپل همدې مسير کي د ترنک سره يوځای کېږي.

د بړېڅو څانګي دا دي:

| بسا  | بارک | بادل | الي   | ابو   |
|------|------|------|-------|-------|
| محلي | حسين | داؤد | چوپان | باسوک |
| زاكو | شېخ  | شكر  | مردان | مندى  |
|      |      |      |       | اونور |

بسا او باسوک سره يو شي دي او د باسي په نامه د زرعي مريي (سرف) قبيله تمثيلوي چي پخوا ئې يادونه راغلې ده. چوپان د همدغه نامه د هزاره له خېل څخه راپيدا سوي دي. محلي ښايي له مهايلي څخه نمايندګي کوي چي څاروي روزونکې قبيله ده.

دېړېڅو جنوب ته دنوشکي بلوڅ پراته دي.

بلوڅ زه د چوهان د بلائيچه په څېر پېژنم. دوی به بيا هغه وخت په مخه راسي چي کله موږ د اوسني بلوچستان د اهاليو په باب کي خبري کوو،

د ميانه يا (مي يانه) په نامه قبيله اوس د يوه ځانته ارضي قوم په څېر په افغانستان کي چيري نه مونده کېږي، بلکي د ملک د ختيځ سرحد په زياترو برخو باندي د غټو پښتتني قبيلو لکه شيرانيو، بنګښو او نورو د څانګو تر منځ او هم د پوونده سوداګرو په جمله کي په پاشلې توګه تيت دي. (شېراني مي ياني) د ګومل په ناوه کي اوسي چي د دوي څانګي دا دي:

| مايار | لغمان | اسمائيل | فيروز | بادر  |
|-------|-------|---------|-------|-------|
| اوتور | شرى   | سېن     | نارو  | ميرګل |

440

## دبل(مي ياني) څانګي دا دي:

| جوت   | جعفر  | غوراني | غرشين | ابیس |
|-------|-------|--------|-------|------|
| ملاهي | لواڼي | لاته   | ختران | کېکي |
| سوت   | شيكون | سرگهي  | سامره | سلاه |
|       | زورا  | زېرى   | توغ   | سور  |

له دغونومو څخه (می یاني) ښایي هغه لرغوني میونوی تمثیلوي چي

بیا وروسته (لیدي) وبلل سوه او د هیرودوت له خوا د (کرویسوس) د

رعیتو په جمله کي یاد سوي دي. کرویسوس د هغي (لیدیا) پاچا و چي

داریوش ونیوله. لاته یا لاس ښایي د سیستان د (لیس) یا (لیث) ځای

نیولی وي چي د هغوشاهي کورنۍ تر طاهریانو وروسته هلته وغوړېده.

سامره د پراماراسومره دي. زېری او زورا ښایي سره یو شی وي او د غور له

زوري څخه نمایند کی کوي.

اورمړ يا (آثورمر) (د پرامارا اومرا) په دې نامه ځکه ياد سوی دی چي د چراغ – کشان له فرقې سره ئې اړه درلوده. دوی اوس د يوې بېلي ځانګړي قبيلې په څېر په افغانستان کي نه مونده کېږي. د دغو بدعتيانو اصلي مرکزونه د وزيرو د ملک په کانيګورم کي واقع دي چي ويل کېږي هلته تر اوسه لا هم د اورمړو ځيني کورنۍ موجودي دي. د دوی له څانګو څخه يو شمېر دادی:

| جيراني | بېكنى | ملاتاني | خرمجاني | خبكني |
|--------|-------|---------|---------|-------|
|        |       |         |         | **    |

د ټولو غونډ شمېر د څلورو سوو کورنيو په شاوخوا کي ګڼل سوی دی. نور پاته اورمړ د افغانستان د همدغي پولي په شاوخوا او د هندوستان سره په پوري علاقو کي تيت دي. ځيني ئې د لوګر د بر کيو په منځ کي او نور ئې بيا په پېښور کي مونده کېږي چي هلته يو کلی د اورمړ په نامه هم لري. دوی يو آرام او زيار کښ ولس دی چي زياتره ئې په کرهڼه او د سوداګرۍ په کاروبار لګيادي.

## د اور مړ څانګي دا دي:

| هران  | دوه توی | دالچه | داهری    | بوكى    |
|-------|---------|-------|----------|---------|
| كونيخ | خيزران  | خليل  | كانيعروم | جالويان |
| رانګ  | ماشوى   | مشكور | منتوى    | ملاني   |
| زیک   | شكتول   | سين   | سنعتوى   | سايدانى |
|       |         | 1     |          | اونور   |

زیاتره دغه لفظونه داسي ښکاري چي د ځایونو نومونه وي. مثلاً لکه هغه چي په آخره کي ئې (توی) راغلی وي چي دا یو پښتون اسم دی او (د اوبو د وړې نالې) معنا ورکوي. یالکه کانیګروم او نور.

سربېره پر هغو يادو سوو قبيلو چي د لرغوني داديکای په ملک کي مونده کېږي د مري او بوګتي بلوڅو قبيلې هم په دې حوزره کي پر تې دي. مري په دې برخه کي يوه پراخه غوړېدلې قبيله ده او هم دا شان د سکر او خيرپور شاوخوا په کور سند کي ډېره ګڼه پر ته ده. خو د دې قبيلې هغه برخه چي زموږ ورسره سروکار دی په هغو غونډيو کي اوسي چي ختيځ او شمال ته د ختران، لوني او ترين په اړخ کي (کاچي) احاطه کړی دی او جنوب ته ئې بوګتی پراته دي. د دوی اصلي ځای (کاهن) دی چي چارچاپېره تر سيبي او شام او د پهيلوار تر ډاګونو پوري غزېدلی دی. دوی کوچي او داړه وهونکی ولس دی چي کلي نه لري خو په وړه کرهڼه لګيا او ځيني کوچني مورچلي ځايونه لري. د دوی څانګي دادي:

| چلګاری | قلندر | بيجار | بهاول  | آھ      |
|--------|-------|-------|--------|---------|
| کندار  | جنګی  | ايسان | اكوسر  | غزنى    |
| مزار   | لوهار | لانج  | كيوي   | کھوئگری |
| شاهېجه | سرور  | سالار | پاوادی | موهند   |
|        |       | اونور | سومر   | شبر     |

له دغو نومو څخه (آه) ښايي يوه ناګائي قبيله تمثيلوي؟ بهاول د چوهان له بهاور څخه او بيجار د راجپوت له بيجهېريا څخه نمايندګي کوي. ګوسر د سوداګر پېشه راجپوت د ګاسورانښه ده.

کهونګري د کهنګر ځای نیولی دی چي هندۍ بومي قبیله ده. پاوادي پر پاوریا دلالت کوي چي سندربوله قبیله ده. پاته نور په آساني سره پېژندل کېدای سي.

بوګتی قبیله په هغو غونډیو کي اوسي چي د مري بلوڅ جنوب او د راجانپور لوېدیځ ته پرتې دي. د دوی څانګي دا دي:

| فيروز  | دریګ   | دامګی | چندر  | باگی  |
|--------|--------|-------|-------|-------|
| كاهبجا | چاسک   | جاكر  | جعفر  | محور  |
| ميسوري | مندو   | ماهل  | کامک  | كالپر |
| پهونګ  | پجالور | نوري  | نوک   | ناته  |
| شمبی   | شالو   | سبخر  | روهل  | راما  |
|        | اونور  | سورکی | سوئدر | سودا  |

له دغو نومو څخه بوګتی ښايي بهګتا تمثیلوي چي هندي څاروي روزونکې قبیله ده. چندر د برهمن له چندرا یا د چوهان له چندا څخه نمایندګي کوي. کالپر د پرامارا له کالپوسر څخه راما د رهتور مربوط رامدیوا تمثیلوي. روهل د روهیله ځای نیولی دی چي د (روه) د بومي دپاره راځي. شالو د شان یا کویټې د بومي دپاره. بوګتی هم لکه مري غوندي کوچی او داړي وهونګي وګړي دي خو په دې وروستیو کلونو کي له زیاترو نورو خپلواکو پښتني قبیلو سره چي پر برتانوي پوله پراته دي خورا ډېر تر نظم لاندي راغلي او په کرهڼه ئې لاس پوري کړی دی.

دغه بيان د هغو قبيلو په باره كي زموږ څېړنه بشپړېدو ته رسوي چي دوى په هغه ملك كي اوسېږي چي هيرودوت د داديكاى نامه ته منسوب كړي دي. همدا شان د هغو څلورو قومونو په باب زموږ كتنه تكميلوي چي د نوموړي تاریخ پوه له خوا ئې د داریوش هیستاسپیس د اوومي ستراپۍ په ترکیب کي نومونه اخیستل سوي دي. اتمه، نهمه او لسمه ستراپي له هغې سیمې څخه دباندې ده چې د اریانا په حوزه کې راځي او زموږ پلټنه ورپورې محدوده ده . خو یوولسمه ستراپي بیا زموږ د څېړني په ساحه کي دننه ده.



# يوولسمه ستراپي

يوولسمه ستراپي، د هيرودوت په خوله د کاسپيوی، پاوسيکای، پانتیماتوی او داریتای له قومو څخه جوړه سوې ده. له دغي جملې څخه لومړی یاد سوی نوم ښايي د کسیاپا بودا له هغي قبیلې څخه څرګندونه کوي چي د نامه په اقتفاء ئې د کشمير ملک په سانسکريت کي (كسياپمار) يا (كسياپى كار) بلل كېدى او په همدې صورت كي نو زموږ د پلټني تر ساحي دباندي دی. پاته درې قومونه چي – که لږ تر لږه چيري زما پېژندنه ټيک وي - يو په بل پوري پراته وه او له هيلمنده څخه رانيولې بيا تر اباسين پوري د پروپاميسس په ساحه کي له يوه سره تر بله غزېدلې وه. دغه غرنۍ تړانګه چي د باکتريانا د جنوبي پولو په اوږدو کي ئې موقعیت درلودی په اوس وخت کي د زابلستان یا غزني، د کابلستان یا كمبوجيا (اوسني كافرستان) جګي غرنۍ سيمي او هم د داردستان يا د (بولور) د کوهستان غرنۍ منطقه کښېباسي. دا ټوله سیمه له یوې خوا د اوومي ستراپۍ د شمالي پولو چي همدا اوس وښوول سوه او له بلي خوا د دوولسمي ستراپۍ د جنوبي پولو چي وروسته به وښوول سي، په دا منځ کي په ايربه توګه پرته ده. په هغه ترتيب چي دغه درې قومونه له لوېديځ څخه تر ختيځ پوري پراته وه لومړی ئې پانتيماتوی، په هغه پسې یاوسیکوی او بیانو داریتای راځی.

تر هغه ځایه چي ما ته رامعلومېدای سي د پانتیماتوی په دغه خپل نامه په افغانستان کي کوم څوک نه سي موندل کېدای. دا نوم ښايي يو

يوناني تركيب وي چي (ټول متي) افاده كوي يعني هغه قبيله چي له افغاني شجرې سره سم، لکه پخوا چي ئې بيان تېر سوی دئ، د شيخ بېټ د لور (متو) ټوله اولاده کښېاسي چي٠ په يو ځايي توګه (متي) نومېږي او غټ ښاخونه ئې د غلزي او لودي په نومو دي. له بلي خوا بيا ښايي د هيرودوت پانتيماتوی د (پاندومتي) يا (پاندو متي) يونانی شکل وي چي د هغو (پرشيائي متي) په مقابل کي ياد سوي وي چي د اتلسمې ستراپۍ ماتیینوي او په سر سره هغه ولس دی چې سترابو ( xi. ۸ جغرافیه) د ماتيانوی په څېر ياد کړي دي او د (پراخواتهروس) تر غرو لاندي په (ميديانو) پوري پراته دي. يعني د پرشيا په هغه برخه کي اوسي چي د البرز دلړۍ جنوب ته موقعیت لري. سترابو د ځپل اثر په یوه بل ځای .ii (۵ کي (ساورومتای) د هغو قومونو په ټل کي بيانوي چي د کسپين او ايوكسين د سمندر كيو تر منځ د قفقاز تر ليرو حدودو پوري پراته دي. د متي ولس يوه بېله څانګه هم سته چي (سورمتي) يا (دلمر د ذات متي) نومېږي خو د ذات دا خصوصيت ئې د افغانستان د متي قوم په مورد کي سر نه سي خوړای ځکه لکه دمخه چي يې بيان راغلی دی ، دوی د شيخ بېټ بېټني اولاده وه چي په افغانستان کي د راجپوت د سپوږمۍ د ذات يا شاهانه سکیتیانو د سر ممثل نیکه ګڼل کېږي. په افغانستان کي د راجپوت مربوط د سپوږمۍ ذات، د شيخ بېټ يعني د بهټي د سرخېل د اولادې په څېر ټوله د (پانډو) له نسب څخه و او د ډهلي د پال په نامه د شاهي کورنۍ پانډو واکمنانو چي د راجپوت د توآر، تواري يا توري له قبيلې څخه وه – له نورو راجپوتي پاچهانو سره يو ځای د ډيرو پېړيو دپاره په افغانستان کي حکومت کاوه، څو چي د دوی قدرت بالاخره د غزني د سلطان محمود له خوا څخه د يوولسمي پېړۍ د سر په کلونو کي مات سو. د افغانستان متى د غلجي او لودي دوو غټو ښاخونو ته وېشل كېږي.

د افغانستان متي د غلجي او لودي دوو غټو ښاخونو ته وېشل کېږي. غلجي ګومان کېږي تر جاخارتيس پوري خوا له يوې ترکي قبيلې څخه

راوتلی وي چي خليچي (توره وهونکي) نومېږي. خو د دې قبيلې د جوړښت له مخي چي قضاوت وسي نو د غلجي نوم په زيات احتمال د هندوستان او راجواري د راجپوتي کيروچ يو مسخه سوى شکل ښکاري چي د اباسين په اوږدو کي د ګورايش، ګوريچ، کورېش، ګريچ، کوروش او داسي نورو سره تلفظ کېږي. ځکه د دوی د خېلو نومونه تر ډېره ځايه يوې راجپوتي او هندي منبع ته راجع کېدای سي او هم دا قبيله په پښتو خبري کوي او پښتونولي (د قوانينو او تعاملاتو پښتني کوډ) پالي. همدا شان د دې پر ځای چي د کوم روایت له مخي یوې تر کي مورینې ته ځان منسوب کړی، دوی خپل نسب د غور له يو پاچازاده څخه رانيسي چي د يو بېټني سرخېل له لور څخه ئې د اولادونو لړۍ منځ ته راغله. هغه بېټني سرخېل د غزني شاوخوا په غونډيو کي د مځکي نيو که درلوده. دا د قضيې يوه توجيه ده. خو بله توجيه ئې بيا داسي كېږي چي د بېټني او غلجي نومونه ښايي د کوچنۍ آسياهغه قبيلې تمثيلوي - چي بيتهايني او کيليکي نومېدی - او دوی د لیدیا د کرویسوس پاچا له رعیتو څخه وه کله چي نوموړی د پرشيا د پاچا داريوش هيستاپسېس په وسيله له پاچهۍ څخه ولوېدى نو ښايي چي داريوش همدغه قبيلې او هم د دې سيمي نوري قبيلې د خپلي امپراتورۍ ختيځو ولاياتو ته را انتقال کړي وي او په دې نوي ځای کي لومړۍ قبيله ئې ښايي د پليني د بټېني له خوا څخه تمثيلېږي. خبره چي هر راز وي خو غلجي خېلونه لکه څنګه چي موږ لیدلي دي په نامه کي زياتره هندي غوندي معلومېږي.

د افغانستان متي ښکاري چي په لرغونې زمانه کي د ارغنداب ناوه او د کندهار شمالي خوا ته د هيلمند ختيځه غاړه نيولې وه او له دې ځايه څخه د ختيځ لوري ته د غزني د غرنيو سيمو له لاري د سليمان د لړۍ تر لمني پوري غزېدلې وه او بيا نو مخ په وړاندي شمالي پلو ته د سفيد کوه د لوېديځو غرنيو سيمو له لاري د جلال آباد تر پولو او د کابلستان د کمبوجيا تر علاقې پوري رسېدلي وه. د دغي تړانګي لوېديځه برخه په پخوا وختو کي د متي ولس د لودي څانګي نيولې وه. خو دوی ډېره زمانه دمخه له دې ملک څخه تللي او په هندوستان، په تېره ئې بيا اصلاً په سرهند کي اړولي وه. اما د تړانګي ختيځه برخه چي د کلات غلزي له نواحيو څخه تر جلال اباد پوري رسېږي، تر اوسه لا هم د غلزيو له خوا څخه نيول سوې ده.

تر پانتيماتوی پسې هغه څوک راځي چي هيرودوت پاوسيکای بللي دي. دغه نوم ښايي د هندي ژبي (پشي – کي) تمثيلوي چي د (پشي مربوط) معنا افاده کوي. دوی په ښکاره هم هغه پاسياني (چي د هندي نامه د پارسي د جمع شکل دی او معنائې (پاسي خېل) کېږي) غوندي ولس دی چي سترابو د هغو سکيتي قبيلو له ټله څخه يو قوم بللی دی چي د يونانيانو لاس ئې د باکتريانا له واکمنۍ څخه وکښی. سترابو وايي (xi. N. جغرافيه) ازياتي مشهوري قبيلې چي باکتريانا ئې ديونانيانو له لاسه څخه وايسته هغه آريوی، پاسيانوی، توخاريوی او ساکاراولوی نومېدې. دوی له هغه ملک څخه راغلې چي ساکای او سغديانوی ته مخامخ د جاخارتيس تر شا واقع او همدارنګه د ساکای له خواڅخه نيول سوی و".

آريوى به ښايي د هغي لرغوني آريا (اوسني هرات) وګړي وي چي د باکتريا (اوسني بلخ) لوېديځ ته ئې موقعيت درلودى او داوګړي د يونانيانو تر رارسېدو پخوا لا په همدې ملک کي اوسېدله. توخاريوى به ښايي د منځنيو پېړيو د تخارستان وګړي وي چي د باکتريا شمال او شمال – ختيځ ته پروت و او دې ولايت د باکتريا ختنځه خوا او د سغديا ورڅرمه برخه شاملوله او په ترکيب کي ئې د غونډيو هغه ټوله ملک راتلي چي د آمو د سرچينو په ساحه کي واقع و. دا ولس د توغياني تر کو تر نامه لاندي د اباسين ټولي کوزي ناوې ته راخپور سو. د دوى خاس نوم ښکاري چي د مفرد په شکل (توغ) و خو توغياني او توخاري ئې د جمع شکلونه دي چي د ايو ئې پارسي او هغه بل ئې بلوڅي ګڼل کېږي.

د (آري) د جمع شاوندي زياتره د بلوڅي قبيلو په نومو کي د پارسي د (آني) په عوض کي ډېر استعمالېږي. د ساکاراولوی په باب ځيني دا ګومان کوي چي د اوسني ساريکولي له خوا څخه تمثيلېږي خو که ئې دا نوم د (ساکاراولوی) پر ځای د (ساکاتاوروی) په بڼه ولوستل سي نو بيا ئې د سمي پېژندني يوه غوره توجيه لاس ته راتلای سي. ځکه په دې صورت کي نو بيا د باکتريا ختيځ ته د (کاتاور) يا (کاتور) هغه ستر او پياوړی قوم وينو چي په کابل او کشمير کي ئې همزمانه شاهي کورنياني تأسيس کړي او هغه په افغانستان کي تر اوسه پوري د چترال او کاشکار د شاه – کاتور د شاه افغانو په وسيله تمثيلېږي.

بالاخره پاسياني به ښايي هغه اوسني (پشه ئي) وي چې د باکتريا جنوب ته له باميان څخه نيولې د کافرستان له لاري د کونړ تر ناوې پوري د غونډيو په تړانګه کي پراته دي. د دې ولس خاص نوم د مفرد په شکل (پاس) يا (پاش) دی. دغه نوم په همدې شکل په (راجاتارينګيني) کي د يوه نظامي مشر دپاره د لقب په څېر د (پاسيکاتهاکور) يعني (د پاسي سرخېل) په نامه کي راغلی دی" (viii,si. ۱۴۸۱ کتاب) دانوم په پښتو کي پاښ (پاخ) او په بلوچکي کي پغ، پوغ يا پوږ دی. (پشه ئي) يا (پشای) يا (پخائي) د پښتو د نسبتي کلمې د جمع شکلونه دي چي معنا ئې کېږي (پاش يا پاخ ته منسوب) پشه ئي تر اوسه لا هم په دغه خپل نامه د باميان او لغمان په علاقو کي او همدارنګه د کافرستان په جنوبي ناوو کي مونده كېږي. پشه ئي كه څه هم اوس مسلمانان دي خو بيا هم له هغه ذاته څخه ګڼل کېږي لکه د دوی نه مسلمانان سوي ګاونډيان چي د هندوکش د جنوبي ډډو په آزاد ملک کي اوسي او د شاوخوا مسلمانو اقوامو له خوا څخه دوى غونډ د (كافر) يا (بېدينه) په نامه بلل كېږي او ملك ته ئې كافرستان وايي. زما په عقيده دا خبره ټيک نه ګڼم چي وايي دغه د سپکاوي کلمات په خپله هغو خلګو غوره کړي دي چي د دوی د ځانو او د ملک د پاره ئې د

ملي نامه په توګه تر اوسه لاهم په کار اچول کېږي. ځکه دا نومونه چي له يوې خوا مناسب او پر يوه حال ثابت نه دي خو له بلي خوا بيا په پخوا زمانه کي ئې د اطلاق حوزه ډېره پراخه وه او د نن ورځي په پرتله ئې خورا ډېر زیات رنګارنګ توکمونه افاده کوله. څلور یا پنځه پېړۍ پخوا ټوله بدخشان او د آمو د لوړو سرچينو په ساحه کي ورپوري ولايتونه د (بولر) د گرده ملک او بالتیستان سره یو مخیزه د کافرستان په حوزه کی شامل وه او اهالي ئې د کافر په نامه يادېدله. خو له هغه وځته راهيسي د اسلام د پرله پسې پر مختګه سره دغه ټولي په خلګو پڼي سيمي چي په آسانه څوک نه سوای ورتلای د دین کړۍ ته دننه راجذب سوي نو ځکه د کافر او كافرستان نومونه نن ورځ يوازي په هغو خلګو او ملک پوري محدود سوي دي چي د هندو کش پر مابيني لړۍ او جنوبي ډډو باندي په هغه منځ کي موقعيت لري چي يوې خوا ته ئې د پنجشېر ناوې او بلي خوا ته ئې د كونړ د هغو نالو ناوې پر تې دي چي د کابل سيند ته ور توپېږي. د دغو برځو پشه يان په يوه داسي لهجه خبري کوي چي د هغو لهجو سره د ريښې خپلوي لري چي د کافرو قبيلې ورباندي ږغېږي او دوی ټولي تر هغه ځايه چي پېژندل سوي دي په روښانه تو که د سانسکريت منشأ لري. معلومېږي چي پشه يان په لرغونې زمانه كي يو خورا كڼ شمېره، پراخ غوړېدلى او د نفوذ تښتن يو ولس و. داسي نه و لکه اوس چي د يوې مبهمي غوندي قبيلې له خوا څخه تمثیلېږي او په همدې وجه ئې د محدودیت فکر کېږي. د ګومان له مخي پشه يانو پخوا زمانه يو شمېر هغه د دوی شاوخوا قبيلې په ځان کي شاملولې چي ژبه ئې ورسره ورته وه او يا ئې البته قومي رګی ورسره درلودي، خو اوس هغوي په بېلابېلو نومونو پېژندل کېږي لکه سافي، لغماني، ديهګاني، دره نوري او داسي نور.

دا کافر نو لکه څنګه چي دوی په دغه نامه یادېږي هم اوس او هم د زیاتو تېرو پېړیو دپاره د خپلو غرنیو ګوښو په هغو ځایو کي چي په آساني څوک نه سي ورتلای، په داسي بشپړه انزوا کي اوسېدلي او اوسي او په داسي بشپړه توګه ئې له دباندي نړۍ سره تماسونه پرې دي چي د دوی په باره کي ټيک معلومات چنداني لاس ته نه دي راغلي. د دوی له جملې څخه هغه څوک چي د لغمان سره راشه درشه لري خپل ځانونه کوريش، محوريش، كورېش، يا كوروش بولي حُكه دغه نوم په بېلابېل ډول تلفظ کېږي او دوی د غونډيو هغه تړانګه نيولې ده چي په خپله د پنجشېر تر ناوې رسېږي. دغو تماسونو، نو يو شمېر هغه سرحدي قبيلې چي اسلام ته رااوښتي دي پر دې خبره راوستلي دي چي ځانونه د عربو له نسبه او د قريشو د هغي نجيبي او مشهوري قبيلې د نيکه ګانو له سلسلې څخه وښيي چي د اسلام پيغمبر اړه ورپوري لري. له دې خبري سره ارومرو دا پوښتنه منځته راځي چي په دغه صورت کي نو ولې او څرنګه ددغسې مشهورو عربي نيكه كانو همدا اولاده له يوه داسې محترمانه پيونده څخه د كافرو سپک او ټيټ حالت ته راغلی دی. دا ټکی روښانه دی چي د کافرو له خوا د قريش په نسب پوري د ځان د تړلو ادعاء صرف د اسلامي وياړ يوه خبره ده او دوی په دغه وسیله غواړي خپل واقعي نسب پټ کړي چي له هغه راجپوتي کيروچ سره اړه لري چي د دې برخو يوه ډېره لرغونې قبيله وه او د اباسين په ناوه كي له يوه سره تر بله سره په پراخه توګه خپره وه، لكه څنګه چي موږ د ديره غازي د ګورچاني يا ګوريشاني په بڼه او د ديره اسماعيل او بنو په علاقو کي بيا د کورېش په څېر وليدله. احتمال لري چي کيروچ په لرغونې زمانه کي د افغانستان يوه ډېره مهمه قبيله وه. د کوروش قبيله چي د پرشيا پاچا قيروس په هغي پوري اړه لري (او ښايي چي عربي قريش هم د هغې يوه څانګه وي) ښايي تر راجپوتي الحاق پخوا له هم هغي قبيلې سره يو شي وي چي د کېروچ تر وروستي نامه لاندي د راجپوت له قومیت سره یو ځای سوه، په راجپوتي قومیت پوري الحاق ئې په افغانستان کي د هغه اقدام په نتيجه کي ټينګ سو، چي دا ملک د

پروپامیسس په شمول، لکه څنګه چي ئې دمخه بیان راغلی دی، د سیلوکس نیکاتور له خوا څخه سندراکوتس (چندراګوپتا موریا، دا لقب ئې یو مطلب افاده کوي) ته وروسپارل سو.

د کافرو په منځ کي کي د راجپوت تر کيروچ علاوه نوري يو شمېر راجپوتي او هندي قبيلې هم د دوی په خېلونو کي سته چي نومونه ئې موږ ته معلوم دي. د هغو کافرو د غټو او مهمو ښاخو له جملې څخه يو شمېر قبيلې چي د چترال او کاشکار سره راشه درشه لرئ، د کهو، کلاشه او ارانيا په نومو يادېږي. دغه درې سره نومونه ېې له کومه تغيره د پوره مشهوره راجپوتي قبيلو نومونه دي. کهو د هغه کچواهه يو خېل دی چي ډېره ستره يوه قبيله وه او ښكاري چي په پخوا زمانه كي ئې له دريابه څخه نيولى تر غرونو پوري د ختيځ افغانستان ټوله سيمه له يوه سره تر بله نيولې وه او خپل نوم ئې هغو ملکونو ته ور کړی دی چي د دوی د نيو کي په يوه او بل سر کي پراته دي، لکه په يوه خوا کي کچ کنداوه او د اوسني بلوچستان کچ مكران خو په بله خوا كي بيا هندوكش او كاشكار. كلاشه يا كلاچه د چالوک يا سولانکي مربوط يو راجپوتي خېل دی. ارانيا يا ارنيا همدارنګه (د رهتور يا کچواهه مربوط؟) راجپوت دی او ښايي د (ناننوس<sup>(۱)</sup>) د (ديوناسياكس<sup>(٢)</sup>)، (اريسني) تمثيلوي چي په دغه محل كي (لكه څنګه چي [تروير د خپل اثر [راجاتارينګيني] په ۳۰۷ – ۳۰۸ مخونو کي څر ګندوي) دوی له کهوتهي (کهوتهي پښتنو يا د نواګي له کوته) سره له زائوري (د غور له زوري) سره، له جوري (جورا رهتور يا يارو پښتنو) سره او له کسپيري (د کشمير له کاشوري) سره جوړه سوي دي. (اراثينوی) همدارنګه د (ساموس $^{(r)}$ ) د وګړو له جملې څخه (دینېس $^{(t)}$ ) نومي په

Nonnus (1)

Dionysiacs (7)

Samos (r)

Denis (\*)

(بساريكا<sup>(۵)</sup>) كي له (كاسپېري) او (كوساى) (يعني كاشوري او خاسه) سره يو ځاى ياد كړي دي چي د همدې مؤلف په خوله د كاسپېريا (كاشور يا كشمير) اصلي وګړي وه. يوه بله كافره قبيله چي راجپوتي نوم لري هغه (نورګال) يا (دره نوري) ده چي د نور يا نوركا ځاى ئې نيولى دى او دا په لوېديځ افغانستان په تېره بيا په سيستان او د هرات په شاوخوا كي يوه خورا پراخه تيت سوې قبيله ده. د كافرو د هندي خپلوۍ اړېكي د دوى د قبيلواو څانګو په لاندي ليست كي په يوه نظر ليده كېږي؛

| اتبر     | اشپین     | اسكين  | ارنيا   | اميشي   |
|----------|-----------|--------|---------|---------|
| چاناک    | بېرە ګالي | بارى   | بشكالي  | آيرت    |
| دېبا     | دانگاریک  | چونیا  | چیمي    | چانېش   |
| گمبير    | محادو     | دوهتک  | دينګ    | دېمىش   |
| جامكا    | جامج      | گومی   | محوشته  | گواچي   |
| کاما     | كلتار     | كلاشه  | كايكل   | كاهراه  |
| كاستوز   | كامتوز    | کامپر  | كاموز   | كاموج   |
| خالم     | خاچين     | كاياته | کټی     | کټار    |
| نورا     | ميل       | منچاشي | مندول   | منديكل  |
| پېت      | پارونی    | پاندو  | پشه ګار | پاینتار |
| سالار    | سايګل     | رانا   | پونوز   | پيميچ   |
| سونيندېش | سوكوئي    | شونا   | سانو    | سماجيل  |
| وائېګل   | وائي      | واديهو | تاری    | تپه کال |
|          | اونور     | وائي   | وېلى    | وامه    |

د ګل، ګالي او کال شاوندي چي د لوړو نومو په آخر کي ليده کېږي د هندي ژبي له (کولا) او د پښتو له (خېل) سره سمون خوري. دغه شاوندي

Bassarica (6)

بې له کومه تغیره کټ مټ په همدغه شکل د بلوچستان په ځینو قبیلو کی همدارنګه مونده کېږي. دغه شاوندی د (خېل)، (قبیلې) یا (کورنۍ) او (ټولۍ) معنا ورکوي. له دغو پورتنيو څانګو څخه ځينو ئې اسلام راوړی دی او د جلال آباد او د کونړ د ناوو په خواوو کي د کابل د حکومت رعیت دی خو د چترال د ناوې په خوا کي بياد کاشکار غټان خپلواک او يا په اوس وخت کي باج ور کوونکي دي. په هر حال د دوى غټه برخه آزاده پاته ده او خپل لرغوني اديان، دودونه او ژبي ئې تر اوسه خوندي ساتلي دي. پخوا زمانه د کاشکار او کونړ ناوې ټوله کافرو نیولې وې او ختیځ پلو ته د یاسین او پنجکوړې تر ورپوري علاقو پوري غزېدلې وه. يعني د (دارادا) تر ملک پوري رسېدلې وه چي د هغه له بومي وګړو سره داسي ښکاري چي دوی نسبي اشتراک لري. خو اوس دوی - يعني د کونړ او کاشکار اهالي - ټوله مسلمانان دي، چي واکمن طبقات ئي د سني مذهب له فرقې څخه او تابعان او بند ګان ئې د شیعه له فرقې څخه دي. پر دغو دوو اسلامي فرقو سربېره هلته يوه بله بدعتي فرقه هم سته چي (مولای) نومېږي. دا کلمه د (دي ګوئيني) له بيانه سره سم د عربي ژبې د ملاحده = (بدعتيان) د کلمې چينايي شکل ګڼل کېږئ. ملاحده هغه نوم دی چي (اسماعيليه ؤ) ته ر کول سوی دی او دوی په اروپا کي د (حشیشیانو) د فرقې په نامه پېژندل کېږي. (مولای) د هندوکش شمالي پلو ته د آمو په پاسنيو ولاياتو کي ډېر زيات پراته دي خود کاشکار په ناوه کي دوی زياتره د (لودخو) په ناوه پوري محدود دي چي هلته ارئيا او خاچين کافر اوسي او دوی دواړه يو ځای د (کهو) په نامه دي او ژبه ئې کهووار يا کهاجونه (خاچينه) نومېږي.

د کافرو د خېلونو او څانګو په پاسني لیست کي زیات شمېر هغه راز دي چي سوچه راجپوتي نومونه لري. امیشي احتمال لري له امشت څخه نمایندګي کوي چي د کایسته خېل دی. اسکین د یاسکون (لرغوني اساکاني) یا د یاسین او ګلګیت د یاشکون ځای نیولی دی. باري د شمالي هند د يوې برهمني قبيلې نوم دی، خو دلته يوه مريي طبقه تشکيلوي چي کافر د کوم ارزښت په سترګه نه ورته ګوري. ويل کېږي چي باري په حقيقت کي د نورو کافرو له جملې څخه يو بېل توکم دی چي په دې وجه ئى تر مرئيتوب لاندي راوستلي او زياتره ئى پر هغو مسلمانانو باندي پلوري چي د مريانو په سوداګري لګيا دي. د بشګالي له جملې څخه يوه برخه ئې اسلام ته را اوښتي دي. د دوی ښځي هغه شان ښکروري خولۍ پر سر کوي لکه د کاشغر د لرغوني جاتا وګړو چي په خاصه توګه پر سر کولې. د دې قبيلې اصلي نوم (بش) يا (پش) دی چي د هيرودوت پاوسیکای، د سترابو پاسیانوی او د افغانانو پشه ئي تمثیلوي. بېره – ګالي د ختري له بېري څخه نمايند کي کوي. چاناک، چانېش او چونيا ښايي د چانن او چوريا ځای نيولی دی چي هندي څاروي روزونکي خېلونه دي. چيمي يا چايمي د موجر چماين څر مندوي. دانګاريګ يوه هندي څاروي روزونکې قبيله ده. دېبا پرامارا راجپوت دی. دېميش د برهمن دما تمثيلوي؟ ګادو د ختري له ګادي يا د څاروي روزونکي له ګادي څخه نمايندګي کوي. ګومي د راجپوت ګامو يا ګاموها څرګندوي. جامج او جامکا د جام ځای نیسي چي د راجپوت د جارېجا د شوما دپاره اسلامي بدیل دی.

کاهراه یا کاهاراه د پرامارا د کاهوریا، یا د برهمن د کاهاریا ځای نیولی دی. کاما، کاموچ، یا کاموز، کامپر او کامتوز ټوله د بشګالي خېلونه دي. کاموز او کامتوز په تر تیب سره پاس او کوز کاما دي. د کاما علاقه د لغمان د پشه یانو اساسي مرکز دی او یا پخوا ئې مرکز و. تر دوی وړاندي ښایي دغه ځای غالباً د لرغوني کامبوه مرکز و چي د هغو د نامه په اقتفاء کمبوجیا بلل کېدی. کټار یا کاتور د هم هغه کاتوران یا کاتورمان نومي ولس سره یو شی دی چي یو ترکۍ شاهي کورنۍ ئې تاسیس کړه او د هغې دوو ښاخونو په یوه وخت کي د پنځمي پېړۍ له پیله څخه د نهمي پېړۍ تر

وروستۍ برخي پوري پر کابل او پېښور باندي حکومت کاوه. خو کله چي ئې د خپل قدرت او خاوري زياته برخه د ډهلي د پاچهانو په مقابل كي چي د راجپوت د (توآر) له قومه څخه وه، له لاسه ورکړه نو بالاخره هم د هغو او هم د غزنويانو په وسيله نسكوره سوه. د كاتور يوئېچي (اكېتاى يا جاتا) تر واکمنۍ لاندي په ملک کي د بوديزم دين چلېدی خو د توآر راجپوت د يوې يا اوز پېړۍ په دوران کي بيا د برهمنيزم دين غلبه درلوده څو چي د هندو لاس بالاخره د هغه سبكتګين په وسيله له واكمنۍ څخه وختي چي د غزني ترکي شاهي کورنۍ يې تأسيس کړه. د کاشکار او چترال شاه کاتوري چي په وړاندي بيان کي د سترابو د ساکاراولوی څرګندونکی وبلل سوه، د کافرستان د کټار ولس دی چي ملک ئې پخوا زمانه لږ تر لږه د تیمورلنګ په وخت کي چي د پنځلسمي پېړۍ له پیله سره سمون خوري، د کاتور په نامه يادېدي. کاياته له کاياسته څخه نمايندګي کوي چي د راجپوت مربوط د خطاطانو يا ميرزايانو قبيله ده، خالم د كالم ځاى نیولی دی چې ګاهلوت راجپوت دی. مندیګل او مندول د کچواهه له مندو څخه نمايندګي کوي. پشه ګار او پشه ګل لکه دمخه چې ياد سوه پشه ئي تمثيلوي. پاروني يا پاروتي د ګاهلوت پوروت تمثيلوي. پاندو د برهمن د ياندې ځاي نيولي دي. رانا يا رونو د سولانکي رائوکا څرګندوي. يا خو (د بيدولف په قول) دوي همدارنګه (هوراي يا) بلل کېږي چې په دې صورت كى د يرامارا هراير تمثيلوي.

سايګل يوه ختري قبيله ده. سونيندېش د چوهان د سونيګارا بولګه ده. تاري يوه برهمني قبيله ده. واديهو چي بيا هم د بلوچستان د قبيلو په جمله کي په مخه راځي ښايي د مهابهارت او نورو (ويدېها) تمثيلوي. (وايي)، واټو کيل) او (وېلي وايي) د بايي ځاى نيولى دى چي دمخه د يونان (بويوي) ته منسوب وبلل سو او دا يو بې قبيلې خېل دى چي راجپوت په ځان پوري ملحق کړى دى. وامه د برهمن واما تمثيلوي.

په نن وخت کي د کاشکار واکمنه کورنۍ د کاتور له قبيلې څخه ده. د دې کورنۍ د مشرانو څانګه د شاه کاتور په نامه او د کشرانو څانګه د خوشوختي په نامه بلل کېږي. کاتور چي په ټوله کاشکار کي د يوې ممتازي طبقې په څېر خپاره دي اساسي خېل ئې د سنګليا په نامه دی. د دوى تر تابعیت لاندي (رونو) همدارنګه یوه ممتازه طبقه ده چي مالیه یا باج چا ته نه ورکوي او (د هندوکش قبیلې) په اثر کي (میجر جي. بيدولف) وايي چي دوی د (زوندرې) او (هرای يو) په نوم هم بلل کېږي. دوی د کاشکار او ياسين پر ټوله سيمه تيت دي او زياتره دولتي چوکۍ په دوی ډکي سوي او د واکمنو دپاره وزيران هم له دوی څخه تهيه کېږي. ژوندرې ښايي چندرا افاده کوي چي برهمني قبيله ده. د کاشکار د ناوې نور پاته اهالي له کرونده محرو قبیلو او بېلابېلو کسبکارو طبقاتو څخه جوړ سوي دي چي د (فقير) يا (تابعانو) په نامه يادېږي. له دوی څخه زياتره ئې راجپوتي او هندوئي منشأ لري. د دغو قبيلو په جمله کي يوه ډېره ګڼ شمېره ئې کلاشه (راجپوتي کلاچه) او بله ئې ارنيا يا کهو (کچواهه) ده. دانګاریک چي د (اشرېت) او (کلکتاک) د علاقو دی هندي جت ګڼل كېږي. شائوكي، جكاني او كاشي همدا راز هنديان دي. كاشي ښايي له هغه اصلي کشواهه (د بلوچستان کچواهه) نمايندګي کوي چي د نامه په اقتفاء ئې د كاشكار او هندوكش نومونه منځ ته راغلي دي.

د چترال د بير کوټ او ناريسات په علاقو کي يوه قبيله سته چي د گېريانسرتي په نامه يادېږي. پخوا زمانه د دې قبيلې وګړي په سوات کي خورا ډېر زيات وه او نو ځکه د دوی د نامه په وجه سوات د ديرلسمي پېړۍ تر منځنيو کلو پوري د ګبرک په نامه بلل کېدی اوس ګوارې، نوارې، نورتي يانصرالدين – خېل، چي کله ناکله په همدې نامه هم يادېږي، اوس د بونير پر سيمه او تر اباسين پوري خوا په پکلي کي خورا ډېر تيت خپاره دي. بشګالي کافر په هغه ملک کي اوسي چي د وائېګالي شمالي پلو ته

پروت دی او د اوسېدوني ناوې ئې جنوب – ختيځ ته له هندوکش څخه نيولې بيا په بير کوټ کي د کونړ تر سينده پوري رسېدلي دي. دوی له يوې داسي قبيلې څخه نمايندګي کوي چي ذات ئې له راجپوتي او هندي توکمونو څخه بېل دی. (بيدولف) وايي کافر پر درو غټو قبيلو وېشل کېدای سي لکه رومګالي يا لومګالي (لغماني) چي له هندوکش څخه جنوب – لوېديځ پلو ته په غزېدلو پاسنيو ناوو کي اوسي. دوهم وائېګالي دي او دوی په هغوناوو کي اوسي چي له هندوکش څخه نيولې بيا په چغان سرای کي د کونړ تر ناوې پوري جنوب – ختيځ پلو ته غزېدلي دي. دريم بشګالي دي چي ليري د شمال خوا ته په هغو پاسنيو ناوو کي اوسي چي بشګالي دي چي ليري د شمال خوا ته په هغو پاسنيو ناوو کي اوسي چي دي. دي. دي. دي. دي، دي وي رومګالي (د جنوب – ختيځ پلو ته ناوې رسېدلي دي. دغه درې ګونې وېش ښايي داسي مفهوم ولري چي رومګالي (د رهتور مربوط [راماکولا] يا [رامادېوا]) راجپوتي قبيلې دي، بشګالي (اېشکولا] يا [پشه ئي] او يا [پاوسيکای)) د جاتاسکيتي قبيلې دي، بشګالي وائېګالي ([بای – کولا]يا [بويوی]) يوناني قبيلې دي.

د داريوش هستاپسيس د امپراتورۍ د حوزې د يوولسمي ستراپۍ په ترکيب کي د اقوامو له جملې څخه وروستنی ولس چي هيرودوت ياد کړی دی، د (داريتای) په نامه دی. دوی هغه څوک دي چي (مانو) او (پورانس) ئې (دارادا) سترابو ئې (دېردای)، پليني ئې (داردای)، پتوليمي ئې (داردو) بولئ. د پتوليمي ئې (داردو) بولئ. د دې ولس په باره کي د پروفيسور ډېليو. جي. ليتنر څېړنو موږ ته ډېر په زړه پوري معلومات برابر کړي دي چي زياتي خبري ځني زده کېږي.

د لرغوني داريتای ملک ښايي داسي وښوول سي چي د حوزې ترکيب ئې د جګو غرونو ټوله هغه ښاخونه شاملوله چي سيخ د هماليا او هندوکش د يو ځای کېدو د محل تر جنوب پوري غزېدلې وه. د هماليا د (څونګينګ) برخه له هندوکش سره د غټ (تاغدومباش) (تاغنونګباش) يا (د غرونو د سر) په يخچالي سيمه كي يو ځاى سوې ده. دا ملك د جنوب په خوا کي ليري د پنجکوري او سوات د سيندونو د سرچينو تر لړۍ پوري او د اباسين پر لوېديځه خوا د بونير شمال ته د کانړه – غوربند تر ناوو پوري غزېدلی او د پکلي تر علاقې او د (کیشن ګنګا) په ختیځه غاړه کي د هغه د سرچينې تر غاښي پوري رسېدلي دي. په لوېديڅه ساحه کي د کاشکار د ډېري جګي برخي هغه ناوه کښېباسي چي (مستوچ) نومېږي. په ختيځه برخه كي ئې بالتيستان يا كوچني تبت حدود ټاكي. خو البته په هغه صورت کي چي پخوا زمانه ئې دغه خاوره په خپله حوزه کي نه وې شاملې کړې. د (دارد) ملک يا داردستان نو په دغه ترکيب او ترتيب د هغي سيمي پر شمالي پولو باندي چارپېره يو منحني جوړوي چي مور په تېربيان کي د اوومي ستراپۍ د ګنداريوی ولس ته منسوب کړي دي. کله چي د دې ملک د حدبندۍ خط تر اباسين تېرېږي نو دمخه تر هغه چي (بونجي) ته څرمه د جنوب پر خوا کوږ سي د اباسين د لوېديځ مسير په جنوبي او شمالي غاړو کي په همدغه ترتیب له کشمیر او بالتیستان سره پوله جوړوي. په دغه ډول همدا ښوول سوى ملک په خپله نيمه شمالي خوا كي د مستوچ، ياسين، پونيال او ګلګيت علاقې د (هونزا) او (ناګر) د (كانجود) له ملك سره يو ځاى كښېباسي. دغه ټوله ځايونه له بالتيستان سره د وړاندي ختيځو خواوو په ګډون د (بولر) ملک تشکيلوي. خو په خپله نيمه جنوبي خوا کي د ګور، دارېل، تانګير، کانديا او نورو په نامه وړې ناوې کښېباسي چي د ګلګيت جنوب ته د اباسين پر لوېديځه غاړه پرتې دي اما پر مخامخ ختيځه غاړه باندي بيا چيلاس، استور، کاغان او د پکلي مربوط د شينكاري علاقه كښېباسي. دا ټوله ځايونه د كوهستان حوزه يا د(دارد) مربوط د شينکاري خاوره تشکيلوي چي د اباسين پر لوېديڅه غاړه باندي ئې يوې برخي ته تر اوسه لا هم د يو آزاد ملک په څېر د ځان خپلواکي ساتلې ده. پخوا زمانه د پکلي ټوله ملک داسي ښکاري چي په داردیستان کي شامل و. د هغه جنوبي سرحدي سیمه د (داروابهیسارا) سره سمون خوري چي په (راجاتارینګیني) کي ئې نوم یاد سوی دی، یعني د (دوره) او (ابیسارا) له علاقو سره سر خوري. له دغه (ابهیسارا) څخه (چي د آرریان د یادوني له مخي د ابیسارېس ملک دی) د اوسني وخت د (هزاره) د علاقې نوم راوتلی دي چي چچ او پکلي کښېباسي.

د اوسني (دارد) يا (داردو) په دغه ټوله ملک کي غالبه قبيله د (شين) په نامه ده چي ژبه ئې (شينا) بلل کېږي. ميجر جي. بيدولف په خپل اثر کي چي (د هندوکش قبيلې) نومېږي د ډاکټر ليتنر هغه پلټني او څېړني بشپړي کړي دي چي د دغي ناپېژندلي يا لږ تر لږه اروپائيانو ته د نامعلومي سيمي په بآره کي سر ته رسولي دي. ځکه بيدولف د هغو بېلابېلو کاستونو په باب ډېر په زړه پوري او ارزښتناکه معلومات ورباندي زيات کړي دي، چي په دې ملک کي اوس مونده کېږي. د ده له بيانه څخه څر ګندېږي چي (ګلګیت) چي په لرغونې زمانه کي (سار ګین) نومېدی او تر اوسه هم د هغه د اوسېدونکو له خوا څخه د (سار ګين ګيليت) په څېر بلل کېږي، داسي ګومان را پيدا کوي چي ښايي دا به د سانسکريت د لرغونو ادبياتو (ګهلاته) وي. بله دا چي د هغه پخوانيو واکدارانو د (را) لقب درلودی او پر هغه ګرده ملک ئې حکومت کاوه چي وړاندي د دار دیستان په توګه وښوول سو. ددې واکدارانو له جملې څخه وروستی ئې (شري بودوټ) نومېدی او د څورلسمي پېړۍ په پيل کي د هغه مسلمان يرغلګر په وسيله له واکمنۍ څخه ولوېدی او ووژل سو چي شاهي کورنۍ ئې بيا وروسته د (تراخانې) په نامه ياده سوه.

دريم دا چي تر شري بودوټ دمخه واکداران چي پر دې ملک ئې حکومت کاوه د (شاهرېئس) په نامه بلل کېده. له دې ټوله بيانه څخه دا مطلب معلومېږي چي ګهلاته، ګيليت يا ګلګيت په پخوا زمانه کي د يوه راجپوتي شاهزاده د حکومت مرکز و چي د ګراهيلوت يا ګاهلوت په هغه ستره قبيله پوري ئې اړه درلوده (چي بيا وروسته ئې يو په بل پسي د (اهاريا) او (سيسوديا) نومونه واخيسته) او د (دارد) وړاندي ښوول سوى ملک ئې ټوله د مملکت حوزه تشکيلوله. د دغي راجپوتي قبيلې په باب، تاد په خپل اثر (د راجستان پېښه ليک) کي وايي چي نوموړي قبيلې د گراهيلوت يا ګاهلوت خپل لرغوني نوم په (اهاريا) واړاوه او ورپسې ئې بيا همدغه اړولي نوم په (سيسوديا) باندي اليش کړ چي اوس ګاهلوت په هغه باندي پېژندل کېږي. سيسوديا موږ ته وړاندي په مخه راغلې ده چي په يوسفزو او نورو پښتني خېلونو کي ئې د (سيهساده)، ساده او سادو (سدو) په شکل څرک ليده کېږي. دانوم به يو ځل بياهم د دراني خېلونو په جمله کي مخي ته راسي.

مسلمان تراخانې فاتح غالبه دا ده چي يو ترک يا د چنګېز د دربار يو مغلي ترخان او يا د هغه د اخلافو له جملې څخه يو سړى و. ترخان اا مغلو په منځ کي د شاهزادګانو او اشرافو د يوې ممتازي طبقې د پاره د لقب په څېر استعمالېدى. زياتره د مغلي او ترکي سرخېلانو کورنۍ چي دغه لقب ئې درلودى د چنګېزخان له وختو څخه نيولې بيا د بابر تر وختو پوري په مرکزي آسيا کي د مغلو د برم او غلبې په زمانو کي د قدرت او حکومت واکمنو مقامونو ته جګېدله. خو شري بودوټ چي د مسلمان يرغلګر په وسيله ئې له واکمنۍ څخه لاس وختى او په قتل ورسېدى غالبه دا ده چي د (بډا) د هغه خېل يو غټ سړى يا شاهزاده و چي د سپوږمۍ د توکم د يادو راجپوت په قبيله او بودائي دين پوري ئې اړه درلوده. لکه څنګه چي (تاد) (د راجستان په پېښه ليک کي) وائي چي د غزنوي محمود د بريدونو په زمانه او هم تر هغه وړاندي د څو پېړيو په دوره کي

<sup>(</sup>۱) Tarkhan ښايې دراني کليمه له همدغه څخه راوتلې وي

هندوستان څلور غټ مملکتونه درلوده، ډهلي د توآر او چوهان تر واکمنۍ لاندي و، کناوج د رهتور تر واکمنۍ لاندي و، مېوار د ګاهلوت، او انهالواره د چائورا او سولانکي تر واکمنۍ لاندي وه. دوی ټوله په خپل وار د غور د (سور) يعني هغه سلطان شهاب الدين په لاس کي ولوېده چي هند ئې په دائمي توګه ونيوى. شري بودوټ چي وړاندي ئې يادونه وسوه ښايي چي د ميوار په مملکت پوري د يوې تړلي برخي په څېر ئې د ګلګيت خپل امارت په لاس کي و. شاهرېئس چي د ملک په حکومت کي د شري بودوټ د سلف په څېر ياد سوه، ښايي د هغه (راجا ساهريس) د کورنۍ يوه څانګه وه چې د ابوالفضل او فرشته په حواله (تاد) وايي چې په لرغونې زمانه کي ئې پر سند حکومت کاوه، چي د ده پای تخت (الور) و او د ده د واکمنۍ توابع په شمال کي تر کشميره پوري غزېدلي وه. د ساهريس پاچهي کورنۍ ښکاري چي د زياتو نسلونو په يوه اوږده لړۍ کي ئې واكدارۍ ادامه درلوده څو بالاخره په ۷۱۷ ميلادي كال كي هغه مهال ړنګه سوه چي محمدقاسم د اسلام د مخکښ په توګه د هند خوا ته د خپل پرمختګ په لار کي سند ونيوی او (راجاداهر) ئې وواژه. د داهر له کورنۍ څخه بيا وروسته چي اسلم ته واوښته، ډېر احتمال لري چي د خراسان هغه طاهري کورنۍ منځته راغله چي د المامون د خلافت پر وخت د طاهر له خوا څخه په ٨٦٩م کي تاسيس سوه. دغه طاهر چي د (مساب) له کورنۍ څخه و د الخوزي (يعني د خوزا د بومي) په تخلص يادېدي خو شهرت ئې د (ذوالیمینین) یا (له دواړو لاسونو څخه د یو شان کار اخیستونکي) په نامه ډېر درلودی. پخوا تر دې چي په خپله طاهر د خلافت لوړ مقام ته مامون ورسوي او په هغه وخت کي مامون د خراسان والي و نو دی د مامون د ځواکونو جنرال و. د طاهري په نامه شاهي کورنۍ (د ډي. هيربېلوت په قول چې د ده له بيانه څخه پور تنۍ څرګندوني را اخيستل سوي دي) هغه لومړنۍ شاهي کورنۍ وه چي د خليفه ګانو تر امپراتورۍ لاندي د مسلمانانو تر منځ تأسيس سوه. دې كورنۍ د پرله پسې پنځو پاچهانو تر واکمنۍ لاندي د يوې شپږ پنځوس کلني دورې دپاره ادامه درلوده او پر ځای ئې هغه صفاري کورنۍ کښېناسته چي د سیستان د یعقوب بن لیث له خوا څخه تاسيس سوه. دغه جزئيات ځکه زه ټکي په ټکي بيانوم چي په سیستان کي لکه وروسته چي به ئې وګورو هلته یوه قبیله سته چي شاهرې يا شاهرېکی (يعني په شاهرې مربوط) نومېږي او هغه ښايي د راجاشاهريس د كورنۍ د يوې بلي څانګي له اولادې څخه نمايندګي كوي. د قاسم تر مړيني وروسته د سند په ملک باندي د انصاري عربو له خوا څخه حکومت کېدي، خو دوي ژر د (سومرا) په نامه د وطني شاهي کورنۍ په وسیله له واکه ولوېده. سومرا (یعني د راجپوت د پرامارا د قبیلې اومرا سومرا) بيا په خپل روڼ د يوې بلي وطني شاهي کورنۍ له خوا څخه نسکوره سوه چي سامه يا شامه (د جاريجا قومي نوم دی) نومېده او د سيويستان (اوسني سيبي) د يادو راجپوت له ذانه څخه وه. دې كورنۍ ته منسوب شاهزاد الان تر هغه وروسته چي اسلام ته واوښته نو ئې ځان له يو پرشيائي نسب څخه ښکاره کاوه او د (جام) هغه لقب ئې واخيستي چي په بلوچستان کي د لاس بېلې دواړه ايالت د جاريجا پر سرانو باندي تر اوسه پروت دی. موږ دغه راجپوتي قبيلې وينو چي د هغو پښتني قبيلو د (اومرا) او (شامو) په څانګو کي په پراخه توګه ډېري زياتي تيت سوي دي چي د اباسين د ناوې او د سليمان د لړۍ په ټوله اوږدو کي پر تې دي.

په ځلګیت او داردستان کي د (شین) په نامه ولس له (چینا) څخه نمایندګي کوي چي نوم ئې د (منو) له خوا د (کشتریا) په هغه طبقه یا راجپوت کي یاد سوی دی چي له برهمنیزم څخه وګرزېده او په همدې وجه نو ورو ورو د (سودرا) په طبقه کي ډوب سوه چي د هندوانو د څلورو طبقو له جملې څخه ډېره ټیټه طبقه ګڼله کېږي. چینا چي په دغه ډول له کشتریا څخه د سودرا طبقې ټیټ دریځ ته راځوړه سوه نو د منو له خوا ئې د

(پارادا)، (پهلوا)، (کیراتا)، (دارادا) او (خاها) سره یو ځای نوم یادسوی دى. دغه ټوله توکمونه په هغه غرني ملک کي اوسېده چي د کابل ا وكشمير تر منځ پروت و او هلته له اوږدې زماني راهيسي بوديزم خپل پياوړى حاكميت ټينګ ساتلى و. پارادا او پهلوا ښايي د پروپاميسس، بلخ او باميان ملكونه نيولي وه، كيراتا او خاسا په كشمير كي ميشته وه (چي هلته [كولى| طبقه تر اوسه هم خاسا بلل كبري او دا له كاشوري يا کشمیري څخه یو ځانته بېل ولس دی)، چینا او دارادا د پکلی او بولر په ملکونو کي پراته وه چي دا ځايونه وړاندي ښوول سوی داردستان ګڼل کېږي. د کیراتا او دارادا کلمات ویل کېږي چي دواړه د سانسکریت له ريښې څخه دي او د (غرني) معنا افاده کوي. په دې صورت کي نو د داردستان نوم د کوهستان د نامه سره متراف دی چي د دې غرنۍ سيمي دپاره اوسني عام نوم ګڼل کېږي. نور اقوام چي د منو له خوا څخه په دې رديف کي ياد سوي دي هغه د کمبوجيا، يا وانا او ساکا په نومو دي. دوی ښايي د اوسني کافرستان د کمبوه يا کاما قبيلې، د پرشيا يا باکتريا ديونا يا اسلامي يونس او يا د يوناني (Iwvas) قبيلې او د سامحستان يا سيستان د ساکا قبیلې وي. نور درې توکمونه چي نومونه ئې د پورتني لیست په همدې جمله کي راغلي دي د اودراء پاوندرا کا او دراويرا په نومو دي. دوى داسي ښکاري چي په جنوبي هند کي اوسېدله. دوی په دې خپلو دغو نومو باندي د افغانستان د اباسين د پولي په اوږدو کي چيري نه سي موندل كبدلاي.

د (شين) ملک شينکاری نومېږي او په همدغه نامه د اباسين پر دواړو ځواوو باندي يوه علاقه کښېباسي. پر ختيځه غاړه ئې چي د پکلي يوه برخه کېږي په اوس وخت کي افغاني قبيلې، سواتيان او نور ولسونه پراته دي. خو هغې ته مخامخ پر لوېديځه غاړه ئې چي د ګور او غوربند تر منځ واقع ده، د (شين) ځپلواک ولس مېشته دی. د شين يوه جالبه

ځانګړتيا د دوی هغه کرکه ده چي د غوا او هم د هغې د محصولاتو په نسبت ئې کوي. دوی همدارنګه له کورنۍ چرګانو څخه ښه نه وړي. سره له هغه چي د څو تېرونسلونو راهيسي دوی اسلام ته اووښتي دي خو بيا هم دغه دواړه حيوانات نجس ګڼي او له تماس څخه ئې ځان ساتي. د شين په باب ويل کېږي چي د (رونو) په پرتله په ټيټ کاست پوري اړه لري. خو دوی په خپله ځانونه يو لوړ ذات بولي. شين د خوارۍ له کاره او د لاسي شيانو له جوړولو څخه بد وړي. لاکن ښکار او کرهڼي ته د يوازينيو وياړلو چارو په ستر ګه ګوري. په بالتستان کي چي هلته د تاتاري اوسېدونکو تر تابعيت لاندي دي، شين د بالټي تاتاريانو له خوا څخه د (بروکپا) يعني زغرنيانو) په نامه بلل کېږي. خو دوی خپل ځانونه (روم) بولي او څلور ښاخونه لري چي په لاندي نومو يادېږي:

#### شارسینگ گابوردورو یودای

ویل کېږي چي (روم) له هغه (یاشکون) سره واده نه کوی چي هغه په (خارمنګ) او (هیمباپس) کي همدارنګه د بروشه (بیوریشه راجپوت) په نامه بلل کېږي. د پورتنیو نومو له جملې څخه (روم) ښایي (راما) تمثیلوي چي د راجپوت مربوط د لمر د توکم ستر نیکه ګڼل کېږي. ګابور د ګبارې ځای نیولی دی. (دورو) د راجپوت له (دوره) څخه نمایندګي کوي. او یودای یا یودې د راجپوت مربوط د سپوږمۍ د توکم او بودائي دین یادو تمثیلوي. هغه یاشکون چي بروشه بلل کېږي – او داله بوریش یا بوریشو سره یو شی دی چي په روان بیان کي به خبري پر وسي – پر دې بوریشو سره یو شی دی چي په روان بیان کي به خبري پر وسي – پر دې پېژندل سوی دی اما دا څر ګنده نه ده چي دغه پیوند ئې د ویني د نسبي پېژندل سوی دی اما دا څر ګنده نه ده چي دغه پیوند ئې د ویني د نسبي اړیکو او یا د قبیلوي الحاق پر اساس رابنا دی.

تر شين وروسته نو بيا ياشكون اهميت لري. د (بيدولف) له بيانه سره سم د (هونزا)، (ناګر) او (پونيال) ټوله نفوس د (ياسين) دا هم تقريباً ګرده او د (ګلګیت)، (سای)، (دارېل) او (استور) دا تر نیمي زیات اهالي ياشكون تشكيلوي. په هونزا او ناګر كي دوى خپل ځانونه بوريش بولي او په ياسين كي چي تر اوسه لا د وورشيگوم (بوريشگوم) په خپل زاړه نامه پېژندل کېږي، دوی خپل ځانونه وورشیک او بوریشو یادوي. د دوی ژبه بوريشكي، بوريشاسكي او ووريشكي نومېږي چي ډاكټر ليتنر د (خاجونه) په نامه ښوولې ده. خو بيدولف وايي چي د (خاجونه) کلمه د ګلګيت د خلګو له خوا څخه د (ناګر) د (بوریشکي) دپاره په کار اچول کېږي، که څه هم د ده له قوله په هغه ملک کي دا نوم هيڅکله استعمال نه لري. دلته هغه پیوند چي (یاشکون) یا (یاسکون) (د یونانیانو اساکانوی) ئې د یاسین یا ووریشګوم د ووریش یا بوریش) د راجپوت له بایوریشه) سره لري د څېړني دپاره يوه ډېره په زړه پوري موضوع په تېره بيا له دې پلوه منځته راوړي چي د غور د هغي بېټنۍ قبيلې د وارشپون يا اشپون او خاچین یا غرشین سره ئې ارتباط وکتل سي چي پخوا ئې بیان تېر سوی دی. په رشتیا هم دا د اعجاب وړ خبره ده چې د یاسین د بوریش ژبه خاجونه وبلل سي، که څه هم د کهو کافرو يو خېل د کاچين په نامه سته او کاچو د کافرو تر منځ د يو خاص نوم په څېر عموميت لري (ما په خپله دوه تنه کافر سړي لیدلي دي چي یو ئې د سایګل له قومه څخه و کاچو نومېدی او بل ئې د دروش له جملې څخه و چي کاچوک نومېدی)، پر دې سربېره لا دا خبره هم سته چي دغه ژبه بايد له هغو ټولو لهجو څخه چي ګاونډيان ئې خبري په کوي ډېر څرګند توپير ولري. مېجر بيدولف وايي چي بوريشکي (د ډاکټر لیتنر خاجونه) داسي فکر کېږي چي ښايي دا به له توراني کورنۍ څخه وي. په دې ارتباط نو په غور ارزي چي دا ژبه له هغي ژبي سره مقايسه سي چي د مانيپور او د آسام د سرحد هغه کاچين خبري په کوي چي د ګومان له مخي د ارجونا په توسط د پانډو له نسبه څخه ګڼل کېږي، که څه هم ډېر احتمال خو دا خبره لري چي دوی – زموږ د افغانستان د کاچين يا خاچین سره یو ځای - په واقعي توګه د ناګا له ذاته څخه دی. د کشمیر او د هغه شمال ته د غرني ملک بومي اوسېدونکي د ناګا له تو کم څخه وه او دغه قومي نوم ئې ښايي د پورته ياد سوي اوسني ناګر د عال تې په نامه کي ژوندی پاته دی. داسي ښکاري چي د ياشکون او بوريش په منځ کي يو ډول ګډوډۍ غوندې راغلي دي. د هونزا او ناګر د کونجود په ملک کي خلګ خپل ځانونه بوریش بولي خو د شین له خوا څخه دوی یاشکون بلل کېږي. دوی ځايي کرونده ګر دي او د دوی له جملې څخه د بيل نسب د کورنيو په واسطه حکومت پر کېږي. د دې حاکمو کورنيو ټاکلي نوم (تم) دی چي وايي دا چينايي کلمه ده او معنائې له (والي) سره برابري لري، او د بيدولف له قوله دوی د هغو غبر ګوليو وړونو اولاده ده چي يو ئې مغلوت او بل ئې ګير کيس نومېدی او دوی د پنځلسمي پېړۍ د پای په شاوخوا کي ژوند کاوه. د ناګر حاکمه کورنۍ (مغلوت) او د هونزا هغې (آيشي) بلل کېږي. دغه دواړي کورنۍ د (سوري) لقب لري. د دوی ماينې ګانيش او زامن ئې ګاشپور بلل کېږي. دا درې سره کلمې د سانسکريت له ريښې څخه راوتلي دي. د مغلوت او ګیر کیس نومونه پر دې دلالت چې د سر په نيکه کي مغلي او قرغزي منشأ لري، او آيشي ئې د چندرابانسي يا د راجپوت د سپوږمۍ د توکم (بودايانو) سره ارتباط څر ګندوي ځکه ترکی آيسي (سپوږمۍ ته منسوب) معنا ورکوي. د (تم) چينائي لقب پر هغه حمايه باندي دلالت کوي چي دا خارجيان تر هغې لاندي د خپلو موجودو دريځونو په ټينګولو کي ځني برخورداره وه. (سوري) او نور هندي لقبونه ښايي وار دواره خپلو رعيتو پر دوى باندي ايښي وه خو وروسته بيا د همدې حاكمانو له خوا څخه د ځانو دپاره ومنل سوه. د پونيال او هراموش اوسېدونکي ياشکون دي او دوي د (شينا) په ژبه ږغېږي. په دې وجه نو د بوريشكي يا خاجونا ژبه داسي معلومېږي چي ښايي د (بوريشو) يا (وورشيک) يوه ځانګړې لهجه وي، نه داچي د ياشکون ژبه وبلل سي. د داردستان پر پورتنيو يادو سوو قبيلو سرېېره يو ګڼ شمېر نور تر منځ مرئيتوب غوندي لاندي اهالي هم سته چي زياتره ئې د ياشكون تر منځ مونده كېږي او دوى د (كرامين) (چي په چترال او كاشكار كي ئې استاد بولي) يا (كاسبانو) له طبقاتو څخه د ډمانو يا سندربولو په ګډون جوړ سوي دي. همدارنګه په ګلګيت كي د كشميريانو يوه كالوني سته چي د تېري پېړۍ د منځنيو كلونو د شاوخوا راهيسي ئې هلته اړولي دي. د ګوجرو خورا ګڼ شمېر وګړي همدا ډول هلته سته چي غرنۍ برخي ئې د ګلګيت تر جنوبه پوري نيولي او د سوات، بونير او نورو تر ګوټه پوري غزېدلي دي. د وي او د يو مخيزه د څړوالو، شپنيانو او مال روزونكو په څېر په خواريو لګيا دي او د ملک د نورو وګړو سره په هيڅ خوا كي نه ور ګډېږي. ګوجر د خپلو دي او د ملک د نورو وګړو سره په هيڅ خوا كي نه ور ګډېږي. ګوجر د خپلو دي او د ملک د نورو وګړو سره په هيڅ خوا كي نه ور ګډېږي. ګوجر د خپلو دي او د ملک د نورو وګړو سره په هيڅ خوا كي نه ور ګډېږي. ګوجر د خپلو دي او د ملک د نورو وګړو سره په هيڅ خوا كي نه ور ګډېږي. ګوجر د خپلو دي او د ملک د نورو وګړو سره په هيڅ خوا كي نه ور ګډېږي. ګوجر د خپلو دي او د ملک د نورو وګړو سره په هيڅ خوا كي نه ور ګډېږي. ګوجر د خپلو دي او د ملک د نورو وګړو سره په هيڅ خوا كي نه ور ګډېږي. ګوجر د خپلو د پنجابي ژبي په يوه لهجه ګړېږي.

دغه بیان نو د هغو قبیلو په باره کي زموږ طرحه بشپړېدو ته رسوي چي له کاسپیوی څخه پرته د یوولسمي ستراپۍ په ترکیب کي د شاملو اقوامو پر هغه سیمه اوسي چي د همدې اقوامو په نامه بلل سوې ده.

# دوولسمه ستراپي

هيرودوت وايي دوولسمه ستراپي له هغي حوزې څخه جوړه ده چي (باکتروي) بیا لیري تر (آیګلای) پوري کښېاسي. د باکتري نوم یوه جامعه کلمه ده چي د اصلي باکترا د ملک د ټولو اهاليو دپاره په کار اچول كېږي خو البته له باكتريانا څخه توپير لري ځكه هغه بيا پر يوه ډېره پراخه ساحه باندي دلالت كوي. باكتريا په ټيک معنا په هر حال ښايي موږ د خپلي پلټني په منظور داسي په پام کي ونيسو چي د اوسني بلخ او بدخشان ملكونه كښېباسي او ساحه ئې په لوېديځه خوا كي له هغه تالابه څخه پيل کېږي چي اوبه ئې د اندخوی سيند ته وزي او په ختيځه خوا کي تر سريکول پوري رسېږي. په شمالي خوا کي ئې د آمو او د خش د سيندونو په وسیله خو په جنوب کي ئې د هندوکش او کوه بابا د لړیو په وسیله حدود ټاکل کېږي. په دې ټوله حسه کي اوس کومه دا ډول قبيله نه مونده کېږي چي د باکتري په نامه وي. د دوی ځای ښکاري د الي (د يوناني ايولوی) قبيلې نيولی وي چي اوس عام ډول د د (شيخ الي هزاره) په نامه بلل کېږي. دا د پام وړ يوه خبره ده چي د دغه بلخ په ټوله ملک کي د خلګو روايات د محمد(ص) زوم حضرت علي ته راجع کېږي او د اتل والو کارنامو يوه ډېره لويه مجموعه ئې د سپېڅلو زيار تونو او پخوانيو ټاټوبو د کنډوالو په دريعه چي آثار ئې پر ګرده ملک باندي خپاره تيت دي، د نمانځني په څېر تجليل کېږي. په داسي حال کي چي حضرت علي هیڅکله د آسیا دغه ګوټ ته نژدې کوم چیري نه دی اوسېدلی. د (الي) او (علي) د نومو تر منځ شباهت معلومېږي چي مسلمان سوو کسانو ته ئې يوه ترغيبي زمينه برابره کړې ده چي خپل واقعي نسب په دې وسيله پټ کړي چې د خپلو يوناني نيکه ګانو مربوط روايات د خپلي مذهبي فرقي په مشر پوري وتړي. لکه څنګه چي ئې په رشتيا هم دغه شان يوه خبره د قبيلې د قومي نامه يعني (شيخ علي) له تركيبه څخه څرګندېږي ځکه دغه ترکیب په دې معنا دی چي (مسلمان سوی الي) افاده کوي. ولي چي د (شيخ) کلمه پخوا د درناوي يو لقب و او زياتره هغه چا ته ورکول کېدی چي وختي به اسلام ته را اوښتي وه او دلته هم په ښکاره د (الي) د کلمې سره جوړه سوی دی چي د ګومان له مخي د قبيلې د سر نيکه دی او ترکیب ئې د قبیلې د قومي نامه په څېر غوره سوی دی. (شیخ الي) اوس په هزاره و کي شمېرل کېږي خو د دوی يوه غټه برخه چې (على الهي) (يا هغه څوک چي د علي پر الوهيت عقيده لري) بلل کېږي د وروستنۍ زمانې د راغلو ترکمني او ازېکي چپاويانو له جملې څخه ګڼل کېږي. د باکتريا يونانيان لکه دمخه چي ئې بيان راغلی دی د ځينو سکيتي قبيلو په وسيله له واکه ولوېده چي د هغو په ټل کي (توخاري) يو ډېر مهم ځاى درلودى. سره له هغه چي د دغه ملک نيمي لوېديځي برخي او په تېره بيا د آمو د شمالي غاړي يوه ولايت ته ئې خپل نوم ور کړی دی خو اوس د بلخ د ملک په کومه برخه کي چي هلته د دوی ځای نن د ترکمنو او اوزېکي تاتاريانو بېلابېلو قبيلو نيولى دى دوى د يوې څرګندي قبيلې په څېر چي د توخاري نوم ولري چيري نه مونده کېږي.

توخاري ښکاري په سر سره هغه ولس وي چي په (رامايانا)، (مهابهارت) او (هاريوانسا) کي د توچارا يا توشارا په څېر ياد سوي دي (د [ترويرس] د اثر [راجاتارينګيني] په دوهم ټوک کي ٣٢١ مخ وګورئ). دوی د ډېري لرغوني نېټې يو (اندو – سکيتي) توکم ګڼل کېږي او له هغه (ناګا) ولس سره متحد دی چي د شمال له لوري پر هند باندي ډېر وختني چپاویان معلومېږي. توخاري په یوه پخوانۍ زمانه کي سر تر پایه د اباسین پر ټوله ناوه خپاره وه او هلته ئې اولاده په تېر وخت کي د توغیاني ترکو په څېر پېژندل کېده. نن ورځ دوی په همدې نامه د یوې ټاکلي قبیلې په توګه په افغانستان کي نه مونده کېږي، که څه هم دا خبره له شکه و تلې ده چي د دوی زیاتي قبیلې د افغانستان د اباسین د پولي په ټوله امتداد کي د پښتني قبیلو په هغو خېلونو او څانګو کي تمثیلېږي چي تر اوسه ناپېژندلي پاته دي او په تېره بیا البته د افغاني شجرو په هغه تر کلاڼي ښاخ کي چي په روان بیان کي به پر ورغېږو.

د اصلي باکتريا په نيمه ختيځه خوا کي چي د بدخشان، واخان او شيغنان غرنى علاقي كښېباسي له يوې ليري لرغوني زماني راهيسي هغه وګړي مېشته وه چي د پرشيائي نسب او ژبي سره ئې اړه درلوده. دا وګړي اوس د تاجک د نامه په عمومي کلمه ښوول کېږي چي د مرکزي آسيا د قومونو په منځ کي ئې له پرشيائي قوميت څخه څرګندونه کوي. دوی په بڼه (صورت) او خوی (سیرت) کي له خپلو هغو ګاونډیانو څخه یو څه توپير لري چې د هندو کش پر جنوبي خوا باندي پر اته دي. خو هغه بيا چي په ډېرو هوارو او خلاصو علاقو کي مېشته دي او هلته له اوزبکي چپاويانو سره ګډ سوي دي، له دغه حکمه څخه وتلي دي. ځيني وګړي ئې چي د هندوکش پر شمالي ډډو باندي اوسي ويل کېږي چي د کافرستان د اهاليو له توكمه څخه دي. دوى له هغو سره همدا شان عموماً دوستانه مناسبات او د سوداګرۍ نژدې تعلقات لري. (وردوجي) يا د (وردوج) د علاقې خلګ داسي ښکاري چي په يوه پخوانۍ زمانه کي ئې غزني ته څرمه يوه کالوني ځای پر ځای کړې وه. هلته اوس د دوی اولاده د (وردګو) د قبیلې له خوا تمثيلېږي. دا تمثيل ئې يوازي له دې در كه نه دى چي د ور دوج او ور د ك نومونه سره ور ته دي بلکي نور تائيدي شواهد لکه د بڼې، خوی او عادت تر منځ شباهتونه ئې هم ددې ځبري څرګندونکي دي. وردک د نسب په

حساب نه افغان، نه پټهان، نه غلزي، نه هزاره، نه ترک او نه هم مغل دي. د ځينو له خوا دوی په تاجکو کي شمېرل کېږي خو ځيني نور بيا دوی (شيخ) بولي، په داسي حال کي چي دوی بيا خپل نسب د عربو له قريشو څخه ګڼي. دوی پښتو وايي ځو په داسي يوه مسځه سوې لهجه چي زياتي پردۍ کلمې ورسره ګډي دي او ښايي دا کلمې ئې د وردوج له ژبي څخه وي. د تېر بيان له څرګندونو سره سم که څه هم اوس داسي خېلونه د بلخ په ملک کي نسته چي د باکتري په نامه وي خو د دې لرغوني ولس خپل اوسني نمايند کان ښايي د هغو بختيارانو په وجود کي تمثيلېږي چي زيات شمېر ئې نن ورځ په پرشيا كي خپاره دي او هم دلته هلته د كوچنيو ډلګيو په څېر د سليمان د لړۍ په شاوخوا کي تيت مونده کېږي. پخوا زمانه بختياري په پرشيا كي يوه ډېره کڼ شمېره قبيله وه او په نظامي ساحه كي د خپلو عالي صفاتو په وجه ئي زيات شهرت درلودي. په افغانستان کي ئي هغه وخت خپل ځانونه په خلګو وپېژندل چي د تېري پېړۍ په منځنيو کلونو کي ئې د نادرشاه په مشرۍ د کندهار د غرنۍ کلا مورچل ونيوي. تر دې پېښي ډېر دمخه هم دغي قبيلې د کندهار په ملک کي ټاټوبي درلوده. بختياري له زياتو څانګو څخه جوړ سوي دي. خو په افغانستان کي ئي ډېري مشهوري څانګي دا دي:

| مرغاچی | کرای | الياس | اتو  | اکو    |
|--------|------|-------|------|--------|
| يحيا   | توری | پاری  | نزرى | موكورى |
|        |      |       |      | اونور  |

له دغي جملې څخه درې آخري نومونه د راجپوت پاريهار، توآر او جوهيا تمثيلوي. تر دوی دمخه درې نومونه ټوله پوونده خېلونه دي چي د هغو له جملې څخه لومړي دوه ئې د غزني په جنوب کي د دوی هغو ټاټوبو ته منسوب دي چني په (مرغه) او (موکور = مقر) کي واقع دي.

هيرودوت وايي چي باکتري ليري تر آيګلای پوري غزېدلي دي اما

دانه ښيي چي د آيګلای موقعيت چيري دی. البته دوی ښايي د هيکلي يا د پښين د هيکلزي له خوا څخه تمثيلېږي. لکه وړاندي چي وويل سوه توخاري اوس په افغانستان کي د ترکلاڼي يا کراراڼي او ياکرالاڼي له خوا څخه تمثيلېږي چي دا ئې صرف يو عمومي نوم دی. تر کلاڼي د کودي او کاکي په نومو دوه ښاخه لري. د کودي په ټل کي دلازاک، آئورکزي، منګل، توري، موسا، هاني، وردګ او واټو شاملېږي. دوی ټوله مو په تېرو پاڼو کي شرحه کړي دي. په دې طريقه د نوموړو د قبئلو رايوځای کېده ښايي د هغو سياسي اړيکو يو ډول نښه وي چي توخاريو د افغانستان د دې برخي له خلګو سره درلوده. دلازاک چي د دوی د لويو قبيلو له جملې څخه بوه قبيله وه نو لکه دمخه چي ئې بيان راغلی دی د ډېر وخت د پاره ئې پېښور په لاس کي و.

د دلازاک څانګي دادي:

| خيدار | بورى  | باچو | امان  | اما   |
|-------|-------|------|-------|-------|
| سامر  | متی   | ماتی | مندر  | لورى  |
| ياسين | يعقوب | واټک | اومر  | سائی  |
|       |       |      | اونور | زكريا |

د کاکي په ټل کي افريدي، خټک، جدران، خوګياڼي، شيتک، سليمان او نور شاملېږي چي ټوله مو دمخه څېړلي دي. دا چي دغه پښتني قبيلې د تر کلاڼي يا کراراڼي تر عمومي نامه لاندي راغلي دي ښايي د هغه ملک پر پراختيا باندي دلالت کوي چي د توخاري ولس تر غلبې لاندي و. کاتور) يا د توخاري سره په قومي لحاظ خپلوي لرونکې قبيله د جاتا، کيتا يا يوئېچي له جمه هغه ډېره پياوړې او مهمه قبيله وه چي د باکتريا يونانيان ئې راچپه کړه. کاتور يو خپلواک مملکت تاسيس کړ چي له هماليا څخه تر بلوچستان او سنده پوري ئې د اباسين ټوله ناوه او هم ئې له کابل او غزني څخه د هندي بېديا او لاهور تر پولو پوري ټوله مځکه نيولې

وه. د دوی پاچهان محرده بودایان وه او د دوی حکومت تر میلاد وړاندي له دوهمي پېړۍ راهیسي بیا د نهمي میلادي پېړۍ تر هغه مهاله پوري ادامه درلوده څو چي په کابل کي ئې د برهمنیانو یوې شاهي کورنۍ ځای ونیوی. کټار اوس په دغه نامه په افغانستان کي یوازي د چترال په ناوه او د کافرستان په ورپوري علاقو کي مونده کېږي. همدا راز د اباسین ختیځ پلو ته د راولپنډۍ او جهیلم د علاقو په یو شمېر برخو کي هم مونده کېږي. د لرغوني باکتریا غټه برخه لکه دمخه چي وویل سوه اوس د ترکمنو او اوزبکو قبیلو نیولې ده. چي د آموله پوري خوا څخه راغلي دي. دوی په بڼه، ژبه او دودونو کي د دې ملک له پخوانیو اهالیو سره که هندي، پرشیائي یا یونانی وه له ټولو سره یو مخیزه توپیرلري.

د ترکمنو او ازبکو د قبیلو خېلونه او څانګي تر اوسه پوري نه دي بشپړي سوي. يو پوره ليست به ئې بيا وروسته له دې ليکني سره يو ځای سي.

\*\*\*\*

# ديرلسمه سترايي

د هيرودوت ورپسې - يعني ديرلسمه - ستراپي له پکتيکا اوارمنيانو، او ګاونډيو ولسونو څخه جوړه ده چي ليري د ايوکسين تر سمندره رسېږي او دا ساحه يو مخيزه تر هغي سيمي دباندي ده چي زموږ پلټنه ورپوري محدوده ده. خو دلته دا خبره په غور ارزي چې د دغې لوېدیځي پکتیکا او د اباسین پر سیمه د پکتیکا تر منځ د نومو یو شی والی - چي دواړي په دغه نامه هيرودوت يادي کړي د ي- او د دغو دوو يو له بل څخه لیري ملکونو تر منځ چي د پکتیکا نوم ورباندي ایښوول سوی دی، د طبيعي خصوصياتو شباهت او هم له دې حقايقو سره جوخت له يوې خوا دا چي ارمنيان له افغانانو سره د خپلوۍ ادعاء کوي او له بل يخوا بيا افغانان په خپله وايي چي نسب ئې د هغو اسيرانو د ډلي له اسرائيليانو څخه راپيل سوى دى چي د ميديا او د ارمينيا پولو ته وشړل سوه. دا ټولي داسي خبري دي چي د څېړني دپاره خورا عجيب او په زړه پوري موضوعات راوړاندي کوي. موږ به دې موضوع ته په يوه وروستۍ برځه کي هغه مهال بيا راوګرزو چي د افغان د نامه منشاء تر پلټني لاندي ونيسو، ولي چي دا نوم اوس د هغه ملک د ټولو خلګو دیاره په کار اچول کېږي چي موږ ئې افغانستان بولو.

# څورلسمه ستراپي

د ترتيب په حساب تر دې وروسته څورلسمه ستراپي راځي چي د هیرودوت په قول له سګار توی، سرانګوی، تمنای، اوتوی، میکوی او هغه چا څخه جوړه سوې ده چي د سره سمندر کي پر ټاپوګانو پراته دي او دې ځای ته پاچا تور سوي کسان د اوسېدني دپاره را استوي. دغه ستراپي داسي ښکاري چې د افغانستان جنوب – لوېديځه برخه – يعني اوسنی سيستان (د عربو سجستان ياسګستان) کښېباسي. د دې ستراپۍ پولي د اټکل له مخي دا ډول ښوول کېدای سي: شمال ئې د سياه کوه د لړۍ يا سياهبند هغه برځه ټاکي چي راسپرې اوبه ئې د (اوبې) په ملک کي د هرات سند ته د راوتلو اوبو بهير له هغه بهيره څخه بېلوي چي د سيستان د جهيل پر لور وربهېږي او د پاروپاميسس دغه برخه هغو تالابونو تشکيل کړې ده چي د پاسني هلمند او پاسني ارغنداب دواړ و په ګډه منځته راوړي دی. په جنوب کي ئې هغه د رېګو بيابان راځي چي کندهار له خاران او سيستان له مكران څخه بېلوي. لوېديځ ئې هغه كوهستان ټاكي چي سيستان له كرمان او يزد څخه جلا كوي. ختيځ ته ئې د غزني په جنوب کي هغه لوړي هواري پرتې دي چي له همدې ځايه د ترنک رود او د هغه د ارغسان او کدني په نومو مرستيالان راوزي او کښته د کوږک (کهوجک) امران تر هغې لړۍ رسېږي چي کندهار له بلوچستان څخه بېلوي. يا په نورو الفاظو چي وويل سي، دغه ستراپي ښايي داسي په نظر کي ونيول سي چي په جغرافيائي حساب ګويا د اوسني کندهار او سيستان له خوا

تمثيلېږي. د پورتنيو قبيلو له جملې څخه چي هيرودوت يادي کړي دي، سُګارتوی په دغه خپل نامه اوس په افغانستان کي نه مونده کېږي. په مکران کي د پنجور شمال ته د غونډيو يوه لړۍ او هم يوه علاقه سته چي سګرکند نومېږي او دا ځای چي د سیستان پر جنوبي حدودو واقع دی ښايي د سګرتوی پخوانۍ نيوکه ښکاره کوي. البته د هغي قبيلې اوسني نماينداكان ښايي د دغي سيمي د پرښيايي (ايلات) يا كوچيانو تر منځ موجوديت لري . ځکه لکه هيرودوت چي وايې سګرتوی يوه پرشيايي قبیله وه چي کوچي عادتونه ئې درلوده. سرنګای په سر سره هغه زرنګای يا درنګای غوندي دی چي خپل نوم ئې لرغوني درنګيا يا د سترابو، پليني او پتولیمي ډېري پراخي درنګیانا ته ورکړي او د دوی نوم په اوسنیو زمانو کي د هغه افغاني مملکت د (دراني) نامه د قومي عنوان په وسیله ژوندی پاته دی چي د تېري پېړۍ په منځنيو کلونو کي، لکه دمخه چي ئې بيان راغلی دی، د احمدشاه ابدالي له خوا څخه تأسیس سو. تمنای ښه ډېره زمانه دمخه (سر. ایچ. راولیسن) د غور د ملک د اوسنیو تایمنیانو په څېر پېژندلى دى او د دوى په باب موږهغه وخت خبري كړي دي چي چارايماق مو تر څېړني لاندي وه. دوی (يعني تايمني) د کندهار، فراه او هرات په منځ كى د غور د غرونو جنوب - لوېديځه برخه اشغالوي. دا كټ مټ هم هغه موقعیت دی چی د هیرودوت تمنای نیولی و. د دوی پای تخت د تایبارا یا تايوارا ښار ګوټي دي چي د خاش پر سيند باندي هغه (زرني) يا (غور) ته نژدې واقع دی چي د غور د مملکت لرغونی پای تخت او د هغو سوري شاهزاده ګانو او قوم مرکز و، چي پخوا زمانه ئې د غور د ملک لوېديځه برخه یا پاروپامیسس چي دواړه مشابه مفهوم افاده کوي او (د غرني ملک) معنا ور کوي، له يوه مخه په لاس کي وه. اوسني تايمني ادعا کوي چي دوي له هم هغه ذاته څخه دي چي د سليمان د لړۍ کاکړ ورپوري اړه لري او رشتيا هم د کاکړو يو غټ شمېر واګړي له دوی سره په خاوره کي شريک

دي. تايمني دوه لوى ښاخونه لري چي (د رازى او کيبچاک) نومېږي، لکه څنګه چي ئې دمخه څر ګندونه سوې ده. او توی لکه وړاندي چي ویل سوي دي د اوسني (اوت) او (اتمان) له خوا څخه تمثیلېږي. د دوی لرغونی مرکز احتمال لري د بست (د پتوليمي لرغوني ابيستي) ګرشک او زمينداور شاوځوا د هيلمند د بهير په اوږدو کي واقع وی. امکان لري د كلات غلزي اوتك، يا هوتكي (هات، هوت، اوت) ښايي د لرغوني (اوتي) له اولادې څخه وي. اوسني اتمان – خېل (چي په يوه تېره برخه کي له مندڼ او يوسف سره يو ځای د اباسين لوري ته د دوی د لېږدېدني بيان راغلی دی) همدارنګه د تایمنیانو په شان له کاکړو سره د خپلوی ادعاء لري، كه څه هم په اوس كي دوى له هغي قبيلې څخه بېخي بېل ګڼل كېږي. ميکوی، لکه دمخه چي ويل سوي دي ښايي اوس د کندهار د درانو د ماکو ولس له خوا څخه تمثيلېږي. ويل کېږي چي د ماکو ولس يوه غټه برخه هندوستان ته ولېږدېده چې د جنګېز ځان تر مشرۍ لاندي د مغولو د چپاو له خطرونو څخه وژغورل سي. د ماکو د کام ځيني شانداره، ځو وړې، کالونیاني په ملتان او د اباسین د ناوې په دېره جات کي موجودي دي. ماكو په عمومي توګه لكه وړاندي چي ئې بيان راغلي دى له خګواني سره پيوند دي چې د خوګياڼو يوه څانګه ده او له دوي سره يو ځاي د ماک يا ماكه له توكمه څخه اكڼل كېږي چي زما په اكومان دا به د راجپوتي شجرې مكواهانه وي.

د افغان نسبي شجرې په هغو قبيلو سره راپيل کېږي چي د استوګني ټاټوبى ئې هغه ملک دى چي همدا اوس ورباندي ږغېږو، يعني د کندهار اوسنى ولايت. نوموړي قبيلې ټوله د افغاني قوميت تر سربڼي (سوريا بانسي) ښاخ لاندي راځي. سربڼي دوې لويي څانګي لري چي شرخبون يا شرف الدين او خرښبون يا خيرالدين نومېږي او دوى دواړه همدا شان بې له کومه توپيره د فارسبون په عنوان يادېږي. شرخبون له پنځو قبيلو څخه جوړېږي چي ترين، شېراني، ميانه، بړېڅ او اورمړ دي. خرښبون له درو څخه جوړېږي چي د کند، زمند او کانسي په نومو دي.

د ترین قبیله درې خېلونه لري چي ابدال، سپین ترین او تور ترین نومېږي. د ترین نوم ښایي د شمالي هند د برهمني قبیلې له تري څخه نمایندګي کوي چي د هغو لرغونی مرکز ښایي د ترنک په ناوه کي و. د ابدال یا اودال نوم ګومان کېږي هغه ابتیلاهون (هایتل چي جمع ئې هیاتله کېږي) تمثیلوي چي د بیزنتین پوهانو د ییپتلیانو یا نیپتلیانو په نامه بللي دي. خو دا احتمال هم سته چي دا نوم له یوې راجپوتي ریښې (البته له آئودي یا اودي) څخه راوتلی وي. ځکه ابدال تر دوو ښاخو لاندي تصنیف کېږي چي یو ئې راجر یا رازر او بل ئې کاکی یا کاکه نومېږي او دا دواړه نومونه سوچه راجپوتي نومونه دي چي د هندي صحرا او اباسین د پولي قبیلې ورباندي یادېږي.

د رازر، راجر يا راجوار خېلونه د ايسا، ماکو، الي او آود يا اود په نومو دي.

## د ایسا څانګي دا دي:

| اپو          | اليكو | اکا    | اچک      | ابدي*   |
|--------------|-------|--------|----------|---------|
| باكل         | بای   | بهنول  | بهادور * | ايوب    |
| بايان        | بسامه | بارک   | بانو     | باكو    |
| فيروز*       | دولت  | درزای* | چالاک*   | بور     |
| اسهاک        | *اوا  | حسن    | گورجی    | غيبى    |
| کهوجک (کوږک) | کانو* | كلندر  | جائېب    | اسمائيل |
| مهیا*        | ميلا  | لوت    | لشكر     | کھونسی  |
| * نور        | نسرت  | موسا   | معروف    | مندن*   |
| سادو         | پروت  | پوپل   | پنجپای*  | پاګل*   |

| اومر | شبخ  | سرکلی |       | سافو   |
|------|------|-------|-------|--------|
| زنګی | زاكو | يادو  | يعقوب | اوتمان |
|      |      | اونور | زیتک  | زيرک   |

پورتني نومونه زياتره راجپوتي او هندي دي او د ډېرو يادونه ئي دمخه راغلې ده. ايوب ښايي د رهتور مربوط د جوبسيا اسلامي پوښ وي. بهادور ياباتور د مخوجر د بتار يا د راجپوت د باتر ځاى نيولى دى. باكل لكه د ليست په لاندي برخه كي پاكل غوندي د سولانكي له بهاكېل څخه نمايندگي كوي. مخورجي يا د غور په ملک كي د مخورجستان د علاقې يو بومي او يا د قفقاز د جيورجياله اهاليو څخه دى. جائېب ښايي د سوداګر پېشه راجپوت جائېل يا جائېمو تمثيلوي. كانو د راجپوت كاني څر ګندوي. ميلا له مهيلا څخه نمايندگي كوي چي څاروي روزونكي هندۍ قبيله ده. پروت د راجپوت مربوط هندۍ قبيله ده. پروت د راجپوت مربوط گاهلوت ګڼل كېږي. يعقوب ښايي د تركو د سكلاب مربوط اقوبي تمثيلوي.له پورتنيونومو څخه هغه چي د ستوري په نښه ټاكلي دي ابدالي گڼل كېږي او دانور كه څه هم له ابداليو سره تصنيف سوي دي خو د دوى که له جمه نه بلل كېږي.

د ماکو څانګي دا دي:

بېدل فيروز اونور چي د اوسنۍ زمانې اسلامي نومونه دي. د الي څانګي دا دي:

| خير | خوايداد | حسن   | محيورا | اليک |
|-----|---------|-------|--------|------|
|     | سوگانی  | سكندر | شبخ    | ماشو |

له دغي جملې څخه ګیورا ښایي له ګاهور څخه نمایندګي کوي چي د راجپوت د ګاهلوت په قبیله پوري اړه لري. ماشو هغه مشواڼی تمثیلوي چي د تېري یادوني سره سم لرغوني ماسیاني ګڼل کېږي.

آود يا اود په همدغه نامه اوس په افغانستان کي نه مونده کېږي. ويل

کېږي چي په دغه نامه د سر له قبيلوي نيکه څخه يو مذهبي زاهد جوړ سوی دی. د دې خبري معنا ښايي دا وي چي دغي قبيلې د اسلام له منلو سره خپل اصلينوم په اسلامي نوم باندي اړولی دی.

د کاکي خېلونه سلمان (سولانکي؟) او خګوانی دي. لومړی ئې له غلزو سره يو ځای سوی دی او دوهم ئې د خوګياڼيو يوه څانګه ده. د دواړو په باره کي دمخه څرګندوني راغلي دي.

## د سپين ترين څانګي دا دي:

| مریانی | لسران | لغجام | ادواڼي | ادهم |
|--------|-------|-------|--------|------|
| اونور  | يحيا  | وزير  | سليمان | ښادي |

په دغه جمله کي ادهم او ادواني داسي ښکاري چي سره يو شي دی او دوی هغه آدم تمثيلوي چي د کاتور ترک يو خېل دی. مرپاني البته له سرپاني سره يو شي دی چي دمخه ئې يادونه سوې ده. لغجام او لسران به يو ځل بيا د بلوچي قبيلو په څېر مخي ته راسئ. دا نور نومونه په دمخه کي ښوول سوي دي.

### د تور ترين څانګي دا دي:

| بالي | بادو  | الي   | احمد      | ابابكر |
|------|-------|-------|-----------|--------|
| حيدر | هارون | هديه  | گوندری    | باتي   |
| كموخ | كربلا | کند   | اسمائيل   | هيكل   |
| منګل | مانی  | منا   | مالمونى   | ملكيار |
| تورل | سيد   | سیکھی | نېكبختاني | مزل    |
|      |       |       |           | اوثور  |
|      |       |       |           |        |

په دغو نومو کي بادو ښايي د برهمن بيدا تمثيلوي. بالې د ختري بهالې څر ګندوي. باتې د ګاهلوت له باتېسوارا يا باتېوارا څخه نمايندګي کوي چي سوداګر پېشه راجپوت دی. ګوندری، د ګونده ځای نيولی دی

چي څاروي روزونکې هندۍ قبيله ده. هديه د جت د هودي څرګندونه كوي. هيكل لكه څنګه چي مي دمخه ويلي دي د هيرودوت له آيګلای څخه نمايندګي کوي. منا او مانی داسي ښکاري چي سره يو شی وي او ښايي مانت تمثيلوي چي سوداګر پېشه راجپوت دی. منګل يوه ختري قبیله ده. سیکهي په ښکاره د اوسنۍ زمانې یو راغلی نوم دی چي د پنجاب له سیکه څخه اخیسته سوی دی. نېکبختانی (بختور) زما په خیال چي دمخه مي يادونه هم کړې ده ايور کېټېس (خير رسوونکي) تمثيلوي چي دا د هغه نامه یونانۍ ترجمه ده چي قیروس لرغوني اګریاسپوی یا ارياسپوي ته د هغه خدمتونو د منني په خاطر ورکړ چي د سيکتيانو مقابل ئې د ده د لښکر په سوقياتو کي سر ته رسولي وه. آرريان چي په دې ملک کي د سکندر د پوځي عملياتو په باب بيان کوي نو په خپلو څر ګندونو کي ئې د دوی نوم یاد کړی دی او په دغو ټکو باندي دا خبره هم زیاتوي چي "سکندر چي کله دا واورېده چي دوی د خپلو ګاونډيانو په څېر د بدويانو غوندي ژوند نه کوي بلکي د يونان د خورا بانظمه دولت په شان ئې د عدالت اداره قائمه کړې ده نو ئې دوی آزاد اعلام کړه او څونه مځکه چي ئې په ګاونډي ملک کي غوښته هغونه ئې دوی ته وسپارله، ځکه د دوی غوښتني پر حد برابري وې". له کلات غلزي څخه چي هغه احتمال لري د لرغوني ارياسپي د پای تخت ساحه په نښه کوي، تقريباً لس ميله ليري د ترنک پرغاړو باندي يو شمېر کنډوالي سته چي تر اوسه لا د يوه ښار څرک ګڼل کېدای سي چي (سري اسپ) نومېدی. د ارغنداب د ناوې شمالي خواوو ته په ګاونډو غونډيو کي يوه وړه قبيله ده چي نېکبی – خېل (د نېكبين خېل پر ځاى) يعني (خير رسوونكې قبيله) نومېږي. نېكبي – خېل د سوات په ناوه کي يوه لويه مېنه لري چي هلته دوی د (سيبوجونه) له خېله سره يو ځای سوي دي. دغه وروستی نوم د (سيپت) او (جونه) د دوو راجپوتي قبيلو له پيونده څخه جوړ سوی دی. نېکبي – خېل همدارنګه د

اباسين د ټولي پولي په اوږدو کي د زياتو پښتني قبيلو د خېلونو تر منځ مونده کېږي خو کله د نېکبي - خېل، کله د نېکنام - خېل او کله بيا د نېكبختام په نامه وي. سكندر ايور كيتيس ته د زرنگيا يا درنگيا له ملك څخه راغي يعني له هغه ملک څخه چې د هيلمند د سيند پر لوېديځه يا ښي غاړه باندي پروت دی. دغه نو د سیستان اوسني ملک دی. دا خبره دغه درنګای ولس یا د دوی د اولادې له سلسلې سره اړه لري چي زموږ د زمانې درانيو خبل نوم له هغه څخه را ايستلى دى. احمدشاه ابدالي چي كله افغان ولس د تېري پېړۍ د منځنيو کلونو په شاوخوا يا لږ تر يونيم سل کاله په زمانه کي د يوه خپلواک ملت دريځ ته د خپل توکم د يوه پاچا تر واکمنۍ لاندي وخېژاوه نو دی هغه لومړی څوک و چي دغه نوم ئې د خپلو بومي رعيتو دپاره ديوه ځانته ملي لقب په څېر واخيست. ځکه لکه څنګه چي څو کلونه پخوا ما ويلي دي او په دې ليکنه کي ئې هم دمخه يادونه راغلې ده د "احمدشاه پر سر په کندهار کي د پاچهۍ تاج کښېښوول خو دا مراسم د افغان ملت د واکمن په څېر نه بلکي د دراني ولس د پاچا په څېر سر ته ورسېده. په دې ترتيب نو دغه نوى پاچا د درنګيانا لرغونى ولايت د یوه خپلواک مملکت په شان بیا را ژوندی او راجګ کړ او د درنګای لرغوني نوم چي په ښکاره له منځه څخه تللي و د دراني په اوسني نامه کي ئى بياراژوندى كړ".

په دې ډول نو د لرغوني درنګيانا – د کندهار اوسنی ولايت (د سيستان په شمول) – خلګ اوس د درانو په څېر وپېژندل سوه. "خو د افغانستان نور پاته اهالي چي د احمدشاه دراني له خوا د تاسيس سوي مملکت په وطني حوزه کي شامل وه د بر دراني يعني "دباندني يا اضافي دراني) په عنوان باندي ياد سوه. خو د حکومت نوم او همدارنګه شاهانه لقب يوازي درانی و – چي د لرغوني درنګای اوسنی شکل ګڼل کېږي. په وروستيو کلونو کي چي کله برتانوي حکومت تښتېدلی او بدبخته شاه

شجاع بیر ته د خپلو نیکه ګانو پر تخت باندي بیا کښېناوه نو دغه نوی مملکت د یوې لنډي مودې دپاره د دراني امپراتورۍ تر تپل سوي لقب لاندي ناټکی مخ وموندی".

دراني د زيرک او پنجپاي په نومو دوه لوي ښاخونه لري. زيرک ښايي جيران تمثيلوي چې سوداګر پېشه راجپوت دی او پنجپای له پنجپاينده يا پنجپايندو څخه نماينداي كوي. د زيرک ښاخ د پوپل، اليکو، بارک او اچک له ټوليو څخه جوړېږي. د پنجپای ښاخ د نور، الي، اسهاک (یا سهاک یا ساک) خګواني او ماکو له ټولیو څخه جوړېږي. د زيرک او پنجپای کلي نومونه (چي لومړی د راجپوت د زيرانکي يا جيرانکي مخفف دي او دوهم د راجپوت د پنج پاندو لنډکي دي) ښايي د اوسنيو درانو يا د کندهار د ملک پر هغو پخوانيو راجپوتي ښاخونو باندي دلالت کوي چي په دې محل کي د هندي قبيلو په اقتفاء نومېدلې. له هغو ټوليو څخه چي تر دغو دوو سترو ښاخونو لاندي ئې نومونه ياد سوه د هري يوې په شمېر او قدرت کي له هغه وخته څخه ډېر زياتوب راغي چي دوي په دراني كامنويلت (مشترك المنافع اتحاديه) كي سره يو ځاى سوه. د زيرک ټولۍ، پوپل، اليکو او بارک زما په خيال هغه يوناني پايوپلای، ايولوى او بار كاى تمثيلوي، چي يادونه ئې دمخه راغلې ده. خو اچک چي په خپله د درانيانو له خوا څخه هم يوه بېله قبيله ګڼله کېږي زما په خيال له هندى اچي يا اچيهولادا څخه نمايند کي کوي. د راجاتارينګيني له خوا ياد سوى (ښورښي اچي) د دامره (دومړ کاکړ چي پخوا ئې يادونه سوې ده) د قبيلې يوه څانګه ده چي د کشمير په تاريخ کي هغه زمانه د يوه پياوړي او ښورښي ولس په څېر د لاهور او شمالي پنجاب په شاوخوا کي ښوول کېږي چي د اوانتيوارما له ۸۵۷م څخه تر ۸۸۸م پوري او د هارشا له ۹۰۰م څخه تر ۱۱۰۲م د واکمنۍ دوره ده او دواړه د کشمير د پاچهانو په توګه حکومت کوي. دوی ښايي د توخاري يا توغياني ترک او يا د کاتور له قبيلو څخه نمايندگي کوي. د پنجپای ټولۍ نور او ماکو زماله دمخني بيانه سره سم د راجپوت نور يانورکا او د راجپوت مکواهانه تمثيلوي. الي د يوناني ايولوی څر ګندوی ګڼل کېږي. اسهاک (د اسحاق په شکل – مترجم) د ساکا يا ساک اسلامي نقاب دی چي د پرشياوالو له ساکا او د يونانيانو له سکای څخه نمايندگي کوي او دا هغه سکيتي فاتحان دي چي خپل نوم ئې سيستان، د عربي ليکوالو سجستان او د هندي ليکوالو ساکاستان ته ورکړی دی. د ساکائي سکيتيانو يوه بله څانګه د هزاره و په ساګپائي او ساګجوئي خېلونو کي مونده کېږي چي دمخه ئې يادونه سوې ده. خګواني ساګجوئي خېلونو کي مونده کېږي چي دمخه ئې يادونه سوې ده. خګواني له خوګياني سره يو شی دي چي په تېر بيان کي د هيرودوت د هايګينوی په څېر بلل سوی دی. راسئ اوس د دغو دراني ټوليو د هري يوې جوړښت په ګټر بلل سوی دی. راسئ اوس د دغو دراني ټوليو د هري يوې جوړښت ته کتنه وکړو. د پوپل څانګي دا دي:

| بامی | بهلول | بادو  | ايوب  | الي     |
|------|-------|-------|-------|---------|
| حسن  | حبيب  | قلندر | بسامه | بنو     |
| سادو | نسرت  | معروف | کانی  | اسمائيل |
|      |       | زینک  | اومر  | صالح    |

له دغي جملې څخه ايوب د رهتور د جوبسيا ښکارندوی دی (اجب د پښتنو تر منځ يو عمومي خاص نوم دی). بادو د تر کو باديا تمثيلوي. بهلول د سولانکي بېهيلا څر ګندوي. بامي د برهمن د باما ځای نيولی دی. بنو د راجپوت له بنافار څخه نمايندګي کوي. نسرت په کونړ او سوات کي د يوې قبيلې نوم دی او ښايي د تر کو د کاتور يوه څانګه وي. زينک يا زاينک هم دا رنګه ترک دی. نور نومونه په دمخه کي ياد سوي دي. پوپل ښايي د راجپوت د ګاهلوت د قبيلې پيپارا يا يوناني پايوپلای تمثيلوي لکه وړاندي چي وويل سوه. لکه څنګه چي دمخه څر ګنده سوې ده هيرودوت پايوپلای په داسي توګه يادوي چي دوی د داريوش هيستاپسېس په امر د په داسي توګه يادوي چي دوی د داريوش هيستاپسېس په امر د په ستريمون له سنده څخه د پايونوی يا پاننوی له بېلابېلو قبيلو سره يو ځای

ولېږدول سوه او د فرايګيا په يوه علاقه کې مېشته سوه. هغه قبيلې چې په دغه راز لېږدونه کي ئې نوم راغلی دی د پايونوی، سيروپاينوی، پايوپلای او دوبيروی قبيلې وې. معلومېږي چي دغه قبيلې د ختيځ لوري ته کډه سوې او په لرغوني درنګيانا (اوسني کندهار) کي ئې اړولي دي ځکه موږ اوس په همدغه ملک کي ځيني قبيلې مومو چي کټ مټ هغه راز او يا له هغو سره ډېر ور ته نومونه ئې دي. په دې ترتيب نو پايونوي يا پاننوي دهغه موجوده پانني افغانانو په وسيله تمثيلېږي چي له دوي څخه زياتره هندوستان ته کډه سوي دي اما د قبيلې يو څه پاته سوي وګړي ئې په سيبي او د شال په شاوخوا ملک کي اوسي. سيروپاينوی د هغه سرپانني يا مرپانني له خوا څخه تمثيلېږي چي اوس د پښين د سپينو ترينانو تر منځ مونده کېږي. پايوپلاي بيا د گندهار پوپلزي يا پوپلي تمثيلوي او دوبيروي بيا د هلمند په حوزه کې د زمينداور داوري، او د اباسين پر پوله د (داور) داوري يا دائوري تمثيلوي. له بلي خوا بيا پوپل ښايي د ګاهلوت د پيپارا ځای نیولی دی چي دغه خېل تر زیاتي اندازې له راجپوتي څانګو څخه جوړ سوی دی. سربېره پر دغو پاسنيو څېړنو اسمائيل، کاني، سادو او اومر د راجپوت له سیماله او کاني، د ګاهلوت له سیسودیا او د پرامارا له اومرا څخه نمايند کي کوي. سدو (سادو) هغه قبيله ده چې دراني پاچا احمدشاه اېدالي په هغې پوري اړه لري. د سدوزو قبيله چي پاچاخېل سوه نو ئې په شمېر، ثروت او رسوخ کي خورا ډېر زياتوالي راغي او ژر ئې يو شمېر کوچني ښاخونه پيدا کړه چي هغه تر ډېره ځايه اوسني اسلامي نومونه لري. له دغو نومو څخه ځيني زيات مشخص ئې په تېره بيا د راجپوتي خيلوۍ په ارتباط دا دی:

| كامران | كمال   | اسمائيل | هارون | الي  |
|--------|--------|---------|-------|------|
| سرمست  | رستم   | موسا    | مغدود | خيدر |
|        | او نور | زعفران  | يارا  | شاجل |

له دغي جملې څخه الي ښايي د يوناني ايولوی ځای نيولی وي. هارون (كچواهه) ارانيا تمثيلوي. اسمائيل د راجپوت سيماله څر ګندوي. كمال او كامران دواړه تركي نومونه دي. خيدر يا خضر د پرامارا له كهېجار يا له کیهدار څخه نمایندګي کوي چي سوداګر پېشه راجپوت دی. مغدود د ماکو سره يو شي دي او ښايي چي مکواهانه تمثيلوي. موسا ښايي د موسوی دین له اسرائیلیانو څخه، یا د لیدیاله لرغوني مایسوی څخه او یا د اباسين د ناوې او سيند له موسي څخه نمايند کي کوي چي تر مخه ئې بيان راغلی دی. رستم د افسانوي زمانو يو وطني قهرمان دی او ښايي چي صرف (د غروال) معنا افاده کوي. سرمست البته د راجپوت مربوط د شري مت دپټولو دپاره يو اسلامي پوښ دی. شاجل جي سوجت تمثيلوي سوداګر پېشه راجپوت دی. يارا د رهتور له جورا څخه نمايندګي کوي. زعفران (چي د زعفار جمع ده) د پرامارا جيپرا څرګندوي. د خيدر يا (خواجه خدر) پورتنۍ څانګه هغه خېل دی چي د ابدالي احمدشاه کرنۍ اړه پوري لري. د سدوزيو ملک د ترنک په ناوه کي د (شهري صفا) شاوخوا واقع دی او د پوپلزو دا په عمومي ډول د کندهار شاوخوا او د هیلمند په حوزه کي د خاکرېز تر علاقې پوري رسېدلی دی. پوپلزي چي شمېر ئې لس زره کورنۍ ګڼل سوی دی، يوه برخه ئې کرونده ګر او بله برخه ئې کوچي دي. دوی په دې باندي شهرت لري چي متمدن خلګ دي او يا خو لږ تر لږه د نوروافغاني قبيلو په پرتله ډېر كم بدوي كڼل كېږي.

اليكو يا اليكوزي چي خپله د كندهار پر شرقي، شمالي او غربي خواوو باندي ئې د جلدك، ارغنداب، پنجوايي او داسي نوري علاقې ئيولي دي، شمېر ئې پنځلس زره كورنيو ته رسېږي چي زياتره ئې په كرهڼه لګيا دي. د اليكونوم د (اليكا) سره يو شي چي د (الي مربوط) معنا افاده كوي. الي (اليخېل او اليزي) په افغانستان كي په ډېره پراخه توګه تيت يوه قبيله ده او زما په عقيده له يوناني ايولوي څخه نمايند کي كوي. د كندهار دننه او شاوخوا پر هغو علاقو سربېره چي نومونه ئې پورته ياد سوه دوى همدا شان په خاكرېز او د ميوند شمال ته په غونډيو كي او د هيلمند پر لوېديځه غاړه په زمينداور كي مېني لري او لوېديځ پلو ته ليري تر هراته پوري غزېدلي دي. د هزاره په ملک كي دوى د شيخ علي په څېر او د بلخ د ولايت د تر كمنو تر منځ د علي الهي په څېر څرګندېږي. الي همدارنګه د پښتني قبيلو تر منځ د كابل او غزني په ملكونو او د برتانوي حوزې د پېښور د دوآب او د راولپنډۍ د چچ په علاقو كي او همدا ډول (د جنوبي هند) د دوآب او د راولپنډۍ د چچ په علاقو كي او همدا ډول (د جنوبي هند) د دكن په ځينو برخو كي مونده كېږي. د اليكوزو اساسي وړې پښې د نسو، سركاڼي او زيورا په نومو دي. د ابدالي احمدشاه مور د اليكوزو له قبيلې شخه وه. همدا راز د هرات مشهور وزير يارمحمد د نسو په څانګه پوري اړه درلوده.

خپلونظامي مهار تونو په وجه چي له برتانويانو سره ئې په جګړه کي څرګند کړه نو د همدې پياوړيتوپ په نتيجه کي ئې خورا زيات شهرت وګاټه. ښکاري چي دوی په سر سره هم هغه د لوګر د برکي يا بارکي او د خټکو د قبيلې د بارک په شان خلګ وي، که څه هم ډېر پخوا سره بېل سوي دي او اوس دوی په خپله لا اقل د کومي دغسي خپلوۍ په باب په څه نه پوهېږي. بار کزي په افغانستان کي تر دېرش زره کورنۍ زيات دي او د دوی لومړنی پخوانی مرکز لکه څنګه چي په تېربيان کي ويل سوي دي زموږ د زمانې د برکيانو له ټاټوبو څخه ډېر ليري نه دی. د برکيانو په باب ويل کېږي چي پخوا زمانه ئې تر هغه خورا ډېره ساحه نيولې وه لکه نن چي ئې په لاس کي ده او د يو څو مورچلي کلاوو او کليو له مخي څخه تمثيلېږي. برکيان که څه هم د افغانستان له نورو ټولو قبيلو څخه په خپله د همدې هيواد د بومي اهاليو له خوا، د يوه بېل ولس په څېر پېژندل کېږي، خو سره له دې هم د يوه لوړ تو کم په ستر که ورته کتل کېږي او د خپلي زړه ورتيا او نظامي مهارتونو په وجه ئې قدر کېږي. برکيان د ملک د بارکزي واکمنانو سره خورا جوړ دي او د هغو له خوا څخه د باوري ساتندويانو په توګه چره کېږي او د پاچهي ماڼيو د خدمت دپاره ګومارل کېږي. دغه شان وضعي کم از كم دارواښاد شېرعلي خان تر زمانې پوري جريان درلودي.

اچک، اچکزي له يوه مخه په چوپاني ژوند او داړه ماري لګيا دي. دوی د کدني په ناوه او د کوږک امران د لړۍ په شمالي ډډو باندي بيا د توبې تر جګو هوارو پوري پراته دي. خو دوی ليري تر لوېديځو خواوو پوري کوچېږي او په ټوله ملک باندي تر هرات او بادغيس او هم د غور د ملک تر ځينو برخو پوري تيت مونده کېږي. دوی په شمېر پنځه زره کږدۍ ګڼل سوي او دوه ښاخونه لري چي د بهادور او ګجن په نامه دي. (د کندهار په عامه لهجه کي دغه دوه نومه د بادين او ګوجن په بڼه اورېده کېږي – مترجم).

## د بهادور (چې د راجيوت مربوط د باتر يو بې قبيلې خېل دى) څانګي ئى دا دى:

| كاكو | غابې | فام | باكر  | شدان |
|------|------|-----|-------|------|
|      |      |     | اونور | شامو |

| بادی | اشي   | الي  | ادراک | ادا   |
|------|-------|------|-------|-------|
| ملی  | لالى  | كامل | جالى  | هارون |
|      | اونور | شكر  | موشكى | مایی  |

له پورتنيو څانګو څخه اشدان او اشې ښکاري چي سره يو شی وي او دوی د اچې او اچک بېل شکونه ګڼل کېږي. ځينې نوري څانګې ئې لکه فام، غابې، ادا او ادراک نه دي پېژندل سوي. نور نومونه ټوله هندي دي او په دمخه کي تشريح سوي دي. که څه هم شامو همدا رنګه يو ترکی نوم دی اوبادي او كمال همدا راز ترك دي او هارون اسلامي نوم دى.

نور يا نورزي چي پنجپای دراني دي د کندهار د ملک لوېديځي برخی ئی نیولی دی او دوی زیاتره کوچیان او داړه مار دي. دوی دېرش زره کورنۍ ګڼل سوي دي چي د هیلمند شاوخوا په ګرمسېل، فراه، دراوت (ده راوت يا داهي راوت، چي راوت د مال روزونکو او څړ والو يوه راجپوتي قبيله ده) د غور د سياه بند په غونډيو، په اسافزار (چي همدارنګه اسفراين، سفید راون او سیبروان یاد سوی دی) او د ادرسکند یه ناوه کی د سیستان تر پولو پوري تيت دي. د نور يا نورزي نوم په ښکاره د راجپوت له نور يا نور کا سره يو شي دي او په اصل کي دوي سکيتيان دي چي غالباً د ساکا ولس يوه څانګه يا خېل ګڼل کېږي. د نورزو له ښاخونو څخه د بادي څانګه ترک او چالاک ئې (چالاک يا سولانکي) راجپوت دي. د دې قبيلې په باره کی ډېر معلومات نسته.

الي يا اليزي په شمېر شپاړس زره کورنۍ ګڼل سوي دي او په سر

سره ئې هغه علاقې نيولي دي چي د دوی قومي خپلوان يعني اليکو چي د مخه ئې بيان راغی هلته اوسي. د دوی اساسي مرکز د هيلمند لوېديځ پلو ته د بست او چکنسور تر منځ د زمينداور پر ډاګ باندي واقع دی. د اليزو سره (اود) يا (اودزي) يو ځای کېږي چي په شمېر پنځه زره کورنۍ دي. دوی په دراوت، نادالي، ګرمسېل، ماروف او نورو ځايو کي مېني لري. د (اود)نوم ښايي د راجپوت (اودی) يا د هيرودوت (اوتی) تمثيلوي.

اسهاک، سهاک، ساک یا اسهاکزي یو څه کوچي او یو څه هم کرونده ګر دي. دوی د کندهار اوبست تر منځ د ارغنداب د سیند په کوز مسیر او هم د هیلمند په اوږدو کي د سیستان تر تالابه پوري پراته دي. د دوی اساسي مرکزونه په خان نشین او د لاش – جووین په اوکات او فراه کي دي. په شمېر دوی دوولس زره کورنۍ ګڼل سوي دي چي له هغې جملې څخه یو زر ئې د بلخ په ملک کي اسهاک هغه لرغونی ساکا تمثیلوي چي سیستان یا ساکاستان ئې ونیوی او نو د دوی په نامه باندي یاد سوه. پخوا دا ملک د ختیځ والو له خوا څخه د نیمروز (د نمرود یعني د بابل د پاچاد ملک) په نامه او د یونانیانو له خوا څخه د درنګیا په نامه یادېدی.

خګواني او ماکو يو د بل سره يو ځای سوي دي. دوی په شمېر بېخي لږ دي او پرته له دې چي د غزني پر سيمه ئې د ښار په اطرافو کي يو څو کلي سته نور نو د ځان په نامه خپله کومه خاوره نه لري.

په دې بيان سره دهغو قبيلو په باب زموږ څېړنه بشپړېدو ته رسېږي چي په افغاني نسبي شجرو کي د ترين تر عنوان لاندي تصنيف سوي دي. د سربڼي افغان د شرخبون د ښاخ ورپسې قبيله شېراني ده چي همدارنګه د چار (د راجپوت چاوره يا چائوره) په نامه يادېږي. د کرنيل (تاد) له بيانه سره سم (چي د راجستان په پېښه ليک کي ئې راوړي دي) چائوره يو زمانه د هند په تاريخ کي يوه مشهوره قبيله وه، که څه هم اوس د ده له قوله د هغې نوم چنداني څوک نه پېژني او منشاء ئې تر ابهام لاندي بټه سوې ده. دا قبيله نه د لمر او نه د سپوږ ، ۍ په ذات پوري اړه لري او احتمال لري چي له سكيتي نسبه څخه وي. دا نوم په هندوستان كي څوك نه پېژني او له يو زيات شمېر نورو قبيلو سره چي منشاء ئې تر اباسين پوري خوا منځته راغلې ده يوازي د سوراشترا په ټاپووزمه پوري محدود دی. (تاد) د خپل بيان په ادامه کي وايي چي که چيري دا قبيله د اصلي هند په نسبت پردۍ قبيله وي نو د هغې استقرار به ضرور په يوه ليري زمانه پوري اړه لري چي د همدې قبيلې وګړي د ميوار د کورنۍ د اوسنيو شاهزادګانو له سوراجبانسي اجدادو سره په ازدواجي کړۍ کي هغه مهال پيوند سوي دي چي د دې کورنۍ غړي د (بالابهي) باداران وه. د چايورا پای تخت ټاپوئي (ديوبندر) و چي د سوراشترا پر غاړه ئې موقعیت درلودی. د سومنات معبد د دې د غاړي له ډېرو نورو معبدونو سره چي (بلناته) ته وقف وه د (سورا) يا د لمر لمانځونکو دغي قبيلې ته منسوبېږي. دا د (ديو) شاهزاده (ويناراجا) يا (بنراج) و، چي په ۷۴٦م کي يې د (انهالوارا) بنياد کښېښووی او دده کورنۍ هلته يوسل او څلور اتيا کاله حکومت چلاوه څو بهوجراج چې تر مؤسس راهيسې په اووم پښت کي د چائورا د قبيلې وروستي واکمن و په ۹۳۱ –م کي د خپلي لور د زوی، مولراج په وسیله چي د سولانکي په قبیله ئې اړه درلوده، له پاچهۍ څخه ولوېدی. مولراج اته پنځوس کاله پر انهالوارا باندي پاچهي و کړه.

د ده د زوی او خلف چاوند یا چااوندرای د واکمنۍ په دوره کي چي اسلامي تاریخ پوهان هغه د جمند په نامه یادوي، د غزئي محمود د انهالوارا پر مملکت باندي هجوم راوړی او د هغه ځای بې شماره ثروتونه ئې یووړه ځکه انهالوارا په هغه زمانه کي د ختیځي او لوېدیځي نیمي کرې د محصولاتو منځنۍ کړۍ ګڼل کېده. انهالوارا د محمود تر ورانیو وروسته محصولاتو منځنۍ کړۍ ګڼل کېده. انهالوارا د محمود تر ورانیو وروسته یا له نوي سره آباده سوه او پر دې باندي (سدرای جي سینګ) له ۱۰۹۴م تر موسس را وروسته ئې اووم واکمن تر موسس را وروسته ئې اووم واکمن

و. دا وخت که په هندکي انهالوارا د ډېر جنګي مملکت په حساب کي نه راتله خو د ثروت له مخي تر ټولو بډايه ګڼل کېده. په يوه وخت کي دوه ويشت امارتونه له کرناټک څخه نيولې بيا د هماليا تر لمني پوري د نوموړي واکمن تر قدرت لاندي وه. تر ده وروسته واکدار د چوهان د قبيلي مربوط د پريتهويراجانومي په وسيله له تخته ايسته سو او پر تخت باندي ئې هغه (کومارپال) کښېناوه چي ده د چوهان خپله قبيله پرېښووله او د سولانکي قبيلې ته ورشامل سو. هم (سدرای) او هم (کومارپال) دواړه د بوديزم پالونکي او ساتونکي وه. د کومارپال د واکمنۍ آخره د شهاب الدين د نظامي افسرانو له خوا څخه تر ستونزو لاندي راغله. په ده پسې چي باللومالديو نومېدي په ۱۲۲۸م کال کي ئې هغه مهال خپلي شاهي کورنۍ ورټوله کړه چي د (سدرای) له اولادې څخه د بهاګېلا شاهي کورنۍ ئې پر تخت كښېناسته. د بهاځېلا تر واكمنۍ لاندي هغه وراني ويجاړي ترميم سوې چي د مذهبي ځورني پر بنا منځ ته راغلي وې، او سومنات دخپلو کنډوالو له منځه څخه راپورته سو او د بهليکا رای مملکت بيرته خپل پخواني برم ته ورسېدی. خو کله چي د ګاهلاکاران په نامه د څلرم شاهزاده د واکمنۍ دوره وه نو په دې وخت کي د انهالوارا پر مملکت باندي د علاوالدین چپاو راغی او هغه ئې ړنګېدو ته ورساوه. بډای ښارونه او د ګوزيرات او سوراشترا آباد ډاګونه ئې لوټ او تالا کړه. د بودا مجسمې هر چیري راونړېدې او ماتي سوې. د بودا د مذهب کتابونه په هر ځای کي وسوځول او پوپناه سوه. د انهالوارا ښار له خاورو سره برابر سو او بنيادونه ئې له ریښو څخه وکښل سوه. د سولانکي د شاهي کورنۍ پاته کسان په هیواد کي تیت او پرک سوه او د هند دا برخه تر یوې پېړۍ لا زیات په داسي حال کي پاته سوه چي د سر کوم پياوړی مشر ئې نه درلودی. خو کله چي سهاران، تاک تر مسلمانېدو وروسته د ظفر خان تر نامه لاندي چي د مظفر لقب ئې درلودی د ګوزيرات تخت ته ورسېدی نو د دې برخي برم

بیا له سره را ژوندۍ سو او بینادونه ئې بیرته ودان سوه. ظفرخان دغه تخت خپل زوی احمد ته پرېښووی چي هغه داحمدآباد بنا کښېښووله.

ما دغه اوږد بيان د (تاد) له اثره څخه چي (د راجيستان پېښه ليک) نومېږي په دې منظور په زيات تفصيل رااخيستي دي چي هغه د سليمان د لړۍ او د اباسين د سرحد د زياتو اوسنيو پښتني قبيلو پر خپلويو باندي ډېره روڼا اچوي. (چاوندرای) چي اسلامي ليکوالو د چمند په نامه ياد کړی دى په څر ګنده توګه د سړبني افغان د خرشبون د څانګي د (زمند) د ښاخ سرچينه ده. دا چي کومارپال د چوهان خپله قبيله پرېښووله او په سولانکي پوري ئې ځان وتاړه په ښکاره د هغه افغاني بيان منشاء ګڼله كېږي چي وايي شېرانيو سړبني څانګه پرېښووله او د افغان ملت په غرغښتي څانګه پوري ئې ځان وتاړه. بهاګېلا اوس په افغانستان کي د پاګل، بهاګل او باکل د څانګو په وسیله د سلیمان د لړۍ په زیات شمېر قبيلو کي تمثيلېږي. د چائورا او ورپسې پاچهي کورنيو د حکومت په دوره کي چي د پېړيو، پېړيو په اوږده زمانه کي ئې دوام درلودي، د افغانستان ټوله ختيځه برخه اساساً د سکيتي د نسب مربوط راجپوتي او هندي قبيلو نيولې وه. دوی دغه ملک ته په بېلابېلو وختو کي او هم غالباً له بېلابېلو خواوو څخه راغلي وه. پخواني راتګ ئې سيده له هغو ملکونو څخه په سر رسېدي دي چي د آمو د سيند په شمال کي پراته دي خو وروستي راتګ ئى بيا د هندوستان له خوا څخه ګڼل کېږي.

شېراني يا چار درې ښاخونه لري چي دامر، جلواني او هريپال نومېږي. دامر، دومور يا دومر چي سره يوشي دي زه ئې د راجاتارينګيني هغه دامره بولم چي دمخه ئې يادونه سوې ده او دوی هغه څوک وه چي د نهمي او لسمي پېړيو تر منځ ئې د کشمير په تاريخ کي ډېر څرګند نقش درلودي ځکه په دغه زمانه کي معلومېږي چي دوی د لاهور شاوخوا ملک نيولي و او د خپلو ښورښونو له کبله ئې پر څو موقع ګانو باندي يو لړ

تکليفونه ايجاد کړه. کله ناکله د دوی نوم د لوانيا او اچيهولادا سره چي هغه قبيلې هم د دوی په شان ښورښي خصلت لري يو ځای يادېږي خو په دې مورد کي زموږ دپاره د يوې خاصي علاقې خبره دا ده چي د دوی نومونه په پښين او شال کوټ (کويټه) کي د افغان يا پښتون دومر د ځينو موجودو ګاونډيانو له نومو سره يو شي دي چي هغه لوني پښتانه او اچکزي دراني دي. اچکزي لکه دمخه چي څر ګنده سوه د خپل ښورښي او بدوي خلقت په وجه تر نورو ټولو افغاني قبيلو زيات شهرت لري. د سانسکريت په ژبه کي د اچي – هولادا يا اچي – هولرا نوم چي راجا تارينګيني راوړی دی همدغه راز خصلت افاده كوي ځكه معنا ئې له (ښورښي اچي) سره برابرېږي. تاد د هندي بېديا د هندو قبيلو په خپل فهرست کي د اشياګ نوم يادوي چي ښايي دا نوم به د سانسکريت له اچي نمايند کي کوي او نو په څر ګنده توګه د هغه افغاني اچک منشاء ګڼله کېږي چي په تېر بيان کي مو د دراني ټوليو په جمله کي ياد کړی دی. د سيبي او د شال او پښين د پولو اوسېدونکي لوني په واضح ډول هم هغه د راجا تارينګيني له خوا ياد سوي لوانيا دي او دوی په لوی سر کي د راجواري د لوني د سيند له غاړو څخه راوتلي دي. د سليمان د لړۍ لواڼي، ليوانني او لوهاني همدارنګه ښايي له دغي سرچينې څخه وي.

د دومور يا دامر څانګي دا دي:

| دولت   | بويا   | بابر   | انجر  | احمد   |
|--------|--------|--------|-------|--------|
| کاپیپ  | خهتما  | هورمز  | هانی  | هميم   |
| پنبەزن | نيازان | موسا   | میانی | لندومر |
| اوتور  | اومر   | شاهمير | سنجر  | سيد    |

له دغي جملې څخه بابر د ګوجر يو خېل دی. بويا ښايي د بای يو بل شکل وي او د هغي قبيلې ځای ئې نيولی دی چي د پرشيا د ديلامي په نامه د شاهي کورنۍ هغه شاهزادګان ځني راوپاڅېده چي د (بووي) په نوم بلل کېږي. د دغي کورنۍ موسس چي (بویا) نومېدی ویل کېږي چي د (کباخسرو) یو زوی و. کبا د راجپوت د پرامارا د قبیلې یو خېل دی. هاني ښایي د برهمن هانا تمثیلوي. همیم ښایي له همیر څخه به نمایندګي کوي چي د سند یوه راجپوتي قبیله ده. جهیم د چوهان نښه ده. نیازان د نیازي په شان دی چي ترمخه ئې یادونه راغلې ده. پنبه زن یعني (پنبه ورېشونکي) په ښکاره یو اسلامي نقاب دی. بابر یا بابور اوس د دومر خورا ګڼ شمېره څانګه ده چي د یوې بېلي قبیلې په څېر ګڼله کېږي او عموماً له کاکړو سره چي ګاونډیان ئې دي یو ځای کېږي. انجر ښایي د بلوچستان د کلات د انجیراله علاقې سره یو پیوند ولري. سنجر تر ک دی او په دې نامه یوې کورنۍ په کندهار کي حکومت کړی دی.

د شېرانيو د جلواني ښاخ په څرګنده توګه د راجپوت د جهالا (مکواهانه) څخه راوتلی دی چي احتمال لري خپل نوم ئې د بلوچستان د کلات د جهالاوار برخي ته ورکړی دی.

#### د جلواني څانګي دا دي:

| سالار | نېكبيخېل | مايار | مروت    | کونګری |
|-------|----------|-------|---------|--------|
|       |          |       | 12.1411 | سيپند  |

له دغي جملې څخه کونګری د کهنګر ځای نیولی دی چي بومي هندیان دي. مروت د هندي بیدیا له مارو څخه نمایندګي کوي. مایار د موهار څرګندونه کوي چي (سوداګر) راجپوت دي. نېکبیځېل دمخه څېړل سوي دي. سالار هم په راجپوت او هم په ترکو کي راځي. سیپند د راجپوت سېپت تمثیلوي.

هريپال يوه وړه قبيله ده چي د بوري او ږوب د ناوو تر منځ په پرتو غونډيو کي اوسي او هلته دوی له يوې ګاونډي کوچي قبيلې سره يو ځای سوي دي چي د (اسوت) يا (سوت) په نامه ده او د رهتور يوه بله طايفه ګڼله کېږي.

### هریپال چي یو سوچه هندی نوم دی لاندي څانګي لري: یوسک نازک توری یا تواری

د سړبني افغان د شرخبون ورپسې ښاخ د ميانه قبيله ده چي زما په ګومان د ليديا لرغونی ميونوی تمثيلوي. مياني له خيبره څخه نيولې تر بولانه پوري د اباسين په ټوله اوږدو کي خپاره تيت دي خو اساسي ټاټوبی ئې د اباسين د لړۍ په ديره جات او دامن کي واقع دي.

#### دمياني څانګي دا دي:

| غرشين | بودر   | بای    | اکا    | اهير   |
|-------|--------|--------|--------|--------|
| کېکهی | کټی    | جوت    | هاتی   | غوراني |
| ملاهي | لوهاني | لواني  | لاس    | ختران  |
| نورو  | UU     | موسا   | مشواني | مشا    |
| سېن   | سرگهی  | رهواني | رانا   | پاسنی  |
| سومرا | سوت    | سيلاج  | شكون   | شادو   |
| زمری  | زاكورى | وړوکی  | توغ    | سور    |
|       |        |        |        | زورا   |

په دغونومو کي اهير دهند مال روزونکې قبيله ده. اکا يوناګائي خېل دی. بای له يوناني بويوی څخه نمايندګي کوي. جوت د جات يا جت نوم تمثيلوي. کټی يوه سکيتي قبيله ده چي خپل نوم ئې د غزني د کټواز علاقې ته ورکړی دی. د دې قبيلې ستري هندۍ څانګي خپل نوم د سوراشترا په ټاپووزمه کي کتياوار ته ورکړی دی. کېکي يا کايکي د کاکړ د نامه يو شکل دی. لاس د بلوچستان يوه قبيله ده چي يادونه به ئې وروسته په مخه راسي. لوانی او لوهانی وړاندي ياد سوه. ملاهی د رهتور مهولي څر ګندوي. رهوانی د ريواري په څېر ده چي هندی مال روزونکې قبيله ګڼله کېږي. شکون يا شکوان(؟)، توغ له توغياني يا توخاري ترک

څخه نمایندګي کوي. زاکوري یا زکوري د جاکهر او زمري د میساري ځای نیولی دی چي هندۍ قبیلې دي. زورا د رهتور جورا تمثیلوي. د میاني د قبیلې زیاتره وګړي د پوونده یا کارواني سوداګرو په ورهڼه لګیا دي او په دوی کي زیات مشهوره ئې هغه دي چي لوهاني، سوت، سېن، بابر، پاسنی، رهوانی، کټی او داسي نور نومېږي.

پر دې مياني علاوه د پېښور په اشتنغر او نورو ځايو کي د (ميان) په نامه يوه بله قبيله هم سته چي منشاء ئې هندۍ ده. دوی په دې کار لګيا دي چي د شمال پلو ته ليري تر چترال او بدخشانه پوري د غرنيو علاقو سره کارواني سوداګري کوي. دوی د کاکا – خېل خټکو سره پيوند دي او د غرنيو وګړو تر منځ د کومو سره چي دوی سوداګري کوي همدا شان د هغه خېل په څېر له مذهبي درناوي څخه برخورداره دي. همدا راز د خپلو خلګو يعني پښتنو له خوا څخه هم دوی ته د مځکي د نيولو په برخه کي ځيني امتيازات ور کول کېږي.

د سړبني افغان د شرخبون ورپسې ښاخ د بهرېچ يا بړېچ قبيله ده چي ما د اګنيکولا راجپوت د چوهان د قبيلې د هغه خېل په څېر پېژندلی دی چي بهارائېچه نومېږي. (دا خېل په هندوستان کي زيات شهرت لري او هلته ئې خپل نوم د (اوده) يوې غټي علاقې ته ورکړی دی). دوی د کندهار د ښوراوک په علاقه کي اوسي چي د بلوچستان د ريګي دښت سره پوله لري او له بست څخه نيولې (چي دا ځای پخوا د غزني د محمود د ژمي استوګنځای و) بيا تر سيستانه پوري د هيلمند د سيند په اوږدو کي غزېدلی دی. دوی چي يو شمېر په کرهڼه اخته او يو شمېر ئې کوچي دي په سيارو کوډغالو کي اوسي چي کډله ئې بولي د کډلې جوړوونکي چوکاټونه د غزه له چيخلو څخه اودل سوي او سرېېره د خټو استر ور کول سوی وي. د غزه له چيخلو څخه اودل سوي او سرېېر ه د خټو استر ور کول سوی وي. د وی ډېر ښه جنس اوښان په زيات شمېر کي ساتي او د افغانانو تر منځ ئې په دې کار کي نوم وړی دی چي د دغه حيوان روزلو ته ئې خپل ځانونه

سپارلي دي. بهرېچ په زياته اندازه هندوستان ته لېږدېدلي دي او هلته ئې د ډهلي پر سيمه، په جهاججار، ګوهانه او نورو ځايو کي زياتي کالونۍ جوړي کړي دي.

د بړېڅو څانګي دا دي:

| دادو | چوپان | بسا   | بارک  | بادل  |
|------|-------|-------|-------|-------|
| شكور | مردان | مندى  | ملاهي | حسېن  |
|      | 7     | اونور | زاكو  | سابيت |

په دغو نومو کي بادل ښايي د راهتور له بهادايل څخه نمايندګي کوي. بسا يا باسو د باسي څرګندونه کوي چي د هند د زرعي سرفانو يا موروثي مريانو قبيله ده. چوپان لکه دمخه چي ويل سوي دي د هزاره و دای چوپان تمثيلوي چي په خاک چوپان (يعني د چوپان په خاوره يا قبر) او يا کاک چوپان (يعني د چوپان په ناور يا د اوبو په زېرمه کي) ئې يادونه راغلې ده. دادوله دادي څخه نمايندګي کوي چي له دمخني بيانه سره سم دهيرودوت لرغوني داديکای تمثيلوي. ملاهي د رهتور مهولي څرګندوي. مندی د کچواهه مربوط د مندو نښه ده. مردان دای مردا تمثيلوي چي د آريان او سترابو له خوا ياد سوي لرغوني ماردي ګڼل کېږي. شکور د برهمن له شوکول څخه نمايندګي کوي. سابيت يا شيخ ثابت د (پاريهارا؟) راجپوت مربوط له سېپات سره لګېږي. زاکو د جاګا ځای نيولي دی چي هندۍ سندربوله قبيله ده.

د سړبني افغان د شرخبون ورپسې او وروستۍ څانګه د اورمړ قبیله ده چي بیان ئې دمخه راغی دی. ویل کېږي چي اورمړ د امارالدین ژوی و او د خپلي ژوکړي د ځای په نامه باندي نومول سوی دی. احتمال لري اورمړ د پرامارا د قبیلې اومرا تمثیلوي چي دا نوم د راجپوت د پرامارا د اومرا سومرا د خېل د یوې برخي دپاره په کار اچول کېږي. اورمړو د امپراتور اکبر د واکمنۍ په دوره (یعني په ۱۵۸۰م ۱۵۹۰م کلونو) کي د

پېښور پر سرحد باندي د خپلو فعاليتونو په سبب چي د روښانيه فرقې (تنوير سوو بدعتي تعليمات ئي خپروله خورا ډېر ښورښونه ايجاد كړه. اخوند دروېزه چې د سوات مشهوره مذهبي شخصيت او په دغو برخو کي د روښانيانو د موسس بايزيد معاصر او کلک مخالف و نو هغه د سپکاوي په توګه د [پیر تاریک] په نامه یادوي ځکه د "تاریکې مرشد ئې ګڼی". اخوند دروېزه په خپله (تذکره) يا (ياداښتونو) کي د دغي فرقې او د روښانيانو د کړو په باب يو لړ څرګندوني ليکلي دي. روښانيه يا (تنوير سوي) د تناسخ، آزادي ميني او د شيانو د اشتراكيت په باب تعليمات غوره کوي او د (اسماعيلي ملاحده و) يوه څانګه ګڼله کېږي چي په اروپا کې د (حشيشيانو) په نامه باندي زيات شهرت لري. پښتانه دوی ته اورمړ وایی (په پښتو کی اور fire او مړ د extinguished معنا ورکوي) دا کټ مټ هغي فرقې ته ور ته دي چي د پرشياوالو تر منځ د چراغ کش (ډېوه مړه) په نامه بلل کېده او دا نوم ئې د هغه جال په نسبت اخیستی و چي د شپې د غونډو په وخت کي ئې د څراغ وژنه د دې علامه وه چي نور نو دوی خپل د تاريکۍ کارونه پيل کړي. ويل کېږي چي د (اورمړو) فرقه واردواره په کانيګروم کي راپيدا سوه او هلته دغي فرقې د سليمان د لړۍ هغه ټوله علاقه ونيوله چي اوس مسود وزيري پکښي اوسي. کله چي په کابل کي د اكبر د نظامي واكمن له خوا څخه دغه فرقه وټكول سوه نو له دې سره اورمړ تاشي په تاشي او تر زياتي اندازې پوري ورک سوه، خو د اولادې پر تيت او پرک ټوليو باندي ئې نوم تر اوسه لا پاته دی. سردار حيات خان (سي. ايس. آی) چي د پنجاب د (واه) له علاقې څخه دی په خپل اثر (حيات افغاني) کي وايي چي د اورمړو د کهېکاني، بېکاني، خرمجاني، مولاتاني او جيراني له څانګو څخه درې يا څلور سوه کورنۍ د کانيګروم په خپلو پخوانيو ټاټوبو کي تر اوسه لا ژوند کوي. په دغو نومو کي وروستی نوم د سوداګر پېشه راجپوت د يوې ډېري مشهوري قبيلې نوم دی اما لومړی نوم د کایکان یو مسخه سوی شکل دی چي (کایکایا) یا (کاکړ) تمثیلوي. ځیني اورمړ همدا شان د کابل په لوګر کي د برکیو تر منځ شته دي او یوه وړه کالوني ئې بیا د پېښور د علاقې د اورمړو په کلي کي مونده کېږي. دوی آرام، خواریکښ خلګ دي چي زیاتره په کرهڼه او سوداګري باندي لګیا دي.

له دې بيانه سره د هغو قبيلو په باب زموږ کتنه بشپړېدو ته رسېږي چي د دراني افغانانو په ترکيب کي شامل دي. اوس موږ ته په کار ده هغه قومونه پسي راواخلو چي په لرغوني درنګيا (اوسني سيستان) کي اوسي او دا هغه ملک دی چي درانيانو خپل نوم هم له هغه څخه اخيستی دی. سيستان په پخوانۍ زمانه کي (د نمرود د نامه په اقتفاء چي د بابل پاچا و) نیمروز نومېدی او دا د جمشید او نورو پرشیائي پاچهانو هستوګنځای و، چي د پېشدادي په نامه د افسانوي يا روايتي خاندان سره ئې اړه درلوده. همدا شان دغه ځای د داسي مرکز په څېر مشهوره دی چي له هغه څخه پرشیائي قدرت راوپاڅېدی او د قهرمان رستم ټاټوبي هم دلته و. د سيستان غټ شمېر اوسېدونکي سيستانيان دي او دا يو ډېر ارجل ولس دی چي د ځان خپله مځکه نه لري او د ملک د غالبو قبيلو تر منځ ئې د مرييتوب غوندي يو دريڅ نيولی دی. د دې غالبو قبيلو په ارتباط د سيستان تقسيمات ښايي د (او كات) په توګه بيان سي. (او كات OKAT د اوک OK يا اواک AWAK جمع ده او البته دا د ترکۍ ژبي له اوي oe يا اوې awe څخه راوتلې ده چي د کور اوسېدني house habitiation معنا ورکوي). په دې حساب نو په لاش - جووين کي د درانيو له جملې څخه اسهاک یا ساک مېشته دي. په جکانسور کي بيا سراپاني بلوڅ پراته دي. دسدکوهه محل کایاني ولس نیولی دی (چي اوس زیاتره د پرشیائي خراسان په غاين كي راځي) كرمسېل بلوڅو ، بړېڅو، نورزو او نورو درانيانو نيولي دی. د کندهاري په نامه سيمه د شاهريکي او کردي وګړو له خوا څخه نیول سوې ده. له دغي جملې څخه بلوڅ چي عموماً سربندي (سراباني؟) بلل کېږي او هم شاهریکي (یعني د شاهري مربوط) د شمېر او نفوذ له پلوه غالبي قبیلې دي. خو کایاني ئې هغه ډېره لرغونې ده او ویل کېږي چي د کای په نامه د هغي شاهي کورنۍ له ذاته څخه دي چي قیروس (کوروش) ئې بناایښې وه. سربېره پر دغو قبیلو یو څه تاجیک هم سته چي د ګومان له مخي د لرغونو پرشیاوالو اولاده به وي او هم ځیني نامعلومي وحشي قبیلې هلته سته چي په ښکار او د څارویو په څړ باندي کوزاره کوي. دوی د هامون یا د سیستان د جهیل پر څنډو باندي پراته دي چي د هغه په منځ کي یوه ځانګړې پرښه د کوه (زور) یا (سور) په نامه بلل کېږي او وایي چي داد رستم د مور چلیزي کلا مرکز و.

دراني اسهاک، سهاک يا ساک مو په دمخه کي ياد کړي دي. خو بلوڅ البته يوه خاصه پاملرنه غواړي. دوى په افغاني شجرو کي شامل سوي نه دي خو سره له دې هم د افغانانو له خوا څخه د يوه داسي ذات په څېر پېژندل کېږي چي له دوى سره د خپلوۍ قومي رګي لري. دا چي دوى په افغاني شجرو کي نه دي شامل سوي سبب ئې دا دئ چي چاري ئې د پښتونولۍ له دودونو سره سمون نه لري او نه هم په پښتو ژبه خبري کوي. بلوڅ په خپل حکومت کي فيودالي طريقه پالي او دافغانانو او پښتنو په څېر ئې اداره ولسي (جمهوري) بڼه نه لري. دوى يوه ځانته ژبه وايي چي بلوچکي (دبلوڅو مربوط) نومېږي. دغه ژبه يوه هندۍ لهجه ده چي پارسي بلوچکي (دبلوڅو مربوط) نومېږي. دغه ژبه يوه هندۍ لهجه ده چي پارسي بنې په کړ ووړ و، جامو، خويونو او دودونو کي له افغانانو څخه توپير لري. خو دا توپير ئې په هغه اندازه ډېر نه دى لکه سيکه جت چي ئې د پنجاب له مسلمان جت څخه لري او نه هم دونه زيات دي چي د تېرو پېړيو په اوږده مسلمان جت څخه لري او نه هم دونه زيات دي چي د تېرو پېړيو په اوږده زمانه کي دي د دوى د ژوند د بېلابېلو سياسي شرايطو له مخي تشريح کېداى نه سي. بلوڅ په لومړي سر کي د راجپوت د اګنيکولا د چوهان

مربوط بلائيچه وه او د بړېڅو جنوب پلو ته چي وړاندي ئې يادونه وسوه د نوشکي په علاقه کي ئې واړول. دا به ډېره په زړه پوري وي چي د دغي قبيلې تاريخ وڅېړل سي ځکه د افغانستان د قبيلو د بلي هري يوې په تناسب دا قبیله په څرګنده توګه تر زیات مستقیم، بشپړ او دوامداره پرشيائي نفوذ لاندي راغلې ده. معلومېږي چي دوی په شمېر او قدرت کي خورا ډېر زياتوب کړی دی او خپل نوم ئې يوه ټاکلي قوميت او د ملک يوې غټي برخي ته ور کړی دی چي هلته زياتي بېلابېلي قبيلې مونده کېږي چي ځيني ئې په خورا ليري لرغوني وخت پوري اړه لري او ټولي غونډي يو ځای د بلوڅ تر عمومي نامه لاندي راشاملي سوي دي. موږ چي کله په دې روان بيان کي د بلوچستان د قبيلو څېړني ته راورسېږو نو به سمدلاسه پر دغو قبيلو بلاندي وږغېږو. خو هغه توپيرونه چي د راجپوت د پخواني چوهان د دې دوو ګاونډيو خېلونو – يعني بهارائېچه او بلائېچه تر منځ ليده كېږي خورا ډېر اعجاب راخوځوي. ځكه بړېڅ افغانان په پښتو خبري كوي او جمهوري اصول پالي خو بلوڅ بيا خپله ملي ژبه لري او حکومتي اداره ئې پر فيوډالي طرز باندي را بنا ده. دوی دواړه له کومه وخته چي اسلام ته اووښتي دي نو د سني له حنفي مذهبه څخه پيروي کوي. خو دا يو ئې د هند له خوا څخه تر تاثيراتو لاندي راغلي او دا بل ئې بيا د پرشيا له خوا څخه تر تاثيراتو لاندي واقع سوى دى. هغه توپيرونه چي اوس بلوڅ او افغان په نښه کوي او دوی ځانګړو قومیتونو ته سره بېلو په ښکاره د سیاسي عواملو نتیجه ګڼله کېږي. خو اوس موږ نه سو کولای چي نور نو دغه موضوع تر څېړني لاندي ونه نيسو.

بلوڅ لکه بړېڅ غوندي د خپلو کوچي او داړه ماري عاداتو له مخي څخه پېژندل سوي دي او هم دواړو د اوښانو د روزلو خوارۍ ته ځانونه سپارلي دي چي له دې کاره څخه هم د ګذارې او هم د شتمنۍ دپاره د يوې وسيلې په څېر استفاده کوي. لاکن دا يو ئې بلوچکي وايي او دا بل ئې په پښتو بغېږي. بړېڅ ادعاء کوي چي د نسب سلسله ئې له اسرائيلي کايس يا کاش، عبدالرحمن، پټهان سره اړه لري (ښايي دا له کاش يا کوش څرګندونه کوي چي د راما زوی و. راما د راجپوت د لمر د ذات ستر نيکه دی چي د کشواهه يا کچواهه د قبيلې بانی دی) بلوڅ بيا خپل نسب له عربي اجدادو سره تړي چي د هغو ټاټوبی په (اليپپو) کي و (ښايي دا به د ارابيوس د سيند په حوزه کي له لرغوني ارابيتای ولس سره اړه لري چي آرريان ئې يادونه کړې ده او په اوسني وخت کي [حب] يا [د عربي ژبي] الحب وي). په دې هر يوه مورد کي يوازي په دې باندي باټېده څرګندېږي چي دوی اسلام ته اوښتي دي. بړېڅ له نورو افغانانو سره په دې وياړي چي ځان له بني اسرائلو څخه بولي خو بلوڅ بيا دې نظريې ته په درنه ستر ګه نه ګوري چي نسب ئې له افغانانو سره مشتر ک دی.

د سیستان د بلوڅانو سره یو شمېر بېلابېل خېلونه او قبیلې لکه سربندي، نهروئي، سنجراني، تائوکي، ماماساني، کوردګالي او نور هم یو ځای سوي دي چي د جنوب په دښتي برخو کي ګرزي راګرزي او لیري د کرمان، یزد، غاین تر ګاونډیو پرشیائي علاقو پوري او د خراسان د غونډیو په ټوله اوږدو کي تر مشهد او قم پوري رسېږي. سربندي په پخوا کي دلته یوه مهمه قبیله وه، څو چي د دوی قدرت د تیمورلنګ له خوا څخه ړنګ سو او ویل کېږي چي هغه د دې قبیلې یوه غټه برخه همدان ته ولېږدوله، خو نادرشاه بیا بیرته د هغو له جملې څخه یو شمېر سیستان ته راوستل. نهروئي په وروستیو وختو کي له بلوچستانه راغلي دي. سنجراني یوه ترکۍ قبیله ده او دوی زیاتره کوچي وګړي دي چي د بوریائي موادو او چیخلو په جوړو سوو کوډیو او چپریو کي اوسي. هغه زمانه چي د سنجر پاچهي کورنۍ په کندهار کي حکومت کاوه نو دوی په دغو برخو کي یوه غالبه قبیله ګڼله کېدله. تائوکي له ارجلو توکمونو څخه یوه مربي قبیله ده غیریا قبیله دې د سنجراني قبیله ده و مربي قبیله ده و چي زیاتره ئې د سنجراني قبیلې بندګان دي. ماماساني احتمال لري هغه

ماممیسي تمثیلوي چي پلیني یاد کړي دي او په (۱۹ Hist. Nat. v) کي وایي چي د سوریې د کوییلي (کویلې) د ماممیسي په (تېترارکي<sup>(۱)</sup>) (tetrarchy) کي اوسېدله. دوی په مکران او کرمان کي خورا زیات دي او د سکندر د بري په زمانه کي د جاخارتیس شاوخوا پراته وه. ماماساني، تائوکي او سنجراني ټوله یو ځای د نکهای یا نوګهای په نامه بلل کېږي. دوی ټوله ترک دي او ډېر یالږ کوچي ګڼل کېږي.

دلته د کافي تعجب خبره دا ده چي (کوردګالي) په خپل نامه کي هغه بل نوم هم ساتلی دی چي د دې سيمي د قومونو د تشريح په ترڅ کي پليني هغه د دوی د اجدادو په څېر ياد کړی دی يعني (د ګائيلي د ولس نوم چي يوناني ليکوالو کادوسيوی بللی دی). د پرشيا کورد له ډېري وختي زمانې راهيسي د لرغوني کادوسيوی په توګه پېژندل سوی دی. دلته په سیستان کي نو موږ وینو چي د ګائېلي او کادوسیوی دوه نومونه په اوسني (کوردګالي) کي سره يو ځای سوي دي. د پليني ګرده تشريح (Hist. Nat. vi. ۱۸) په دې ارزي چي په غور تر کتني لاندي ونيول سي. دى وايي د قفقاز د لړۍ په اوږدو كي د مراكيانا له غرنيو ارتفاعاتو څخه رانيولې د مار دي وحشي تو کم (چي دمخه مو د داهي مار ده هزاره و په څېر پېژندلی دی) يو آزاد ولس دی چي ليري تر باکتري پوري رسېږي. د ماردي تر علاقي راكښته موږهغه قومونه وينو چي اورقياني (د ارغنداب د ناوې ارغندي)، قوموروی (د اپرېدو او بلوڅو مربوط کماري او کمبري)، بير دري اي اير درنااي اوسني بر دوراني؟)، هارماتو تروپي (يا د اي د د آسانو روزونکي چي البته د راجپوت د رهتور مربوط [راتهوان] يعني ګاډيوان کېږي). سيتوماريائي (نه دي پېژندل سوي)، قوماني (ترک

<sup>(</sup>آ تيتراركي هغي دولتي ادارې ته ويل كېږي چي څلور واكمن ئې چلوي او يا هغه مملكت افاده كوي چي څلور حكومتي واحدونه لري. دلته (مامميسي) د همدغسې څلورګونې اداري ساحې نوم ښكاري. (مترجم)

کومان، ترکمن)، ماروقائي (مارو – کي يعني [د مارو] چي راجپوتي قبيله ده)، او مندروآني (چي دمخه د هيلمند د ناوې او د پېښور د يوسفزو د اوسنيو مندڼو په څېر پېژندل سوي دي) نومېږي. پليني زياتوي چي دلته مندروس (هيلمند) او چندروس (ارغنداب) واقع دی. د دغو قومونو شا ته چي پاس ئې نومونه ياد سوه خوراسمي (خراساني)، کنداري (کندهاري)، اټاساني، باريکاني، سرنګائي (زرنګي يا درنګائي چي اوسني دراني کېږي)، ماروتياني (مروتي چي دمخه ئې يادونه راغلې ده)، آئورسي، اوګائېلي اوسي چي يوناني ليکوالو قادوسيي بللي دي (چي پاس ياد سوي کوردګالي کېږي).

همدلته د هیراکلیا په نامه هغه ښار و، چي سکندر ئي بنیاد کښېښووی خو بیا تر هغه وروسته وران سو او کله چي له نوي سره څخه بیرته دانتیوخوس له خواڅخه دوباره آباد سونو ئې د (اچایا) په نامه وباله بیرته دانتیوخوس له خواڅخه دوباره آباد سونو ئې د (اچایا) په نامه وباله (چي ساحه ئې اوسني کلای کاه ټاکي). همدارنګه هلته د پربیکي (د راجپوت د سندربولي قبیلې د هربکی) اوسي چي د آمو له جهیله څخه تر رابېلېدو وروسته د آمو سیند ئې د خاوري له منځه څخه تېرېږي. همدا شان سیرمتای (وړاندي یاد سوی سورمتي)، اکسیدراکای (واخان او درواز؟)، هېنیوچي (پخوانی وښیتیانی کالونیوال؟) بټېنی (پخوا یاد سوی بټنی) سراپرای (د بلوچستان سرپاره چي وروسته به په مخه راسي) او باکتري اوسي چي د دوی غټ ښار زري اسپ (هزاراسپ) و او په وروسته کي ئې بیا د باکترا نوم د هغه ځای له سینده څخه واخیستی. وروستی قوم د پروپامیسس د غره شا ته د اباسین د سرچینو په مقابل کي پاس اوسی چي د اوس سیند ئې چارپېره واقع دی.

xi. ۵) آئورسي چي پاس ئې د نامه يادونه وسوه د سترابو له قوله (xi. ۵) جغرافيه) يوه ستره سوداګره قبيله ده چي د کسپين د سمندرګي شمال او شمال ختيځ پلو ته اوسېده او دا احتمال لري چي په دې برخو کي ئې يوه

کالوني هم درلوده. دوی اوس په دغه نامه په افغانستان کي نه سي مونده کېدای. پرته له هغه چي د داهي زنګي هزاره و يوه څانګه د اوراس يا اوراروس په نامه ليده کېږي. هينيوچي ښکاري د وينيتي يا وينيتيايانو يوه کالوني به وه او په باکتريا کي ئې د سوداګرۍ په مقصد اړولي وه. خو دوی معلومېږي چي له يهودو سره يوه ځای هغه مهال غايب سوي دي چي د اروپا (بيزنتيوم) او ليري ختيځ تر منځ د وچي پر مخ سوداګري ختمه سوه.

شهريكي د محلي رواياتو له قوله د سيستان يوه لرغوني قبيله ده. ما د سند د شاهریس له پاچهي کورنۍ سره د دوی ارتباط ښوولی دی. خو دا احتمال هم سته چي ښايي دوی (د همدان له شهروان څخه؟) پرشيائي منشاء ولري. ځکه ویل کېږي چي دوی په غاین، کیرینان، لار او نورو ځایو کي د پرشيا پر مځکه تيت خپاره دي. سيستاني هم دا رنګه دهقان بلل کېږي چي د دغه ملک اصلي اوسېدونکي تمثيلوي. دوی اوس د عمومي اهاليو تر منځ په يو ډېر ټيټ دريځ كي راغلي دي او له خارجي عناصرو سره خورا زيات ګډ سوي دي. دوی د ځان خپله مڅکه نه لري لاکن په بېلابېلو صنعتي کسبونو او لاسي کارونو کي استخدامېږي. دوی د سربندي بلوڅو او شهريكي ولس هغه راز بند كان دي لكه تائوكي چي د سنجراني وكړو دي. د سیستان کوردګالي د کردستان د کوردو (د لرغونیانو په خوله قوردېني او کاردوخي) يوه څانګه ده چي د دوولسمي پېړۍ شاوخوا ئې (د کرمان او خوزستان تر منځ) په لورستان کي يوه پاچهي کورنۍ تاسيس کړه او تر هغې زمانې ئې خپل واک هلته وساتي څو چي شاه عباس د دوي ولايت په خپله حوزه پوري وتاړه. د ملک کورد پاچهي کورنۍ د شمس الدين كورد له خوا څخه چي په خراسان كي د سلطان غياث الدين غوري والي و د ۱۲۴۵م کال شاوخوا په غور کي تاسيس سوه. د ده واکمني د مغلي امپراتور هلاکو له خوا څخه چي دى ئې له بندګانو څخه شمېرل کېدى، هم

منظور سوې وه او د هغه د خلف ابآکاخان د حکومت په دوره کي د ده قدرت او صلاحیت نور هم خورا ډېر زیات سو. تر شمس الدین پسي په هرات کي چي پای تخت ئې و د هغه زوی رکن الدین پر پاچهۍ کښېنستی. رکن الدین د کندهار ښار ونیوی او په ۱۲۸۰ م کال کي هغه وخت مړ سو چي د سلطان ارغون خان د واکمنۍ دوره وه. بیا نو د ده ورور چي غیاث الدین ملک کورد نومېدی د ده پر ځای کښېنستی او د مغلي امپراتور الجایتوخان له خوا څخه پر غور باندي د ده واکمني د اباسین د حوزې د ولایاتو تر حدودو پوري منظور سوه. د ملک کورد د شاهي کورنۍ تر دې پسې د خېوې د امیر قازان له خوا څخه د بندګۍ درجې ته رامحدوده سوه او په ۱۳۸۳م کال کي بالاخره هغه وخت ختمه سوه چي امیر تېمور (تېمورلنګ) هرات ونیوی او د دې کورنۍ وروستی شاهزاده امیر تېمور (تېمورلنګ) هرات ونیوی او د دې کورنۍ وروستی شاهزاده چي یو بل غیاث الدین و له خپله زویه سره ئې وواژه. دغه بیان د هغو قبیلو په باب زموږ کتنه بشپړېدو ته رسوي چي د څورلسمي ستراپۍ په ټاکلې حوزه کې اوسي.

## پنځلسمه ستراپي

پنځلسمه ستراپي د هیرودوت له قوله د سکای او کاسپیوی وګړو جوړه کړې وه. د دې حوزې موقعیت او ساحه اوس خیوه او بخارا تمثیلوي او داهغه سیمه ده چي زموږ د پلټني له حدودو څخه وتلې ده.

# شپاړ سمه ستراپي

شپاړسمه ستراپي له پارتيوی، خوراسموی، سغدوی او اريوی څخه جوړه سوې ده. دې ستراپۍ د آمو پر جنوبي او شمالي دواړو خواوو باندي يوه ډېره پراخه ورشو نيولې ده. دا ستراپي چي د پروپاميسس او باكتريا د لوېديځو پولو له يوه سره تر بله پوري غزېدلې وه نو په جنوب - لوېديځ كي ئې له سيستانه نيولې بيا په شمال ختيځ كي تر خوقنده پوري راڅرخېدلې منحني جوړاوه. په دې ملك كي د آمو جنوب ته پارتيوی او آريوی اوسېده. پارتيوی داسي ښكاري چي اساساً له (كومان تركو) يا زموږ د زمانې له تركمنو څخه جوړ سوې وه. دا پارتيوی د كوچيانو يوه زياته ګڼ شمېره او پياوړې ګدۍ وه چي د كسپين د سمندر ګي ختيځو، شمالي او لوېديځو خواوو باندي ګرداورده غزېدلې پراته وه او په وروسته كي ئې بيا د هغه سمندر ګي جنوبي غاړي همدارنګه ونيولې. د دې قوم يوازنۍ برخه د هغه سمندر ګي جنوبي غاړي همدارنګه ونيولې. د دې قوم يوازنۍ برخه چي زموږ د پلټني په ساحه كي دننه راځي هغه د مشهد او مرو د علاقو چي زموږ د پلټني په ساحه كي دننه راځي هغه د مشهد او مرو د علاقو تركمن دي. دوی مو پخوا لا د چارايماق د قبيلو سره يو ځای ياد كړي دي

آريوی د آريا يعني د هرات د اوسني ولايت خلک وه چي د هروي يا هراتي ولس له خوا څخه تمثيلېږي. د ميلاد په لومړنيو پېړيو کي د هرات ولايت او په تېره بيا د هغه لوېديځ پلو ته پروت د غونډيو ملک ابداليو (هياتلي هونيانو) نيولی و. خو دا وګړي داسي ښکاري چي البته د نهمي پېړۍ په شاوخوا کي د ختيځ لوري ته کډه سوي او د سليمان د لړۍ پر لوېديځه لمن ئې په لوړو هوارو برخو باندي اړولي دي او د هرات په ملک کي د دوی پخواني مرکزونه اوس د کرای يا ګارای ترکانو له خوا څخه نيول سوي دي. آريوی د سترابو له قوله (۲ . x x جغرافيه) د پاروپاميسا درې څنګ ته پر لوېديځه خوا پراته او د درنګيا هم شمال او هم لوېديځ دواړو ته دونه نژدې ور رسېدلي وه چي ګويا دوی ئې احاطه کوله. سترابو دواړو ته دونه نژدې ور رسېدلي وه چي ګويا دوی ئې احاطه کوله. سترابو په يوه بله برخه کي وايي (۱۵ . مغرافيه) "تر هند ها خوا ته پر لوېديځه په يوه بله برخه کي وايي (۱۵ . مغرافيه) "تر هند ها خوا ته پر لوېديځه حصه چي غرونه ښي پلو يا شمال ته پاته سي، هلته يوه پراخه سيمه ده چي

د خاوري د شډل توب په خاطر ناآباده ده او د بېلابېلو تو کمو انسانانو چي يو مخيزه په وحشي حالت کي دي له ناچارۍ څخه ئې پر دغه سيمه باندي اړولي دي. دوی آريوی نومېږي او له غرونو څخه نيولې تر ګيدروسيا او کرمانيا پوري رسېدلي دي". دغه پراخه سيمه چي دلته ياده سوې ده اوسنی سيستان او بلوچستان مکران کښېباسي او بېلابېل وحشي تو کمونه د کوچي او داړه وهونکو بلوڅو د بېلابېلو قبيلو له خوا څخه تمثيلېږي. په يوه بله برخه کي سترابو وايي (xi. ۱۰) "آريا او مرګيانا چي د آسيا د دې کوټ ډېري ښې علاقې دي د (آرينس) او (مارګوس) په سيند باندي اوبېږي. د درنګيانا ليري تر کرمانيا پوري له آريا سره يو څای د باج د ورکړي سرښته کوي".

### اووه لسمه ستراپي

اووه لسمه ستراپي له پاريکانوی او آسيائي يوتوپياوالو (حبشيانو) څخه جوړه ده. دا له اوسني بلوچستان سره سمون خوري چي سترابو، پلینی، آرریان او نورو د ګادروسیا یا ګیدروسیا په نامه یاد کړی دی. دا ستراپي هغه ټوله غرني، شاړه، شنډه او تر ډېره ځايه دښتي او په پاشلې توكه مسكونه سيمه كښېباسي چي شرقاً او غرباً له اباسين څخه نيولى او د كرمان تر پرشيائي ولايت پوري رسېدلې ده. دا په شمال كي هغه رېګي بيابان احاطه کړې ده چي همدا ستراپي له کندهار او سيستان څخه بېلوي او په جنوب کي ئې حد د عربو سمندر کی دی. د دې سيمي لوېديځه برخه په پرشيا اړه لري او د پرشيائي بلوچستان په څېر پېژندله کېږي. دا تر ډېري اندازې د سرځد غرنيو لړيو او لوړو هوارو پوښلې ده او حوزه ئې د سرحد، بامپور (په دغه نامه ښارګوټي د بلوچستان د دغي حصي پای تخت دى) ديزک، اداه او نورو علاقي كښېباسي. ختيځه برخه ئې په هند اړه لري او د بلوچستان کلات نومېږي (په دغه نامه ښار ګوټی د بلوچستان د دغي حصې پای تخت دی) او حوزه ئې د ساراوان، جهالاوان، کچ ګنداوه، لاس بېله او کج مکران ولايتونه کښېباسي. دغه ټوله سيمه چي اوس بلوچستان بلل کېږي داسي ښکاري چي په لرغونې زمانه کي د کش يا کج (يا د پرشياوالو له تلفظ سره سم د كوش يا كوچ) په نامه وه او دغه نوم ئي هم په ختيځو او هم په لوېديځو دواړو برخو کي په ترتيب سره د کش ګنداوه او کچ یا کج مکران په نومونو کي څرګنده لیده کېږي. پر دې

سيمه باندي د كش يا كچ په نامه توكم اوسېدى (چي په انجيل كي قوش راغلى دى ځكه هلته وايي چي [قوش نمرود وزيزاوه] او هيرودوت بيا آسيائي حبشيان بللي دي. له دغه كش يا كچ څخه د راجپوت د نسبي شجرو ستر كشواهه يا كچواهه (يا په بل تلفظ كوش واهه يا كوچ واهه) منځ ته راځي.

پاریکانوی (د هندي ژبي د پارو – کا چي د [غرني] معنا ورکوي، د پارسي د جمع شکل دی) چي هيرودوت له آسيائي حبشيانو سره يو ځای ياد کړی دی، اوس د براهوئې، براهوي، يا باروهي له خوا څخه تمثيلېږي چي همدغه د نامه وطني کلمه ئې هم هغه د (غرني) معنا لري. د آسيائي حبشيانو اصطلاح چي هيرودوت دلته راوړې ده، د لرغونو قوشايتيانو هغي څانګي ته راجع ده چي په يوه ډېره وختي زمانه کي ئې د دجلې پر ناوه اړولي وه او له هغه ځايه څخه بيا د سمندر د څنډي په اوږدو کي تر اباسين پوري راوغزېده. له دغو برخو څخه مخ د ختيځ پر لوري د راجپوتانه يا راجواره مرکز ته د کچواهه په څېر خپاره سوه او ليري د شمال پلو ته تر واخواره مرکز ته د کچواهه په څېر خپاره سوه او ليري د شمال پلو ته تر او کونړ يا کاشکار د خلګو تر منځ موږ ته په مخه راغلي دي. د بلوڅو تر منځ جاري روايت وايي، د دوی اجداد د سوريې له اليپو څخه راغلي دي، منځ جاري روايت وايي، د دوی اجداد د سوريې له اليپو څخه راغلي دي، په ښکاره د هغه ملک د لرغونو اوسېدونکو قوشايتي منشأ ته راجع کېږي.

سترابو چي کله د لرغوني آريانا – زموږ افغانستان – دغه برخه تشريح کوي نو وايي (۲ .vx جغرافيه) چي له اباسين څخه نيولې تر کرمانيا (پرشيائي کرمان) پوري د سمندر پر څنډه پرتې قبيلې د اربيس دي خو يوه قبيله چي د اربيس د سيند پر ختيځه غاړه پرته ده دوی ئې له اوريتای څخه بېل کړي دي او بيا نو اوريتای راځي. په دوی پسې ايختيوفاګوی او بيا نوکرمانوی اوسي. تر ايختيوفاګوی لوړ ګيدروسيا واقع ده. پليني همدارنګه د اوريتای نوم د ايختيوفاګي اوريتای په څېر

يادوي (Hist. Nat. vi ۲۵) چي هغه د خپل ځان په يوه خاصه ژبه رغېږي چي هندۍ لهجه نه ده او دوی چي د ګیدروسیا او پاسیریس ګاونډیان دي له هنديانو څه د اربيس د سيند په وسيله جلا سوي دي. آرريان چي د دې سيمي په ساحه کي د سکندر پر سوقياتو باندي خبري کوي نو وايي ترهغه وروسته چي نيار کوس د سمندري ځواکونو بېړۍ په حرکت راوستلې نو سکندر په ځپله د اربيوس د سيند د غاړي په اوږدو کي سوقيات پيل کړه چي پر اوريتای حمله وکړي او دا اوريتای د هند يو قوم و چي دغه سيند ته څرمه اوسېدله. اوريتای د دې له ورنژدې کېدو سره دښتونو ته وتښتېده او سکندر د دوی پر ملکونو باندي د چپاو په جريان کي هغه کلي ته راورسېدی چي رامباکيا نومېدی او د اوريتای دپاره ئې د يوه غټ مر کزي ښار په توګه کار ورکاوه. کورتيوس د همدغو سوقياتو په باب په خپل بيان كي وايي چي سكندر په همدې ځاى كي يو ښار ودان كړ او اراخوتوى ئې په هغه کي ميشته کړه. آرريان د خپلو خبرو په ادامه کي وايي چي سکندر سمندري غاړي ته نژدې خپله لار مخ ته وهله څو د يوې تنګي درې له لاري د ګیدروسوی سیمو ته ننوتی او د وړاندي مارش په سلسله چي له سمندره څخه ئې فاصله درلوده، پر داسي يو ډېر خطرناکه سړک باندي ئې تک ته مخه سوه چي د ژوند هيڅ راز اړ تياوي په هغه کي نه پوره کېدې څو د اوريتای له خاوري څخه تر را رهي کېدو وروسته په شپېتمه ورځ پورا (بامپور) ته راورسېدی چي د ګیدروسوی پای تخت و. تر هغه وروسته چي په پورا کي ئې ساه واچوله نو بيا د کرمانيا پر خوا باندي ور رهي سو. يوازني خلګ چي آرريان د آريانا د دغي برخي د اوسېدونکو په څېر ښوولي دي هغه اوريتای او ګيدروسي دي. د اوريتای نوم ښايي د (غرنيانو) په معنا يوه يونانۍ کلمه وي او د پاريکاني له وطني نامه سره برابري لري چي د هيرودوت له خوا ياده سوې ده او دا دواړي کلمې په اوسنۍ محاوره کي د براهوي په وسيله تمثيلېږي. له بلي خوا بيا د هارا په

نامه د غرونو لړۍ سته چي لاس بېله - د اورتيای ملک - له مکران څخه بېلوي او دا نوم ښايي د اوريتای د نامه لومړنی مأخذ وي. خبره چي هر راز وي خو دغه د ګيدروسوی او اريتای دواړه ولسونه د ايختيوفاګوی تر يوه نامه لاندي راغله چي د فارسي ژبي د (ماهي خوران) [کب خوړوونکو] د ترکيبي نوم يوناني معادل ګڼل کېږي او تر دې آنه لا په مکران کي ژوندي پاته دي.

پورا (بامپور) د آرریان له قوله د ګیدروسوی پای تخت و، چي د دوى په نامه پسې دغه ټوله سيمه د ګيدروسيا په نامه وبلل سوه. احتمال لري دوى په هغه زمانه كي غالبه او ډېره ګڼ شمېره قبيله وه. د دوى نوم تر اوسه په هغه ځای کي د دوی د اوسنيو څرګندويانو يعني د لاس بېلې د ګادر د ولس په نامه کي ژوندي پاته دي چي غټ شمېر ئې هلته د سوداګرۍ په چارو لګيا دی. د سليمان د لړۍ په ځينو پښتني قبيلو کي د گيدړ په نامه څانګي ښايي له همدې سرچينې څخه يا خو ئې بيخي سيده د (لومري) له نامه څخه منشأ اخيستي وي چي هغه هم کټ مټ دغه معنا افاده کوي. او لکه په دمخه کي چي ويل سوي دي غزني ته نژدې د سليمان د لړۍ جدران هم په سر سره دغه خلګ تمثيلوي. خو لرغونی ګیدروسوی اوس احتمال لري چي تر ډېره حده په بلوچستان کي د (لومري) له خوا څخه تمثيلېږي چي د ګيدړ دپاره صرف يو بل هندی شکل دی او دا دواړي کلمې د (چغال) او (ګیدړې) معنا افاده کوي. له بلي خوا بيا پښتني ګيدړ ښايي د سانسکريت د (ويدور) ځای نيولی وي او ممكن هغه هوښياره او ليرليده قبيله تمثيلوي چي په مهابهارت كي د (ویدورا) په نوم یاده سوې ده اما ګادري بیا له هغه ګړندي ګادورا څخه نمايند کي کوي چي د ناګا دښمن ګڼل کېږي.

د لرغوني ګیدروسوی ځای اوس بلوڅو نیولی دی چي په ملک کي د شمېر له پلوه خورا زیاته قبیله ده او صرف یو سل او پنځوس کاله پخوا کله چي زموږ تر پلټني لاندي افغانستان د پرشيائي واکمنۍ له توابعو سره نادرشاه وتاړه نو ويل کېږي چي دغه سيمه ئې د همدې قبيلې په نامه پسي د بلوچستان په نامه وبلله.

ما په يوه تېر بيان كي بلوڅ د راجپوت د بلائېچه په څېر پېژندلي دي. په پخوانۍ زمانه كي دوى ضرور يوه پياوړې قبيله وه او خپل نوم ئې د هغو قبيلو او توكمو يو نامتجانس مخلوط ته د ملي نامه په څېر وركړى دى چي اوس دبلوڅو د خېلونو په توګه سره يو ځاى سوي دي. په هر حال بلوڅ په هغه ملك كي چي د دوى په نامه يادېږي يوه غالبه قبيله ده. دغه دريځ د براهوي له خوا څخه نيول سوى دى. راسئ اوس د لرغوني ګيدروسيا يعني اوسني بلوچستان د دغو دوو سترو قبيلو (يعني براهوي چي لرغوني پاريكانوى يا اوريتاى تمثيلوي او بلوڅ چي لرغوني آسيائي حبشيان يا پاريكانوى يا اوريتاى تمثيلوي او بلوڅ چي لرغوني آسيائي حبشيان يا راخلو.

د براهوي نوم ويل کېږي چي د با - روهي د کلمې څخه (چي د غرو)
يا (غرنيانو) معناور کوي يو مسخه سوى شکل دى او دانوم دغو خلګو ته له
هغو نورو بلوڅانو څخه د با - روهي څخه توپير ورکوي چي دوى ورته نا روهي (نارهوى) (يعني - د غرو - نه) يا (د سمي د اوسېدونکو په نامه)
وايي. براهوي د بلوچستان د کلات د سروان او جهالاوان په ولايتونو کي
پراته دي او د براهوي يا براهويک په نامه د غرونو لړۍ جنوبي پلو ته د دغو
علاقو او لاس بېلې له منځه څخه تېره سوې او په شمال کي له شال کوټ
(کويټه) څخه نيولې بيا په جنوب کي تر سمندري څنډي پوري رسېدلې او
ختيځي خوا ته د کچ کنداوه او لوېديځي خوا ته د نوشکي او خاران په
وسيله احاطه سوې ده. د غرونو او لوړو هوارو سيمو دغه پراخه ورشو د هغو
غرنيانو مرکزي ټاټوبي دی چي براهوي نومېږي او دا ئې هغه ملک دی چي
د براهويکي په نامه د دوی ژبه دلته چلېږي. د براهوي نوم په هغه تر تيب

چي وښوول سو د کوهستان له هغي کلمې سره برابرېږي چي د اباسين د سرحد په شمالي انتهاء کي د سوات او بونير د ملکونو د (غرنيانو) دپاره په کار اچول کېږي، خو د کوهستاني نوم چي په يوه لحاظ ډېر ټيک د دغو وګړو دپاره په کار اچول کېږي اما د دوی ټیک ایتنیکي نوم ګڼل کېږي. د براهوي د ولس او د هغه د ژبي سم ايتنيكي نوم براهه دى او دا يوه بومي قبيله ده چي له (لومري) سره په توکم کي خپلوي لري. خو د براهه او براهوي، براهويې او باروهي نومونه په واقعي توګه سره يو شي دي او هغه خلګ چي په دې نامه بلل کېږي له هم هغه ذاته څخه دي چي کورد يا کوردګالي اړه ورپوري لري. براهوي که څه هم په ډېر زيات شمېر په هغه ساحه کي متمرکز دي چي حدود ئې دمخه بيان سوه خو سره له دې هم د بلوچستان پر ټوله سيمه او لکه څنګه چي مو وليده همدارنګه د سيستان پر حاوره باندې مونده کېږي. دوی که څه هم په خپل بومي هېواد کي په ډژره عامه توګه براهوي بلل کېږي خو تر هغه دباندي زياتره عموماً د کورد يا کودر ګالي په نامه يادېږي. په داسي حال کي چي د براهوي او کورد دواړه نومه هم هر چيري د ده دپاره عام استعمال لري. براهوي يا کورد په واقعیت کي د لرغوني آسوري یا خالدي له اولادې څخه دي. د ديرلسمي او څورلسمي پېړيو په دوران کي کورد د افغانستان يو مهم ولس و. د ملک کورد تر شاهي کورنۍ لاندي (چي دمخه ئې يادونه تېره سوې ده) چي د همدې کورنۍ له شاهزادګانو سره د چنګېزخان او د هغه د اخلافو له خوا څخه د نازولو بند ګانو په څېر سلوک کېدي نو ئې د هرات، غور او کندهار حکومت د اباسين د حوزې د ولاياتو تر حدودو پوري په واک کي و. د ملک کورد پاچهي کورنۍ لکه پخوا چي ئې بيان سوی دی، په افغانستان کي د تېمورلنګ په لاس له منځه واخیستل سوه. خو په بلوچستان کي بيا د کلات د اوسني خان د ستر نيکه له خوا څخه چي د کوردو د کمېر دخېل يو سر مشر و بيرته له نوي سره را ژوندي سوه. دغه

تاریخي بیانونه مي ټکي په ټکي ټوله ځکه راوړه چي دوی د ترکي عناصرو (چي د کوردو رعیت وه) د هغه مخلوط په تشریح کي تر یوې اندازې پوري مرسته کوي چي د بلوچستان د قبیلو په جوړښت کي یا د براهوي او یا د بلوڅو د خېلونو په څېر مونده کېږي. په دغو دواړو سترو قبیلو پوري مربوط د خېلونو او څانګو نومونه د (آني) په شاوندي سره ختمېږي چي د پارسي د جمع (تملیکي) شکل دی. آني (چي کله ناکله په آنري یا آری سره هم بدلېږي) د هندي ژبي له (کا) یا (کي) او د افغاني (خېل) او (زي) سره سمون خوري.

براهوي : غټ براهوي خېلونه لاندي ښوول کېږي او دوی ټوله بيا لږ يا ډېر پر يو شمېر وړو څانګو باندي وېشلي چي ځيني ئې آن يو څو کورنۍ کښېباسي. غټ خېلونه ئې په دې ډول دي:

| جاتاه  | غجكى      | بيزنجو | بنګل      | امل     |
|--------|-----------|--------|-----------|---------|
| کورد   | کوچیک     | کېدار  | كمبر      | كاللوى  |
| مندر   | محمودشاهي | لوتي   | لارى      | لنګائو  |
| رئيس   | پهوګ      | پاژ    | نوشيرواني | مینګل   |
| سرپاره | سماله     | ساهولي | رود       | راکش    |
| زېهري  | تامبر     | سوناري | شيخ حسيني | شيرواني |
|        |           |        | اونور     | زيګار   |

له دغونومو څخه غجګي له کج – کي څخه نمايندګي کوي چي د کج يا کيج اصلي اوسېدونکي ګڼل کېږي. جاتاه د جت له جملې څخه دی. کيدار د کېهدار ځای نيولی دی چي سوداګر پېشه راجپوت دی. لنګائو د چالوک يا سولانکي راجپوت لنګاهه تمثيلوي. لاری د لار بومي څرګندوي (چي کورد دی). لوتي د لوت يا د يز د او کرمان د دښت د بومي اوسېدونکو نوم دی. محمودشاهي ښايي د هغو ناقلينو اولاده وي چي غزنوي محمود

دلته مېشته کړې وه. د مندر بيان په دمخه کي راغلی دی. نوشيرواني او د ليست په لاندي برخه کي شيرواني ښکاري چي سره يو شی وي او د پرشيا د پاچانوشيروان اولاده تمثيلوي. پاژ يا پاش البته د پاس، پاښ يا پاخ په څېر له هغه پشه ئي سره يو شي دي چي دمخه ياد سوى دى، يا په بله توجيه له هغه باش سره يو شي دي چي د كافرستان د بشكالي په توګه وړاندي په مخه راغلي دي. رئيس يا رئيساني ښايي د سولانکي له رائوکا څخه نمايند کي کوي چي د مسلمانۍ تر نقاب لاندي پوښل سوی دی. رکش یا رکاش (رکشائي) د رکهاج ځای نیولی دی چي د عربي ژبي د الروخج او د يوناني ژبي د اراكهوتيا يا اراكهوزيا بومي دي. سماله راجپوت دي. سرپاره ښايي له سرابارای څخه نمايند کي کوي چي پخوا ئې يادونه راغلې ده او پليني د پاروپاميسس د جنوبي خوا د قبيلو په جمله کي ښوولې ده. شيخ حسيني په ښکاره يو اسلامي لقب او نوم دی او دا هغه چا ته ورکول سوی دی چي اسلام ته را اوښتي دي. سون يا سرناري د سوئي څر ګندونه کوي چي سوداګر پېشه راجپوت دی. نور ټوله کوردي يا براهوي خېلونه دي. د دوی په جمله کي کمبر د کلات د غټ واکمن يعني كمبراني خان د قبيلې نوم دى. امل يا امالار او تامبراني دواړه د بيزنجو کورد وړې پښې دي. زيګار د مينګل يوه څانګه ده او دوی دواړه هندو جاکهر او منګل تمثیلوي. سربېره پر هغو څانګو چي پاس ئې یادونه وسوه يو غټ شمېر نوري وړې پښې هم سته چي د زياترو نومونه ېې له کومه توپیره د براهوي او د بلوڅو په څېر ښکاري.

بلوڅ : داسي ښکاري چي بلوڅ (د راجپوت د اګنیکولا د چوهان مربوط بلائېچه) په یوه ډېره پخوانۍ زمانه کي د افغانستان له نورو راجپوتي قبیلو څخه رابېل سوی او پېړۍ پېړۍ تر بېخي مستقیم او بشپړ پرشیائي نفوذ لاندي پاته سوي وي. د دوی ملک البته په هغو ځایونو کي نه و شامل چي د تېر بیانه سره سم د سیلیوکس له خوا څخه سندراکوتوس

ته وسپارل سوه. بلوڅ د خپلو ليري اجدادو په باره کي په څه نه پوهېږي خود مسلمانانو په حيث ځانونه د عربي نسب له داسي اجدادو سره تړي چي په اليپو کي مېشته وه. دغي ادعاء ښايي په ملک کي له دې جاري روايته څخه منشأ اخيستې وي چي وايي د دې ځای لومړني اوسېدونکي واردواره له هم هغه ګوټه څخه راغلي دي.

په کج مکران او کچ ګنداوه کي بلوڅ د براهوي ولس له خوا څخه د ناهروي (ناروهي) په نامه يادېږي او ويل کېږي دا په دې منظور چي له دوى (باروهي) څخه ئې توپير وسي. خو دغه نوم ئې د قبيلوي تقسيماتو يا تو كميزو نوم ايښوونو سره كومه اړه نه لري. په كلات كي براهوي عموماً د بلوڅو د يوې برخي په څېر ګڼل کېږي او وايي د بلوڅو ګرده قبيله له درو سترو ښاخونو څخه جوړه سوې چي په نامه باندي براهوي، ريند او نومري يا لومري يادېږي. دغه ښاخونه په حقيقت کي هغه درې غټ ايتنيکي عناصر تمثيلوي چي د بلوڅو اوسني قوميت تشکيلوي. براهوي له بومي باراها او کورد څخه څرګندونه کوي، ریند له راجپوت او هندي عناصرو څخه او لومري له حبشي او قوشايت څخه. لومري يا نومري يو ډېر لرغوني ولس دی او البته هغه نمرودي يا د بابل خلی تمثيلوي چي د نمرود (پياوړي ښکاري) رعيت وه. نمرود د همايت د قبيلې مربوط د قوش زوي و او داسي محومان کېږي چي د نامه په اقتفاء ئې د سيستان ملک نيمروز بلل کېدي. دوي نو په دغه ترتیب د لرغونو آسوریانو یوه څانګه وه چي البته د مهابهارت له آسورا سره لګېږي او رکشاسا ئې د رخج يا اراکهوزيا له رکاشا سره برابرېږي. (ريند) په لومړي سر کې د کچ له (رين) يا (ران) څخه منځ ته راغلي دي چي د مالګي د کډهل غټه ګړۍ وه او د راجواري د لوني (مالګي) د سيند په وسيله جوړه سوې وه (د [راجستان د پېښه ليک] په دوهم ټوک او ۲۹۵ مخ کي) د تاد په خوله دا يو داسي نوم دی چي د سانسكريت له ارانيا (شاړه سيمه) څخه راوتلي او يوناني ليكوالو د

(ايرينوس) په شكل ساتلي دي. موږ تر مخه د كافرستان د قبيلو په جمله كي د ارانيا نوم د هغه كلاشه په ګاونډيانو كي د ارينيا يا ارانيا په څېر وليدى چي ما د (اګنيكولا) راجپوت د سولانكي د قبيلې د كلاچه په توګه پېژندلي دي. د (ريند) نوم يو ارضي نوم دى چي د بلوڅو يا بلائېچه و او د راجپوت د چوهان مربوط د نورو هغو قبيلو دپاره په كار اچول سوى دى چي لومړنى مركزي ټاټوبى ئې د چوهان په ملك كي د لوني د سيند پر غاړو واقع وه. او د دې پر ځاى لكه اوس چي څنګه د بلوڅو يوه څانګه ګڼله كېږي په اصل كي دا هغه قبيله ده چي بلوڅ ئې په خپله ټيك مفهوم (بلائېچه) يوه څانګه ده. خو د څېړني په منظور مناسبه دا ده چي د بلوڅو پوه ښورله او اوس د رباسنى درې ګونى وېش په پام كي وساتو. موږ براهوي وښورله او اوس د پومري او ريند جوړښت تر پلټني لاندي نيسو.

نومري درې لوی ښاخونه لري لکه د لاس بېلې نومري، بولفات يا بورفات او جوکيا چي هر يو ئې بيا زيات شمېر وړو څانګو ته وېشل سوی دی. دوی ټوله په جدګالي يا جت ګالي لهجه خبري کوي چي دا د سند د جتکي يا د جت د ژبي يوه لهجه ده او د بېلابېلو خېلونو تر منځ توپير هم سره لري.

د نومري يا لومري څانګي دا دي:

| بورا  | باروديا | بهره    | انګاریا | اچرا   |
|-------|---------|---------|---------|--------|
| جمهوت | محنعا   | محادريا | دودا    | چوتا   |
| رويغا | رانجا   | ماسور   | مندوري  | منكيا  |
| سينعر | سينهان  | سود     | شېخ     | شالوكا |
|       |         |         | اوتور   | سوتهرا |
|       |         |         | اوتور   |        |

له دغو نومو څخه اچرا، لکه دراني اچک غوندي ښايي له هغه اچي څخه څرګندونه کوي چي دمخه ئې يادونه راغلې ده. انګاريا د سمندري غلو د يوې مشهوري قبيلې نوم دی، چي د پارس د خليج او د عربي سمندر کي د غاړو په اوږدو کي پراته وه او ښايي د برهمن له انګيرا يا د سوداګر پېشه راجپوت له اګګار څخه نمايندګي کوي. بهره يا وهره ښايي د ختري بهري تمثيلوي. براديا او بورا د براريا او بور ځای نيولی دی چي سوداګر پېشه راجپوت دی. چوتا د برهمن چاتو تمثيلوي. دودا راجپوت دی. ګادريا يا ګادر د يونانيانو له خوا ياد سوی لرغونی ګيدروسوی څر ګندوي. جمهوت د جاريجا سره يو شی دی او لکه دمخه چي ئې بيان راغلی دی دغه نوم هغه مهال دې قبيلې واخيستی چي اسلام ته راواوښته. جمهوت د جام د کورنۍ يا خېل معنا ور کوي. ماسور يا ماسوريا د هندي بيابان د ميسارا قبيله تمثيلوي. رانجا او رانغا سره يو شی دي لاکن نه دي پېژندل سوي چي څوک څر ګندوي. شالوکا د چالوک يا د راجپوت د پېژندل سوي چي څوک څر ګندوي. شالوکا د چالوک يا د راجپوت د سولانکي ځای نيولی دی. سينهان د ختري سينهاله تمثيلوي. سينګر د راجپوت د راجپوت د سينګړه ځای نيولی دی. سوتهرا ښايي د پرامارا له سورتيا څخه نمايندګي کوي.

بولفات یا بورفات د (ابوالفتح) یو مسخه سوی شکل دی چي هغه اسلامي لقب ګڼل کېږي چي د (بري پلار) یا (د خورا ستر بریمن) معنا ور کوي او د دې قبیلې نیکه ګانو هغه مهال چي اسلام ته را اوښتي دي دا لقب ئې اخیستی دی. بولفات دوه ښاخونه لري چي یو ئې بپپاه، بپپاهاني او بل ئې امل یا املانري نومېږي. د بپپا یا بپپاهاني نسب د چیتور د مشهور واکمن له کورنۍ څخه رانښلي چي د راجپوت د ګاهلوت له جملې څخه و او د بپپا په عنوان یادېدی او تاریخ ئې د تاد د (راجستان په پېښه لیک کي) راغلی دی. بپپا د میلاد په ۱۸۲۸م کال د ګاهلوت د پاچهي کورنۍ بنیاد په مروار کي کښېښووی. له ده څخه خورا ډېره اولاده پاته سوه او کله چي مړ کېدی عمر ئې سلو کالو ته رسېدلی و. تاد وایي ده د خپل دوران په چي مړ کېدی عمر ئې سلو کالو ته رسېدلی و. تاد وایي ده د خپل دوران په آخر کي "خپل اولادونه او خپل ملک پرېښووی. ده خپلي وسلې له ځانه سره واخیستې او لوېدیځ پلو ئې مخ د خراسان خوا ته ونیوی. هلته ئې ځان

ټينګ کړ او د (بربرياتو) له جملې څخه ئې نوي ښځي وکړې چي له هغو څخه ئې ډېر زيات اولادونه وسوه". تاد زياتوي چي بپپا د (مېرو) په بېخ كي يو زاهد ځني جوړ سو او كله چي ئې د لوېديځ ټوله شاهزاد كان مغلوب کړه لکه د اصفهان، کندهار، کشمیر، عراق، اېران، توران او کافرستان شاهزادګان چي د هغو د ټولو لوڼي ئې ځان ته کښېنولي وې او له دې ماينو څخه ئې يو سل او دېرش زامن وسوه چي نوشيره پښتانه نومېږي. بيا نو وروسته په هم هغه ځای کي ژوندی ښخ سو. له دې زامنو څخه هر يوه ئې يوه قبيله تاسيس کړه چي هغه ئې د مور په نامه باندي ياده سوه. د ده هندو اولاده په شمېر اته نيوي کسه وه او د (اګني او پاسي سورياوانسي) يا (د لمر زوكړي اور نمانځونكي) په نامه بلل كېده. امل يا املاني په ښكاره له هغه ايمل يا اثبمل سره يو شي ايسي چي د نامه سره ئې د اباسين په ناوه کي پاس تر پېښوره پوري پر ټوله لار د زياتو پښتني قبيلو د څانګو تر منځ څو واره مخامخ سوي يو او هلته د کوهاټ درې ته نژدې په دغه نامه باندې يو كلى هم سته. هغه چي تاد ئې (نوشيره پښتانه) يادوي ښايي اوس د نوشيرواني يا شېرواني بلوڅو له خوا تمثيلېږي. د دوی لومړنی مرکز د (نوشكي) (يعني دنوش) علاقه تمثيلوي چي دانوم دنوشيرواني يانوشيره لنډکی شکل دی. د بولفات څانګي تر اوسه پوري نه دي پېژندلي سوي.

دجوكيا څانګي دا دي:

| محيدور  | غاد     | بيزنجو | باردېجا   | بند      |
|---------|---------|--------|-----------|----------|
| جدگل    | هینګاره | هرتی   | هرياپوترا | هاميراكا |
| پاغ     | موسي    | مبداه  | مهمت      | كالمتى   |
| سبرا    | رېغاني  | رئيس   | پونوار    | پانده    |
| وارديلي | تبار    | شيكارى | شاهزاده   | سالاريا  |

د پاسنيو نومو له جملې څخه جو کيا ښايي د جاګا او بند د بهاند ځای نيولی وي چي دواړه د شاعرانو يا سندر بولي طبقې راجپوتي قبيلې دي او د همدې ټولۍ د مشهوره چاران سره شباهت لري چي يو وخت ډېر پياوړي وه. باردېجا له برېجا څخه څرګندونه کوي چي سوداګر پېشه راجپوت دي. ګیدور د ګادر غوندي دي او د سانسکریت له ګادورا څخه (چي په مهابهارت کي راغلي دي) نمايندګي کوي چي د يونانيانو له خوا د ياد سوي کېدروسيا يا ګادروسيا نوم هم له هغه څخه راوتلي دي. هاميراکا د هامير اولاده تمثيلوي چي د ګاهلوت يو مشهوره سرخېل و او په سند کي ئې د عربو سره مقابله کوله. هريا پوترا (يعني د هري زامن) د جارېجا يادو يوه څانګه یا د هري قبیله ده. هرتی البته د هاردین ګوجر اصلي شکل دی. هینګاره ښایي د هینګلاج له معبده سره اړه ولري. جدګل یا جتګل جت ګڼل کېږي. دا د اعجاب له مخي د پام وړ ټکی دی چي د (ګل) او (ګالي) شاوندی دلته د ختیځ افغانستان په جنوبي نهایت کي کټ مټ هغه شان استعمالېږي لکه د دې سرحد په شمالي نهايت کي چي د کافرو قبيلو تر منځ ليده كېږي، مثلاً د وائېكال، بيراكل، باشكل او داسي نورو نومو كي چي دمخه ياد سوي دي. جد کل همدارنګه جګدل بلل کېږي او د هجاګانو دغه راز بدلون او د صامتو حروفو دغه ډول ګډوډي يا تحريف په بلوچستان کي غير عادي خبره نه ګڼله کېږي. دا احتمال لري چي په افغانستان کي هغه ځايونه چي د کابل د جلال آباد په سيمه کي جګدلک او د کندهار د کلات غلزي په علاقه کي جلدک نومېږي، ښايي پر دې دلالت کوي چي دا ځايونه پخوا د جت د هغه ذات تر اجارې لاندي وه چي په ټوله شمالي هند باندي هر چيري خپور دی او هلته په تېره بيا په پنجاب کي د اهاليو د جوړښت عمده ايتنيکي عنصر تشکيلوي. کالمتي د پرامارا له كالموه څخه څرګندونه كوي. مهمت، موهميت يا مهميت موږ دمخه د وزيرو د يوه خېل په څېر وليدي. دا ښايي مهاماد يا مهامېد (يعني ستر ماد يا مېد) تمثيلوي او د ميداه د ورپسې څانګي له خلګو سره يو شي دي چي هغې د مېد يا ماد د هغي قبيلې ځای نيولی دی چي د دې برخو يوه ډېره

لرغونې قبیله ده او د پرشیا د مدای یا میدیانو یوه څانګه وه. مېد دلته یوه ساحلي قبيله ده چي اساساً د ماڼوګانو او کب نيوونکو په څېر کاروبار کوي خو په پخوا زمانو کي ئې سمندري داړي وهلې. دوی د يونانيانو له ایختیوفاګوی څخه نمایندګي کوي او اوسني مکراني دي چي د نامه په اقتفاء ئي ملک مکران بلل کېږي. موسي يا موسا (چي عموماً موسياني يادېږي) د موسې - کا غوندي دي چي د سکندر تاريخ پوهان ئې موسيکاني يادوي. پاغ چي په ښکاره د نورو بلوڅي قبيلو د پاژ او پهوګ سره يو شي او هم د كافرو د پاش او باش (بشكالي) غوندي دي، ښايي د پشه ئي ځاى نيولى وي چي ترمخه ياد سوى دى. يا خو ښايي د جت مربوط د پاچهاده يعني له هغه (پاچهه) څخه نمايند کي کوي چي بيا هم پشه ئي تمثيلوي. پانده د برهمن د پاندې ځای نيولی دی او پونوار له پوآر څخه نمايند کي کوي چي د پرامارا راجپوت يو بل شکل دی. رئيس يا رئيساني د چالوک يا سولانکي پر رائوکا باندي دلالت کوي. سبرا د ختري د سبر يا سبروال ځای نیولی دی. سالاریا د سالار څر ګندونه کوي چي وړاندي ئې یادونه راغلی ده. تبار یا تېپورا سوداګرپېشه راجپوت دی. واردیلي د واديهي سره يوشى معلومېږي چي د كافرويوه قبيله ده.

ريند: د ريند ټولۍ له يو غټ شمېر خېلونو څخه جوړېږي چي په زياته عمومي توګه د بلوڅ په عام شموله کلمه سره پېژندل کېږي او په دې ډول نو همدا د ريند قبيله اوس د بلوڅو د يوې څانګي په څېر ګڼله کېږي دغه ټوله خېلونه يا قبيلې چي د ريند تر نامه لاندي راځي زيات شمېر وړو څانګو ته وېشل کېږي چي ځيني ئې صرف يو څو کورنۍ کښېباسي. د بلوڅو غټي قبيلې لاندي راځي او د هغو وړې پښې او څانګي لکه دمخه چي ئې بيان تېر سوى دى د (آني) يا (آرى) د جمع تمليکي شاوندى لري.

د بلوڅو قبيلي:

| بوردى   | بوكتي  | بوزدار | بوليدا    | باری    |
|---------|--------|--------|-----------|---------|
| گوريچ   | گیچکی  | دومكى  | دور       | درېشک   |
| جتوى    | جالوی  | جاكر   | هوت       | همر     |
| کهوسه   | ختران  | كتوار  | كاسر      | كائوداي |
| لاتى    | لاشارى | لندى   | لغارى     | كوروا   |
| مماساني | ملای   | مګازی  | لوند      | لورى    |
| نټکا    | مېد    | مزاري  | مري       | مرواري  |
| سجودي   | ريند   | رکش    | نوشېرواني | نوهاني  |
|         |        | اونور  | اوتان     | سنحريا  |

له پاسو نومو څخه بلوڅ د بلائېچه ځاى نيولى دى چي د راجپوت په چوهان پوري اړه لري. باري د برهمن باري يا بارو تمثيلوي. بوليدا (چي پتوليمي ئې يادونه كړې ده) د هزاره و له هغه پولادي يا فتولادي سره يو شي دى چي ترمخه ياد سوى دى او په پخوانيو زمانو كي د دې سيمو يوه مهمه قبيله وه او خپل نوم ئې د مكران يوې غټي علاقې ته وركړى دى. لومړنى اصلي نوم ئې داسي ښكاري چي بول، بولا يا پولاو (چي له هغه څخه د بول په نامه د ملتان عبادتځاى، د بولان درې او د پولاجي معبد چي ليري نه دى ځني پروت خپل نومونه اخيستي دي). بول د برهمن له بالا څخه نمايندگي كوي او د بوليدا شكل ئې سندي دى چي د هندي د بوليكا (يعني د بولا، پولا يا بالا سره د مربوط په معنا) سمون لري، بوزدار (د پارسي ژبي د بولا، پولا يا بالا سره د مربوط په معنا) سمون لري، بوزدار (د پارسي ژبي پارسي شكل وي چي د بهګتا په نامه له هندي مال روزونكي قبيلې څخه نمايندگي كوي. بوردي د بهورتا ځاى نيولى دى چي سولانكي راجپوت نمايندگي كوي. بوردي د بهورتا ځاى نيولى دى چي سولانكي راجپوت دى. دوميك د دومركي نښه ده او له هغه دامرا څخه نمايندگي كوي چي يې د دومركي نښه ده او له هغه دامرا څخه نمايندگي كوي چي د دومركي نښه ده او له هغه دامرا څخه نمايندگي كوي چي د به تي د كې يې سره يو شى دى او د كش يا در مخه ئې بيان سوى دى. ګيچكى د كېكي سره يو شى دى او د كش يا ترمخه ئې بيان سوى دى. ګيچكى د كېكي سره يو شى دى او د كش يا

کچ ځای ئې نيولی دی چي له هغه څخه ترمخه ياد سوی کچواهه راوتلی دی. ګوريچ د راجپوت د کيروچ څرګندونه کوي چي پخوا ئې بيان تېر سوی دی. همر يا همراري د همر اولاده تمثيلوي چي پورته ئې يادونه وسوه. هوت په ظاهره د هغه اوتان سره يو شی دی چي د ليست په پای کی راغلی دی او دوی دواړه د هيرودوت (اوتي) او هغه (اوت) او (اتمان) تمثيلوي چي د يوسفزو تر منځ ئې پخوا يادونه سوې ده. جاکر د جاکهر ځای نيولی دی چي د هندي بيديا هندو قبيله ده او د جت په جمله کي ګڼله کېږي. جالوی د راجپوت جليا تمثيلوي. جتوی جت دی. کائودای له لرغوني کای څخه نمايندګي کوي (چي له هغه څخه کاياني راوتلی دی) چي سندی شکل ئې (کائودا) (يعني د کای) او پارسي شکل ئې کائودائي (يعني د کائودا) و پارسي شکل ئې کائودائي دی چي د دراجپوت کتيار تمثيلوي. ختران د خاتيران څای نيولی دی چي د کتوار د راجپوت کتيار تمثيلوي. ختران د خاتيران څای نيولی دی چي د کاتېر د جمع شکل دی او په سوداګر پېشه راجپوت پوري اړه لري. کهوسه د هندي صحرا او جيسالمير يوه هندو قبيله ده.

کوروا د جت مربوط کوري تمثيلوي. لغاري او لاشاري د لاساري بېلابېل تلفظونه دي او د لاس له بومي وګړو څخه نمايندګي کوي چي ځيني وختونه په تېره بيا د اوسنيانو له خوا څخه د لاسي په نامه بلل کېږي. دې نوم انتقالي پړاوونه لاس، لاش، لاخ او لاغ دي چي دغه وروستی شکل ئې د لغجام په بڼه دلاساري سره يو ځای چي لومړی شکل ئې دی د وړاندي بيان سوي سپين ترين په جمله کي راغلی دی. لغجام يو ترکيبي نوم دی چي له لاسي او جموت څخه جوړ سوی دی او لاساري بيا د لاسي د جمع شکل دی. لاشه او لاغه لکه څنګه چي ئې ترمخه بيان راغلی دی، يو په بل پسې د ګورچاني او کسراني د څانګو په څېر ښکاري (کسراني چي د کاسر جمع ده او د بلوڅو د قبيلې په پاسني ليست کي راغلی دی د ريند يوه څانګه ګڼله کېږي) لندی او لوند سره يو شی دي او دا له لوني څخه نمايندګي کوي چي د تېري څېړني سره سم د سانسکريت د لوانيا سره نمايندګي کوي چي د تېري څېړني سره سم د سانسکريت د لوانيا سره

سمون خوري. له لاټي څخه ښايي مطلب لاسي وي. لوري له لاري څخه نمايند کي کوي چي د لارستان بومي او لرغوني آسوري ولس تمثيلوي. متدازي ښائي د تاهلوت مربوط د متحراسا، ملاي د رهتور مربوط د ملاهي يا ماهولي ځای نیولی دی. مماساني دمخه یاد سوی دی. مرواري د مروار بومي دي. مري د پرامارا مربوط مروري يا د مېر په نامه بومي هندۍ قبيله تمثيلوي. مزاری د ميساري نښه ګڼله کېږي چي د هندي بيابان هندو قبيله ده. مېد وړاندي څېړل سوی دی. نټکا يا نټکاني د ناټ ځای نيولی دى چي د څيګانو (gypsies)، جادوګرانو او ډالبازانو هندۍ قبيله ده، نوهاني له لوهاني، لوني او لوانيا څخه نمايند كي كوي چي پور ٢٦ ئې يادونه وسوه. نوشېرواني يا هغه نوشيره تمثيلوي چي پاس ئې بيان تېر سو او يا د پرشيا د هغه مشهوره پاچانوشېروان له اولادې څخه نمايند کي کوي چي پاي تخت ئې د دجلې په حوزه کي مداين يا کتېسيفون و او د اته څلوېښت کلو تر واكمنۍ وروسته چي د هغې په دوران كي ئې د ملك پر دغه برخه باندي بيا ليري تر اباسين پوري وګړي مېشته کړه، په ۵۷۹م کال کي مړ سو. رکش د را کاش ځای نیولی دی او لکه وړاندي چي وویل سوه د یونانیانو اراکهوزیا تمثيلوي. د ريند په باب دمخه بيان راغلي دي. سجودي ښايي د سوجتي بېلګه وي چي سوداګر پېشه راجپوت دی. سنګریا د سېنګړه ځای نیولی دی چي په راجپوت پوري اړه لري.

د پور تني ليست غټي قبيلې پر وړو ښاخونو وېشلي دي چي په لاندي ډول بيانېږي. د مري څانګي دا دي:

| محوساره | غزني   | چلګري | بيجار | الي  |
|---------|--------|-------|-------|------|
| كونګره  | كاياني | كندار | قلندر | جنګی |
| سالار   | سهبجا  | پوادي | لوهار | لنجا |
|         | او نور | سومرا | شېره  | سرور |

له دغي جملې څخه بيجار د راجپوت بيجهېريا تمثيلوي (بيجار د ريند له ټولۍ څخه دی). چلګري (چلوکاري) له چالوک يا سولانکي څخه نمايندګي کوي چي په راجپوت اړه لري. دا همدارنګه شلګري بلل کېږي چي خپل نوم ئې د غزني د شلګر علاقې ته ورکړی دی. ګوساره د ګاسوره ځای نیولی دی چي سوداګر پېشه راجپوت دی. کونګره د کهنګر یا کهنجر سره لګېږي چي د څیګانو بومي هندۍ قبیله ده. لنجا د سولانکي لنګاهه او لوهار د برهمن لاهیري تمثیلوي. پوادي د پاوریانښه ګڼله کېږي چي سندربوله قبیله ده. سهېجا د ختري ساهني تمثیلوي. سرور د سولانکي له سروریا څخه نمایندګي کوي. سومرا د پرامارا د سومره ځای نیولی دی.

د مزاري څانګې دا دي:

| چائوغى    | بهيمبر | باتيل  | بنګی        | بلوڅ   |  |
|-----------|--------|--------|-------------|--------|--|
| جالا      | ايسان  | هارو   | <b>گولا</b> | دهارو  |  |
| ماسيد     | ماچي   | لوت    | کاسر        | جاسک   |  |
| موركا     | مينګل  | مېروى  | مبر         | مستاک  |  |
| سدو       | رستم   | پولاتي | پاندې       | موسى   |  |
| سيلات     | سنجر   | سنهتا  | سماله       | سهېجا  |  |
| تاكر      | سوريجا | سوت    | سولا        | سياف   |  |
| زمكااونور | وائو   | اومرا  | توركا       | تالپور |  |

له دغي جملې څخه باتيل د (کچواهه؟) راجپوت له بوتيلا څخه نمايندګي کوي. بهيمبر د سوداګر پېشه راجپوت بهمبو تمثيلوي. ګولا د هندو او راجپوت مربوط د موروثي مريانو يوه قبيله ده. هارو د چوهان مربوط د هارا بولګه ده. ايسان يا ايساناني نه دي پېژندل سوي. ښايي دا به د ياسين له هغي څانګي سره سمون خوري چي څو کرته د پښتني قبيلو د څانګو په جمله کي په مخه راغلې ده. لوت يا لت د لوتي د قبيلې ځای نيولى دى چي د کرمان د لت نومي صحرا سره اړه لري، مېر او مېروي سره

يوشى دي او د مېر ځاى ئې نيولى دى چي د ميرواره بومي قبيله ده. مور كا د هندي بېديا هغه هندو قبيله تمثيلوي چي موهور نومېږي. پولاتي له بوليدا څخه نمايند كي كوي چي ترمخه تشريح سوه. سنه ټا د برهمن له سه نديا څخه نمايند كي كوي. سيلات يا سيلاتيا د سيټوليا نښه ده چي هندۍ رمه روزونكې قبيله ده. تاكر د جت د تهاكور ځاى نيولى دى.

د لوند څانګي دا دي:

| بورتا | بهې    | برنا | باكر | الو   |
|-------|--------|------|------|-------|
| گوريچ | الكبرا | محاج | گادی | چاتو  |
| کالی  | جتو    | كنجو | جامو | هوت   |
| متو   | مارى   | لودا | لادى | كمبر  |
| سوربا | سوها   | ساكا | ساهو | نتو   |
|       | اونور  | زاره | يارو | سومرا |

له دغي جملې څخه بورتا د سولانکي بهورتا تمثيلوي. چاتو برهمن دى. ګادى هم د يوې ختري او هم د يوې هندۍ رمه روزونکي قبيلې نوم دى. ګاد له کج يا کچ څخه نمايندګي کوي. جامو د لاس بېلې د جموت دپاره راځي. کمبر لکه دمخه چي ئې يادونه سوې ده يو کوردى خېل دى. لادى او لودا سره يو شى دي او له لادي ساکا څخه نمايندګي کوي چي د سوداګر پېشه راجپوت (يوه سکيتي قبيله ده). ساهو او سوها سره يو دي او د ختري ساه تمثيلوي. ساکا زياتره له لادي سره يو ځاى دى او د پرشياوالو او يونانيانو له خوا هغه ساکاى (sacae) تمثيلوي چي د تېر بيان سره سم د نامه په اقتفاء سيستان د ساکاستان په نوم يادېدى. سوربا د سوربيا ځاى نيولى دى چي سوداګر پېشه راجپوت دى او يا د راهتور د جوره ځاى نيولى دى.

د درېشک څانګي دا دي:

| محامو  | فوقكيل | براهيم | ارشو  | عرب     |
|--------|--------|--------|-------|---------|
| كيرمان | كاتوهل | چاسک   | ايسان | اكونفاز |
| نوک    | ميتل   | مينعو  | مندو  | مالو    |
|        | اونور  | شبخ    | سرگنی | سامي    |

له دغو نومو څخه ګامو د ګاموها ځای نیولی دی چي په راجپوت اړه لري. له ګونفاز څخه ښايي مراد ګنداپور وي چي پخوا ئې یادونه راغلې ده. فوګیل د پاګل ځای نیولی دی او د سولانکي بهاګېلا تمثیلوي.

د ګوریشاني یا ګورچاني څانګي دا دي:

| بازګیر | بنګل  | بادل | بابول  | الي   |
|--------|-------|------|--------|-------|
| ګابول  | دورکا | دود  | چوتی   | چنګ   |
| جوګی   | جاسک  | هوت  | ھيل    | هارو  |
| خليل   | کورپت | كتال | کنګ    | کلنګ  |
| موتيك  | ميتا  | مبو  | لاشارى | لادى  |
| سارمور | سنديل | سالو | پیتانی | موسا  |
| تنعو   | mec   | سوها | شیک    | شال   |
|        |       |      | اونور  | تركال |

له دې نومو څخه زياتره موږ وليده او ترمخه وڅېړل سوه. بابول د بابر ځاى نيسي چي ګوجر دى. بنګل جت دى. چوتى د برهمن چاتو تمثيلوي. دود او دور کا سره يو شى دي او د راجپوت دور تمثيلوي. ګابول د کاپول ځاى نيولى دى چي سوداګر پېشه راجپوت دى. هېل جت دى. کورپت له کور او پهاټک څخه جوړ سوى يو ترکيبي نوم دى چي دواړه يو ځاى هندي رمه روزونکي قبيلې دي. خليل ښايي خالليا وي چي هندي مال روزونکې قبيله ده. مېو د راجواري د مېوات بومي دي. سنديل برهمن دي او يا ښايي د راجپوت د پاريهارا د قبيلې له سيندهيل څخه نمايند ګي کوي. پورتني مثالونه دهغو قبيلو او خېلونو د ترکيب د څر ګندوني دپاره کافي دي چي د بلوڅ تر نامه لاندي راټول سوي او يو ځای تر هغه ريند، رين يا رن لاندي تصنيف سوي دي چي د بلوڅو له راجپوتي څانګي څخه ګڼل کېږي.

#### د جت بلوڅ څانګي دا دي:

| دلال       | بنګی  | بنګال   | آسلاميا | ابرا    |
|------------|-------|---------|---------|---------|
| هېل        | هاورا | كاتواره | دهې     | . دېسى  |
| كالهورا    | ڄتوي  | جاكهر   | جګدل    | هودي    |
| مانجها     | مچی   | کوری    | كهوكهر  | كهنديا  |
| تهاكورايلي | پسرار | پلال    | پاچهادا | ناوناگا |
|            |       | اونور   | ودبرا   | تهينوا  |
|            |       |         |         |         |

له دغي جملې څخه ګاتواره د ګاتو په څېر، آسلاميا د ايسلاميا په څېر، جګدل د جدګل په څېر، جاکهر د جاکر او زيګار په څېر، کوری د کوروا په څېر، مانجها د مانجو په څېر، ناوناګا د نانا په څېر، پاچها – دا د پاش، پاژ، پاغ او پهوګ په څېر، تهاکورايلي د تاکر او تکر په څېر، تهينوا د تانيا په څېر، وديرا د وارديلي او واديهي په څېر وړاندي په مخه راغله.

د بلوچستان پر هغو قبيلو سربېره چي وړاندي ئې نومونه ياد سوه ځيني تيت او پرک افغانان او عرب هم هلته اوسي. عرب زياتره په لوېديځو ساحلي علاقو کي پراته دي چي هلته د سوداګرۍ او کرهڼي په چارو لګيا دي. د بلوچستان په دغو برخو کي دوی د يوې مذهبي فرقې هغه غټه ټولۍ جوړوي چي زيکاري نومېږي او داسي معلومېږي د روښانيانو يو ښاخ وي چي البته د (ماني) په پيروانو پوري به اړه لري. روښانيان د بابي افغانانو له قبيلې څخه يوه وړه کالوني لري چي اصلاً په کلات کي اوسي او له يوه مخه د سوداګرۍ په کاروبار اخته ده. دوی احتمال لري د راجپوت د پرامارا له بهيبا څخه منشأ اخيستې ده. د کلات په همدغه علاقه کي د پرشيائي ذات يوه ځائي ټولۍ هم مونده کېږي چي (دهوار) يا (کليوال)

نومېږي او دوی د سیستان د هغه (دهقان) سره برابرېږي چي په پارسي خبري کوي او یو مخیزه په کرهڼه لګیا دي. د ځینو له خوا دوی د تاجکو په څېر ګڼل کېږي او تاجک هغه کلمه ده چي عموماً په افغانستان او مرکزي آسیا کي ټولو هغو پارسي ویونکو وګړو ته په کار اچول کېږي چي د تابعانو په څېر یا مریانو غوندي دریځ لري. دوی چي په کلیو او ښار ګوټو کي په ځائي توګه اوسي نو د څارویو په روزنه او د ملکي کسبونو په ورهڼه اخته دي. د تاجک د نامه په وسیله نو له نظامي، کوچي او داړه وهونکو غالبو طبقاتو څخه د یو بېل ولس په څېر توپیر پیدا کوي. دغه بیان نو د هغو قبیلو په باره کي زموږ کتنه بشپړېدو ته رسوي چي په بلوچستان یا لرغوني ګیدروسیا کي اوسي او دا هغه ملک دی چي د هیرودوت د اوولسمي ستراپۍ په احاطه کي واقع دی.

## اتلسمه ستراپي

اتلسمه ستراپي له ماتيونوی، ساسپيروی او الارودوی څخه جوړه سوې ده. دا د اوسني پرشيا شمالي برخه کښېباسي او ساحه ئې زموږ د رواني پلټني تر حدودو دباندي ده. دا د ميديا يوه حصه شاملوي چي زموږ د افغانستان د هغي علاقې سره نښتې ده چي په لرغونې زمانه کي آريا نومېده او هلته د ماتيوئوی يا متي په نامه يوه قبيله اوسېده چي بولګه ئې موږ ته د اوسنيو افغانانو په جمله کي خورا زياته په مخه راغلې ده.

# نونسمه ستراپي

نونسمه ستراپي له تيبارېنوی، مکرونوی، موسينويکوی او مارسوی څخه جوړه وه. دا د وړاندي ستراپۍ په تناسنې ښه ډېره ليري د لوېديځ خوا ته د ايوکسين د سمندرګي د غاړو په پر شاوخوا پرته وه. نوموړې ستراپي يوازي په دې وجه زموږ د علاقې وړ ده چي د هغې په جوړښت کي د مکرونوی او د موسينويکوی نومونه ياد سوي دي. د مکرونوی په نامه کي موږ ته د بلوچستان د مکراني په څېر نوم ښکاري چي په دمخه څېړنه کي ئې (د کب خوړونکو) يعني د يونانيانو د (ايختيوفاګوی) په توګه معنا وښوول سوه. دانوم ښايي د ايوکسين د جنوبي غاړو ساحلي قبيلو ته په هم هغه دليل ور کول سوی وي لکه څنګه چي د لرغوني ګيدروسيا يا اوسني بلوچستان اهاليو ته ور کول سوی و. موسينويکوی د يوه داسي ولس د نامه بلوچستان اهاليو ته ور کول سوی و. موسينويکوی د يوه داسي ولس د نامه

په څېر هيرودوت ياد کړی دی چي په ښکاره د ده له ياد سوي مکرونوی څخه توپير لري. خو سترابو چي د پونتوس د ځينو غرونو د اوسېدونکو په باب ږغېږي نو وايي (xiii. ۳ جغرافيه) چي دوی ټوله وحشي دي او د نورو په جمله کي ئې هغه سوآنوی هم شامل دي چي پخوا مکرونوی بلل کېده. بله دا خبره کوي چي ځيني د دوی له جملې څخه د ونو په منځ يا په وړو برجانو کي ژوند کوي او له همدې جهته څخه لرغونو خلګو دوی د موسينويکوي يعني (د برجانو د اوسېدونکو) په نامه بلله. ځکه برجان د موسینوی په نوم یادېدله. په دغه باب زه دلته دا خبره یادولای سم چي د اباسين د ناوې په بېلابېلو برخو کي چي هلته مځکه چمني وي او موسمي سيلونه ورباندي راځي نو چوپاني وګړي د اوسېدني لوړ تختونه يا برجونه پر نيغو اچو باندي دروي څو د سيلونو پر وخت هلته واوسي او د غوماشو او نورو خزندو له ځورېدني څخه ځانونه وژغوري. دغه بناوي دوی د (مچان) (machan) په نامه بولي چي ښايي همدا کلمه به د هغه يوناني موسينوي په وسیله تمثیل سوې وي چي وړ آندي خبري پر وسوې، د هغه سوآنوی (اوسني مينګرېليان) په باب چي پخوا مکرونوی بلل کېده، زه دلته دا ټکي یادولای سم چي د بلوچستان د مکران په برخه کي یوه داسي علاقه سته چي د (سيانه - کوه) په نامه يادېږي. همدارنګه د خواجه امران او د سليمان د لړيو د يو ځاى كېدو په برخه كي د بلوچستان پر شمال - ختيځو پولو باندي (چي سيانه – کوه ئې د شمال – لوېديځ سرحد په دننه کي واقع دى) يوه بله علاقه سته چي سيونه - ډاګ نومېږي. د پښتو د ډاګ کلمه بايد د ترکي ژبي د (داغ) يا (تاغ) سره چي د پارسي ژبي د (کوه) يعني (غره) معنا ورکوي، په ګډوډي کي رانه سي. د پښتو ژبي ډاګ يا ډاګه د يوه سپېره، هوار بيابان معنا ور كوي، چي مځكه ئې كلكه او له ډېرو ډكه وي. خو دلته د سيونه ډاګ کلمه د هغو کلکو، ډېرينو او وچو سپېرو لوړو هوارو دپاره د نامه په څېر استعمال سوې ده چي د توبې د غرنيو سيمو يو

ټاکلی تصویر تشکیلوي. پر دې سرېېره دا خبره لا هم سته چي لکه څنګه چي مو ولیده د سلیمان د لړۍ د دغي سیمي د پښتني قبیلو یوه څانګه د سیاني پهنامه یادېږي.

## شلمه ستراپي

شلمه ستراپي چي وروستۍ ده د هيرودوت له بيانه سره سم هنديان شاملوي. د هنديانو کلمه يوه پراخه او په کافي اندازه نامعينه ده، خو زموږ دپاره د خوښۍ خبره دا ده چي دغه ستراپي زموږ د پلټني تر ساحې دباندي ده.

## د افغان د نامه منشاء

اوس موږ په خورا زياته بېړه تر هغه چي ما غوښته د داريوش هیستاسپیس د پرشیائي امپراتورۍ پر شلو ستراپیانو باندي چي د هيرودوت له خوا يو په بل پسې يادي سوي دي، په ډېره منډه راتېر سوو او په لنډه توګه مو د هغو وګړو نومونه واخيسته چي د لرغوني آريانا – يا زموږ د هغه افغانستان - په ساحه کي دننه پراته دي چي حدود ئې د دې پلټني په پيل کي وښوول سوه. موږ د دې سيمي د موجودو اهاليو تر منځ لږ تر لږه د نامه په څرک د هغو زياترو قومونو اوسني څرګندويان وپېژندل چي هيرودوت په خپل وخت يعني تر مسيح دمخه د پنځمي پېړۍ په منځنيو کلونو کي د دې ځای اوسېدونکي بللي دي. ما د يو زيات شمېر هغو افغاني قبيلو اوسنی ترکيب تر څېړني او تجزيې لاندي ونيوی چي د هم هغو لرغونو اقوامو په نامه دی او يا ئې د هغو په خاورو کي اړولي دي. د قبيلو او د دوی د وړو څانګو په اوږده لیست او ګڼ شمېر کي د زیاتو رنګا رنګ نومونو او توکمونو تر منځ، هغه خبره چي په خورا روښانه توګه په ډاګه کېږي دا ده چي د دې وګړو اوسني ملي نوم چي خلګ او ملک ئې ورباندي يادېږي هيچري کورټ په مخه نه راځي. داسي قبيله يا عشيره او يا څانګه چي د افغان په نامه وي او يا دې ته ورته کوم نوم ولري هيڅ موږ ته په مخه نه ده راغلي.

د دې خبري تر معلومېدو پسې نو بيا يوه بله خبره چي هم په ډېره پاملرنه ارزي، د هغو راجپوتي او هندي توکمونو د زيات ډېرښت خبره ده چي له اوږدې زمانې راهيسي د اسلامي ورور ګلوۍ په کلي ګډېدنه کي له نظره ورک سوي دي او که څه هم په طبيعي توګه د دې سيمي په ختيځو برخو کي غلبه لري خو د هغې په ټوله ورشو کي سر تر پايه تر بېخي ليرو لوېديځو حدودو پوري هر چيري مونده کېږي. د لرغوني آريانا د وګړو هندى عنصر په اوسني افغانستان کي د هغو ور ته قبيلوي نومونو په واسطه ډېر ښه تمثيلېږي چي په لږ يا هيڅ املائي تغير سره زموږ تر دې زمانې پوري ژوندي پاته دي او تاريخ په داسي ډول ثبت کړي دي چي د دې سيمي اوسېدونکي قومونه د هغو پېړيو په دوران کي په همدې نومونو يادېده چي زمانه ئې تر ميلاد دمخه په ۳۳۰ق م کال د سکندر له خوا د يوه بال داريوش (کودومانوس) د پرشيائي امپراتورۍ تر راچپه کېدو لږ دمخه او وروسته وه.

مقدوني برى د يوه كافر – يا بت نمانځونكي – قوم برى و پر يوه بل همداسي قوم باندي. هم يوناني او هم هندي مذهبي پرستش سره له هغه چي تر منځ ئې يو بېخي بېل پرشيائي دين واقع او دوى ئې سره جلا كړي وه خو بيا هم په دواړو كي ډېر ټكي يو د بل سره مشتر ك وه او ميتولوجيګاني په دې اندازه سره يو شى وې چي هره خوا په دې پوهېده چي له يوې واحدي (مصري، سامي) مورينې څخه ئې منشأ اخيستې ده. پر ته د ژبي له تفاوته څخه نور نو د دوى تر منځ ستر توپير په دې خبره كي و چي د يوناني تمدن درجه ډېره اوچته وه او هغه د ادبياتو، هنرونو او نظامي سازمان په برخه كي وړاندي تللى و. د يونانيانو همدغه اوچت تمدن و چي د سكندر اخلاف ئې په دې بريالي كړه چي يونانۍ سلطه پر هغو ملكونو باندي چي ده اخلاف ئې په دې بريالي كړه چي يونانۍ سلطه پر هغو ملكونو باندي چي ده لاندي كړي وه، ټينګه وساتي. ښكاره خبره ده چي د يونانيانو سره د دې وضعي په تأمين كي د بومي اهاليو د زړه همكاري اغېزه درلوده ځكه يونانيانو په داسي حال كي چي د ستر صلاحيت واګي ئې په خپل لاس كي يونانيانو په داسي حال كي چي د ستر صلاحيت واګي ئې په خپل لاس كي ساتلې نور ئې نو له بومي و ګړ و سره د متقابل از دواج روابط پالله او هم ئې

هغو ته په حکومت کي مناسبه دنده ورکړې وه. په هغه دوران کي چي ستره يوناني واكمني برحاله وه او په نوو فتوحاتو كي د يوناني كېدو سلسله روانه وه نو شک نسته چي دا زمانه له کوچنۍ آسيا او په خپله له يونان څخه د مهاجرو يو لوی بهير د يوناني مملکتونو هغو حوزو ته رابهېدی چي په لرغوني آريانا كي ئي تاسيس كړي وي. حُكه چي هلته ئي كالونياني درلودې. يوازي د يوې دغسي فرضيې پر بنا نو نن ورځ د افغانستان په اوسېدونکو کي د زياتو هغو قبيلو، خېلو او څانګو موجوديت توجيه کولای سو چي لقبي نومونه ئې کټ مټ د هم هغو نومو سره يو شي دي چي په لرغونې زمانه کي د مقدونيا، تراکيا، ليديا او د کوچنۍ آسيا د نورو برخو اوسېدونكي قومونه او قبائل ورباندي نومېدله. دغه لرغوني نومونه لكه څنګه چي د لرغونو پېړيو د يوناني او رومي ليکوالو له خوا څخه ثبت سوي دي، په هيڅ وجه کومو هندي ولسونو ته چي د هغو په باره کي موږ معلومات لرو نه سي راجع کېدای. هغه قبيلې چي له پورته ښوول سوو سرچینو څخه راپیدا سوي او اوس په افغانستان کي مونده کېږي نو تر هغه ځايه چي ما پېژندلي دي د خپلي څېړني په جريان کي مي يو او بل وخت ښوولي دي. په دې کي شک نسته چي يو ښه په کار پوه پلټونکی به ښايي د دغه شان قبيلو شمېر ته نوري ډېري هم ور زياتي کړي.

د آسيا په دې سيمه کي يوناني واکمني تر ميلاد وړاندي د ١٧٦م کال په شاوخوا کي د ګيتای يا جاتا (په چينائي ژبه د يوئيچي) ولس د چپاو په وسيله رانسکوره او بالاخره ړنګېدو ته ورسېده. خو په (دي کونسولات او هيلويام) کي د سينيکا په قول يوناني ژبه لا د ده په زمانه (يعني په ۵۰ ميلادي کال) کي د اباسين پر غاړو ويله کېدله. همدا ژبه وه چي په وروسته زمانه کي د ډېرو پېړيو دپاره بريمنو اقوامو د سکو پر مخ باندي استفاده ځني کوله. جاتا د خپل حرکت په سلسله د افغانستان د غرنيو سيمو له منځه څخه، په داسي حال کي چي پرته د هوارو مځکو له ټاټوبو سيمو له منځه څخه، په داسي حال کي چي پرته د هوارو مځکو له ټاټوبو

څخه ئې ځيني غرنۍ مېني هم هلته تر شا پرېښوولې پرله پسې د اباسين ناوې ته راشيوه کېده او له هغه ځايه بيا ټوله پنجاب او شمالي هند ته خپرېده چي د نفوسو غټه برخه ئې اوس د همدوی اولاده تشکيلوي. جاتا د هند ګوتيان دي او له هم هغه ذات څخه دي چي د اروپا ګوتيان ورته منسوبېږي. لکه څنګه چي د اروپا ګوتيانو په خپله ساحه کي کوم نقش ولوباوه، دوی هم هغسي دلته د ټولو چارو په نظم کي يو بشپړ اوښتون راوستی. دوی په مذهب بودايان وه او د دغه دين او سيستم ډېر جدي پالونکي ګڼل کېدله. د دوی تر واکمنۍ لاندي برهمنيزم او د هغه سره سم د ټولني نظم په هيواد کي پای ته ورسېدی او په دې ترتيب د مسيحيت د پاره لاره هواره سوه. مسيحيت تر هغه وروسته چي په دريمه پېړۍ کي د پاره لاره هواره سوه. مسيحيت تر هغه وروسته چي په دريمه پېړۍ کي د پاکن دا وخت ئې ونه موندی چي د اسلام د ناقابل انکار حريف تر ظهور پخوا خپلي ريښې ډېري ټينګي کړي، څو په شمالي هند کي بيا د برهمنيزم له بيا راژوندي کېدو سره په بېړه د بوديزم کمبله هلته ټوله سوه.

د يو بريمن ولس په څېر د عربو ګړنديو پرمختګونو او حيرانوونکو برياليتوبونو ډېر ژر لوېديځه آسيا د اسلام په پيروانو ډکه کړه. افغانستان د يولړ پرله پسې وطني پاچهي کورنيو تر واکمنۍ لاندي – چي ځيني ئې له تازه راجپوتي ريښې څخه او ځيني ئې له يوې ليري يوناني ريښې څخه راوتلي وې – او دوی په خراسان او د آمو د شاوخوا ملکونو په حوزه کي د هغه چاله منځه څخه راپاڅېدلي چي د اسلام نوي دين ته را اوښتلي وه، نو دا هيواد اسلام ته د خپلي اوښتني په هغو لومړنيو وختو کي خورا ژر ومنل سو. بيا ئې نو د يوولسمي پېړۍ په دوران کي دغه دين هندوستان ته ورساوه او هلته بالاخره د افغاني بريمن شهاب الدين غوري له خوا څخه د دولتي دين په څېر د ديرلسمي پېړۍ په پيل کي تثبيت سو. مسيحيت دا دولتي دين په څېر د ديرلسمي پېړۍ په پيل کي تثبيت سو. مسيحيت دا دولتي دين په څېر د ديرلسمي پېړۍ په پيل کي تثبيت سو. مسيحيت دا دولتي دين په څېر د ديرلسمي پېړۍ په پيل کي تثبيت سو. مسيحيت دا دولتي دين په څېر د ديرلسمي پېړۍ په پيل کي تثبيت سو. مسيحيت دا دولتي دين په څېر د ديرلسمي پېړۍ په پيل کي تثبيت سو. مسيحيت دا دولتي دين په څېر د ديرلسمي پېړۍ په پيل کي تثبيت سو. مسيحيت دا دولتي دين په څېر د ديرلسمي پېړۍ په پيل کي تثبيت سو. مسيحيت دا دولتي دين په څېړ و لوېديځ کي د صليبي شخړو ناکاميابه قضيه ور

پېښه وه خوبيا هم په افغانستان کي د (هغه مقدس کتاب) د يوه دين په حيث زغمل سوی و چي د يهوديانو، مسيحيانو او مسلمانانو له خوا څخه په يوه سويه مقدس ګڼل کېږي. د مغلو د فتوحاتو په سر کي د يوه څه وخت دپاره مسيحيت ته په پرشيا او افغانستان کي يوه خاصه توجه راواوښته. خو د مغلو په امپراتورۍ کي چي د جنګېزخان وروستنيو اخلافو د مسيحيت په نسبت اسلام ته ترجيح ورکوله نو مسلمانانو خپله پخوانۍ لوړتيا ژر په ژره ييا لاس ته راوړه او له دې زمانې راهيسي نو د افغانستان خلګ په دې صفت وپېژندل سوه چي محمدي دين ته ئې خپل څانونه وقف کړي دي.

افغانان – چي هر څوک وه – خو د دوی د خپلو رواياتو په اساس د هغه چا له جملې څخه وه چي په ډېر وختي کي ئې د عربي پيغمبر له خوا څخه ابلاغ سوی د کتورين ومانه. دغه د کتورين د خدای د وحدانيت او د خدای د استازي په توګه د محمد د رسالت ښوونه بيان کړه او د بتانو نمانځنه ئې وغندله. په دې خصوصياتو کي اسلام له يهوديت سره پوره توافق درلودی. ځکه يهودانو هم پر خپل واحد قادر خدای باندي عقيده لرله او موسی ئې د خدای د قانون چلوونکي په څېر مانه چي هغه تر محمد (ص) لا په زيات شدت سره د بتانو نمانځنه منفوره بلله. د افغانانو په دې ادعاء کي چي ځانونه يهودي، يا خو اسرائيلي نسب ته منسوب ګڼي او په وياړ سره د بني اسرائيل (يعني د اسرائيل د اولادونو) په نامه ځانونه يادوي ارومرو د حقيقت يو رګې سته او هغه له دې ټکي سره اړه لري چي دوی ډېر وختي د اسلام هغه دين ته اوښتي دي چي په اساساتو کي د دوی له خپله د دينه سره خورا ډېر شباهت موجود دئ. ځکه د دوی خپل روايتونه په خورا دېښانه توګه څرګندوي چي د محمد د ظهور تر زمانې وړاندي او هم تر

هغې پوري افغانان (تورات خوان) يعني (د پينته<sup>()</sup> ټوک لوستونکي) وه او موسوي قوانين ئې پالله. که چيري خبره دغه ډول وه نو دوی به ضرور يهوديان وه ځکه اسرائيليان خو حتى تر اسارت پخوا لا د بتانو د نمانځني خوا ته ښوهېدلي وه او موږ کوم داسي مدرک نه لرو چي تر تيت او پرک کېدو وروسته دي بيا دوى يهوديت ته راګرزېدلي وه. افغانان په داسي حال کي چي په ډېره کرکه دا مفکوره ترديدوي چي دوی له يوه يهودي نسب سره اړه لري اما د هغه برخلاف بيا ادعاء کوي چي دوی اسرائيليان دي او خپل نسب تر سارول (د اسرائيلو پاچا، ساول) پوري رسوي چي د کایس (کیش) زوی و. دوی د کایس نسب له یعقوب، اسرائیل الله (د [خدای اسرائیل] جاکوب) څخه رانیسي. د افغانانو ټول تاریخ لکه څنګه چي په روايتي ډول د دوی تر منځ جريان لري، او له دې سره يو ځای د افغاني قبيلو يوه نسبي شجره په هغه كتاب كي راغلي دي چي (مخزن افغاني) يعني (افغاني خزانه) نومېږي. دا کتاب د مغلي امپراتور جهانګير په دوره کي د خان جهان لودي په پاملرنه د ۱٦٢٠م کال په شاوخوا کي تاليف سوی دی. نوموړی اثر (چي په ۱۸۲۹م کال کي د پروفيسور (دورن) له خوا په انګرېزي ژبه ترجمه سوی دی) د هغه څه په باب زموږ د ټولو معلوماتو اساسي کره منبع ده چي په خپله افغانان ئې د خپلي منشأ په باره کي وايي. داسي ښکاري چي دا به د افغاني تاريخي رواياتو هغه لومړني اثر وي چي د ليکني په بڼه ثبت سوی دی. په دې اثر کي که څه هم د افغانانو په باب ځيني اتفاقي يادوني د نورو هغه اسلامي ليکوالو له آثارو څخه رانقل کېږي چي هند ته د اسلام تر راتګ په وروسته زمانه پوري اړه لري، خو بيا هم په اصل کي يو مستقل تاليف دی او د هغو پلټنو په نتيجه

<sup>(</sup>۱) Pentateuch دا د عهد قديم (زړې ژمني) لومړي پنځه کتابه دي چي پښتو غوندي (پنځه ټوکه) نومېږي (مترجم).

كي منحته راغلى دى چي دغه زمانه په ملك كي تر سره سوي دي.

د جاکوب، ایساو او موسیس په باره کي افغاني څرګندوني او هم د هغه مهاجرت (Exodus) قصې چي د موسى په لارښوونه اسرائيليانو له مصره څخه سر ته ورساوه او له دې سره د اسرائيليانو د هغي جګړې نکلونه چي له اماليکاتيانو سره ئې وکړې او فلسطين ئې ونيوی او همدارنګه د نوح د بېړۍ (Ark of the Covenant) په باب روايتونه او د مملکت د پاچهۍ دپاره د ساول د ټاکلو او داسي نورو او نورو په باب کي ټوله افغاني بيانونه په څرګنده توګه د انجيل (بايبل) پر متن رابنا دي او د (زړې ژمني) په باب د يوې پوهني پر موجوديت باندي دلالت کوي. دا پوهنه که څه هم دا خبره نه ثابتوي چي مسيحيانو د نفوسو د يوې غټي برخي په توګه موجوديت خو لږ تر لږه د دې څرګندوني له ټينګېدو سره مرسته کوي چي افغانان د محمد د ظهور تر وخته پوري د (پنځو ټوکو) لوستونکي وه. دوی مؤسس د موسی کلام الله (موسی د څښتن د کلام) په نامه بولي او هغه دين چي ده ابلاغ کړی دی د اسلام په نامه ئې يادوي چي دانوم همدا راز د محمد له خوا د ابلاغ سوي دين دپاره استعمالېږي. ساول دوى سارول ملک تالوت بولي (يعني ساول د لوړ دامت خاوند شاهزاده). دوى وايي كله چي ساول له خپلو لسو زامنو سره په هغه جاكړه كي ووژل سو چي د کفارو پر ضد ئې کوله نو ئې دوه پس مر ګي زامن پاته سوه چي له بېلابېلو مندو څخه په يوه ورځ او پر يوه مهال زېږېدلي وه. دا زامن چي براخيه (براکيه) او ايراميه (جيرميه)(١) نومېده د داود له خوا څخه چي په مملکت کي د ساول جای نشين و د زامنو په څېر واخيسته او لوی ئې کړه.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> دغه برخه په کار ده چي د مخزن افغاني له اصلي متن سره و کتل سي او په تېره بيا د نومو املا ته يې له هغه اثره سره سمون ورکول سي (مترجم).

کله چي دوی راغټ سوه او د سړي ځای ته ورسېده نو داود لومړی د خپل سر وزير او دوهم د خپل سراعلی قوماندان په څېر وټاکه. براخيه د آصف په نامه يو زوی درلودی او ايراميه د افغنه په نامه. د سليمان (سولومان) په دوره کي چي هغه تر داود وروسته پر تخت باندي کښېنستی، آصف او افغنه هم هغه مقامونه نيولي وه چي پخوا ئې پلرونه پر ناست وه او سليمان پر دې سربېره افغنه ته دا دنده هم ور وسپارله چي په بيت المقدس کي د هغه معبد د ودانېدو چاري وڅاري چي د داود له خوا پيل سوي او اوس بشپړېدو ته نژدې و. اصف اتلس زامن درلوده او د افغنه د زامنو شمېر څلوېښتو ته رسېدی. د دوی اولاده د اسرائيلو تر بلي هري قبيلې په شمېر کې واوښته.

کله چي بخت نصر (نيبو چادنيزر) بيت المقدس ونيوی او ړنګېدو ته ئې ورساوه او اسرائيليان ئې بېخي مات کړه نو ئې درست شام (سوريه) تر خپل تابعيت لاندي راوستی او له دې ځايه څخه ئې اسرائيليان چي د دوی په جمله کي (زيز) او (دنيال) (دانيل) هم شامل وه ليري پسي واخيسته او د غور او کوه فيروزه په غرنيو سيمو کي يې مېشته کړه چي هلته د آصف او افغنه اولادې له شاوخوا کفارو سره د جګړو په سلسله هغه ملک د ځانو دپاره ونيوی او د سلطان محمود غزنوي او سلطان شهاب الدين غوري تر رمانې پوري ئې تر سلطې لاندي و. په هغه وخت کي چي بخت نصر اسرائيليان له شام څخه وايستل نو د دوی له جملې څخه ځينو ئې په عربستان کي پناه واخيسته او مکې ته څرمه ئې واړول چي هلته عربو د سليمان له زمانې راهيسته پنځلس سوه کاله د محمد پيغمبر تر ظهوره پوري د (بني اسرائيل) او (بني افغنه) په نامه يادوله. تقريباً په دغه وخت کي وي د افغنه پوري د (بني اسرائيل) او (بني افغنه) په نامه يادوله. تقريباً په دغه وخت کي وليد مړ سو چي هغه د عتبه زوی او هغه بيا د اکرمه زوی و چي د افغنه په قبيله پوري ئې اړه درلوده. دی عموماً د يوه قريش په څېر مشهوره په قبيله پوري ئې اړه درلوده. دی عموماً د يوه قريش په څېر مشهوره سوی و ځکه په دغه قبيله پوري ئې اړه درلوده. دی عموماً د يوه قريش په څېر مشهوره سوی و ځکه په دغه قبيله پوري مربوط عبدوس شمس د مور له خواڅخه د

ده نيکه ګڼل کېدی. لاکن دی خپله په حقيقت کي يو اسرائيلی و. له وليد څخه پر مېنه دوه زامن پاته سوه چي يو ئې خالد او بل ئې والد نومېدی. دوی دواړو اسلام راوړی او د محمد خورا کلک پلويان سوه. خالد په ډېره زړه ورتيا د پيغمبر د داعيي دپاره وجنګېدی او له هغه څخه ئې د سيف الله (د خدای د تورې) لقب واخيستی. تر دې وروسته ئې نو بيا د پرله پسې خلفاوو په دوره کي د دين د يو بريمن سرتېري په شان شهرت وګاټه.

دغه خالد بن وليد چي د افغنه – يا د ځينو په خيال د قريشو – له قبيلې څخه و نو د مسلمانېدو سره سم ئې يو ليک هغو افغانانو ته ولېږي چي د ده خپلوان - اسرائيليان وه او له هغې زمانې راهيسي د غور په غرونو کي اوسېده چي بخت نصر اسرائيليان له شام څخه وايستله. په دې ليک کي ئې دوى خبر كړه چي (د زمانې وروستي پيغمبر) ظهور كړى دى او بلنه ئې ورکړه چي د هغه دين ومني. په نتيجه کي نو يو شمېر افغاني لويان له كايس سره چي تر ټولو ستر و د هغه په مشري مدينې ته رهي سوه او هلته ئې له رسېدو سره سم د خالد په لارښوونه دا نوی دين ومانه. په دغه ځای کي چي د اسرائيليانو سره يو ځای سوه نو خورا ژر ئې د مکې د قريشو په مقابل کي د محمد د داعيې په پلوي باندي ځانونه مشهور کړه. په هغه جګړه کي چي هلته ئې سر ته ورسوله، ويل کېږي چي کايس په خپل لاس د قريشو اويا تنه ووژله. د دغي موقع د خدمتونو په مقابل کي پيغمبر پر دوی باندي ډېري زياتي مهربانۍ وکړې او کله چي ئې د دوی د هر يوه د نامه پوښتنه کوله نو ور ته معلومه سوه چي د دوی دا ټوله عبري نومونه وه او د خپلو لطف د يوې نښي په توګه ئې هغه په عربي نومو باندي ورواړول. د دوى مشر چي كايس نومېدى او دا ئې يو داسي نوم و چي پيغمبر ته عبري ايسېدى نو ئې په عوض كي د عبدالرشيد نوم ورباندي كښېښووى چي (د لارښوونکي د بنده) معنا ورکوي. له دې سره يو ځاى ئې د (ملک) يعني (پاچا) هم هغه لقب ورکړ چي د دوی پر ستر نيکه (ملک تالوت) باندي

پروت و او هغه په قرآن کي هم په دغه لقب ياد سوى و. همدا راز ئي اعلام كړه چي دغه لقب بايد هيڅ كله د دوى له غټانو څخه بېل نه سي بلكي دوى بايد هر کله د قيامت تر ورځي پوري په هغه باندي وبلل سي. په همدې وخت کي کله چي پيغمبر دغه افغانان د کور پر خوا باندي را رخصتوله نو ئې عبدالرشيد ته سپارښتنه وکړه چي د خپلو خلګو تر منځ دغه دين خپور کړي او ده ته ئې د پيهتان خاص نوم ور کړ چي وايي دا يوه سوريايي کلمه ده او معنا ئې د بېړۍ له شترينګه سره برابرېږي، ځکه سر له اوسه نو ده ته په هغه لار کي چي د ده خلګ بايد ورباندي ولاړ سي د لارښود په ستراکه کتل کېدله. کایس غور ته تر راستنېدو وروسته دغه نوی دکتورين په داسي برياليتوب خپلو خلګو ته تشريح کړ چي هغو سمدستي اسلام ومانه او ده ډېر کلونه داسي ژوند وکړ چي د هغو له خوا څخه ئې درناوي کېدي. (خو سره له دې دا خبره کېداي سي چي افغانان د ده د يادګار په نامه کوم زيارت نه لري. په داسي حال کي چي نسبتاً د را وروسته زمانې اسلامي بزر ګان سر تر پایه په ټوله ملک کي دونه زیات دي چي ډېرښت ئې حيرت راپاڅوي).

کایس د محمدي سنې چي هغه د ۱۹۱۱م کال د می له شپږمي څخه راپیل کېږي، په ۴۱ کال کي مړ سو. همدغه کایس عبدالرشید پټهان هغه څوک دی چي اوسني افغانان خپل نسب له ده څخه رانیسي او ده ته د خپل قوم د لومړی نیکه په ستر ۴۵ ګوري. همدغه کایس دی چي د دوی د ټولو نسبي شجرو د پیل ټکی ئې جوړ کړی دی. دوی وایي کایس درې زامن درلوده چي سربڼ، بټن او غرغښت نومېده او د دوی په نومو پسي ګرده قوم په درو سترو ټولیو کي تصنیف سوی دی چي سربڼي، بټني او غرغښتي نومېږي. د دوی جملې ته د ترکلاني په نامه چي معنا ئې (ترک قومیان) کېږي د وصلي افغانانو یوه څلرمه ټولۍ وراضافه کېږي چي هغوی که څه هم په پښتو خبري کوي او پښتونولي، یا افغاني رواجونه او دودونه پالي خو

له هغه نسبه څخه نه ګڼل کېږي چي افغانان اړه ورپوري لري.

دا په لنډه توګه هغه افغاني بيان دى چي د نسب او اسرائيلي منشأ په مورد کي ئې په خپله د همدوی له خوا څخه څرګند سوی دی. له هغو روښنائيو سره چي اوس ئې خپل په وړاندي لرو دا مشکله نه ده چي د دوی روايتي تاريخ شرحه کړو او د شجروي نومونو ترتيب او تصنيف ئې سم سره ولګوو. د دوی بیانونه دا وایي چي د غور او فیروزه په غرونو کي دوی اوسېدله او هلته د ګاونډيو ولسونو له خوا څخه د افغان او بني اسرائيل په نامه يادېدله. دغه ملكونه له هغه وخته راهيسي چي بخت نصر اسرائيليان له شام څخه راوايستل دوی لاندي کړې وه او د سلطان محمود غزنوي تر زمانې پوري ئې په خپله سلطه کي ساتلې وه. څرنګه چي همدغه سلطان د دوی پر قوم باندي پېرزوينه درلوده او د افغانانو غټ شمېر ئې د سر تېرو او ناحيوي واليانو په څېر په خپل خدمت کي چره کوله نو دوی دې ته مخه وکړه چي له خپلو وطني غرونو څخه راووزي او د سليمان په لړۍ کي مېني جوړي کړي. په دې جريان کي د دوی زياتره غټان د هند د مهمو قوماندانانو لوړو مقامونو ته جګ سول. وروسته بيا کله چې د سلطان محمود د غزني د کورنۍ پر ځای د غور شاهي کورنۍ کښېناسته او سلطان شهاب الدين غوري د خپلو اسلافو په شان پر افغان ولس باندي خپله مهرباني جاري ساتله نو د افغانانو ټوله قوم ئې له بار و بنې، د کورنيو او رمو سره يو ځاى له غوره څخه راكډه او د اباسين په لړۍ كي ئې ميشته كړه. دوى ئې په شمال كي له باجوړ څخه بيا په جنوب كي تر كشينغر پوري (يا هغه چي د کوه کاشي يا کاسي کوه په نوم هم بلل کېږي) د هندوستان د لوري پر سرحد باندي د يوه ګارډ په څېر واچول. دوی وايي دغه کيشنغر هغه لومړني ځای و چې افغانانو د سليمان لړۍ ته د دوی تر لېږدېدو وروسته هلته واړول.

له دغو ټاټوبو څخه افغانانو په دوامداره توګه د کاتور او هندو پر

قبيلو باندي چپاونه وروړل څو بالاخره ئې د هغو لاس له ملک څخه و کښي او په خپله د هغو پر مځکو باندي د اباسين په ناوه کي خپاره سوه، چي هلته ملک نصرالدین کبه د سلطان شهاب الدین له خوا څخه د ملتان والي و. نور نو زيات تر دې ضرورت نه لرو چي د افغانانو تاريخ نور هم پسي تعقيب کړو. د دوی د خپلو ځاني بیانونو وړاندي سوې خلاصه چي اسلام ته تر اوښتني وروسته په افغانستان کي د دوی لېږدېدني څرګندوي زموږ د پلټني په منظور پوره بسېدنه کوي. خو دلته دا خبره زه بايد ياده کړم چي پورته ياد سوى په ملتان كي د شهاب الدين والي نصر الدين كبه په ښكاره د نسب له پلوه د پرامارا راجپوت د کبه له خبله څخه و. (ډي هېربليوت) چې دې "قبه، د سلطان شهاب الدين غوري يو آزاد کړې مريي) بولي نو وايي چي د خپل بادار تر مړيني وروسته ئې د ملتان په ولايت کي او هم پر هغه گرده ملک باندي حکومت کاوه چي د اباسين د پولي په حوزه کي تر زابلستان پوري رسېدی او غزني ئې پای تخت و. هغه زياتوي چي د دغي سخي او پرتمين شاهزاده په نسبت د ټولو طبقاتو ېې شمېره وګړو هغه زمانه د ده په حوزه کي پناه لټوله چي چنګېرځان پر پرشيا باندي يرغل وكړ. ده له ټولو پناه غوښتونكو سره خورا ښه وضعيت كاوه څو له خپله ملكه څخه د راوتلو او تعقيب خواشيني ئې له زړه څخه ووزي. نصرالدين د خپل دوران په آخرو وختونو کي د شمس الدين التمش برخلاف (چي په نسب ترک) او د شهاب الدين يو بل آزاد سوى مريى او پخوائې لا د ډهلي د سلطنت بادار له ځانه جوړ کړی و، په يوه ناوړه جګړه کي کښېوتي. د ده لښکر چي د التمش له خوا ماته وخوړه نو کبه د ژغورني لپاره باکر ته وتښتېدى. خو څرنګه چي لټونه په پسې وه نو ئې ېوې بېړۍ ته ځان واچاوه چي د هغې له ټوټه کېدو سره په اباسين کي ډوب سو

دا خبره چي افغانان د بيت المقدس ړنګېده او د اسرائيليانو شړل کېده بخت نصر ته منسوبوي او د اسيرانو په جمله کي د (دانيل) نوم اخلي

نو دا په څر ګنده تو ګه تر میلاد دمخه په ۲۰۴ کال کي هغه یهودي اسارت ته راجع ده چي بخت نصر لومړی بيت المقدس ونيوی او فينيقيان، قبطيان، سوريايان او يهوديان ئې په اسارت باندي بابل ته يووړه او د همدې يهوديانو په جمله کي دانيل او د هغه ملګري هم شامل وه. د بخت نصر له خوا وروستی ځل اسارت او د بیت المقدس ورانېده تر میلاد وړاندي په ۵۸٦ ق م کال کي منځ ته راغله چي په دې وخت کي پاته يهوديان بابل ته يووړه سوه او يا مصر ته وتښتېده. د اسرائيليانو د هغه (اسارت) په جريان کي چي د (تيگلاث پېلېسر) له خوا پيل سوی و او څو کاله وروسته د هغه د خلف (سلمانېسېر) له خوا تر میلاد وړاندي په ۷۲۱ ق م کی بشپړېدو ته ورسېدی، دغه ولس پاسنی مېسوپوتاميا، ارمېنيا او مېديا ته بوتله سو. په دې ترتيب نو موږ هم د يهوديانو او هم اسرائيليانو دواړو درست قومونه ګورو چې د جګړې د اسیرانو او د رعیتو توکمونو په توګه هغه غور ته په نژدې ملکونو کې واچول سوه چې افغانان وايي هلته ئي اسرائيلي نيكه كان د بخت نصر له خوا د اسارت له زماني يعني تر ميلاد دمخه له ٦٠٠ ق م نېټې راهيسي بيا دهغي شاهي کورنۍ تر وخته پوري اوسېده چي بنياد ئې په غزني کي د سبکتګين له خوا کښېښوول سو او سلطان محمود ئې ډېر مشهوره واکمن او د اسلام ډېر پياوړى اتل و، يعني تر ۹۰۰م کال پوري. د دغو پنځلسو سوو کلونو د زمانې په دوران کي نو بيا د افغانانو نوم تر هغه مهاله پوري هيچري په تاريخ کي نه دی اورېدل سوی څو چي د خليفه عبدالملک بن مروان په واکمني کي د افغانانو له قوله د هجرت په ۸۲کال (چي د ۷۰۵م د جنوري له لومړۍ نېټې څخه راپيل کېږي) د پونتيف ستر قوماندان حجاج بن يوسف او د هغه وراره امام الدين په ګډه د دې ماموريت دپاره ټاکل کېږي چي د سيوستان ملک او د هغه توابع (چي اوسني سيبي او پاسنی سند شاملوي) تر حملې لاندي ونيسي او تر تابعيت لاندي ئې راولي. د غور پولو ته چي دغه عربي لاښكر

راورسېدی نو له دې مهاجمانو سره ډېر افغانان چي هغوی ئې په زياته علاقه استقبال کړه يو ځای سوه او د همدې نظامي عملياتو په اته کلنه دوره کي ئې د عربي قوماندانانو دپاره د سرتېرو په څېر څدمت کاوه. د دې عملیاتو په سلسله چې سیوستان ونیول سو او د هغه راجا ووژل سو نو تر دې وروسته افغانانو ته رخصت ورکول سو چي بيرته خپلو کورونو ته ستانه سي. داسي ښکاري چي د يوه ولس په څېر دغه د افغانانو لومړنۍ يادونه ده او د هغو عربو له خوا څخه دا يادونه سوې ده چي دوى په پرشيا او ارمينيا كي له خپلو دمخنيو فتوحاتو څخه راګرزېدلي وه او د غور د غرني ملک په پولو کي له افغانانو سره مخامخ سوه. د هغو بيانو سره سم چي افغانان ئې د ځانو په باره کي کوي، دغه مهال ديرلس سوه کاله زمانه له هغه وخته څخه تېره سوې وه چي دوى دلته اړولي وه او لکه څنګه چي ئې له خپلو بیانو څخه په ښکاره څر ګندېږي د دوی د ګاونډیو ولسونو له خوا څخه د افغان او بني اسرائيل په نومو باندي بلل کېدله. خو دا چې په همدغو نومو دې دوی خپل ځانونه بللي وي يوه داسي خبره ده چي د دوی په ځاني بيانو کي هيچري په څر ګنده تو ګه نه ده راغلې. په دې اساس نو معلومېږي چې دغه نومونه له اصله څخه د هغه ولس خپل ذاتي نومونه، نه وه چي د دوى د پېژندني دپاره په دغه زمانه كي په كار اچول كېده او يا ئې هم هغه وخت د يوه ملي لقب او نسبي مورينې په څېر اخيستې وه. البته کټ مټ په همدې تو ګه هغه و ګړي چي د خپلو ګاونډيانو له خوا د کافر او کورېش په نامه بلل کېږي نو دا کلمه ئې د خپل ملي نامه په څېر اخيستې ده او ځانونه د عربو له نسبه څخه بولي. هغه شان لکه د سانسکريت د کمبوجيا (کافر) چي ويل کېږي دوی د کوم يوه داسي ولس له خوا څخه (کورېش) بلل کېده چي په دغسي ورته نامه (پرشيائي کوروش او راجپوتي کيروچ) يادېدی اود معلوماتو له مخي په لرغونې زمانه کي د يونانيانو د يروياميسس پر دغو ختيځو علاقو باندي اوسېدي، همدغه راز د غور افغان

(غروال) ښايي د کوم يوه داسي ولس له خوا څخه بني اسرائيل بلل کېده چي هغه بيا د معلوماتو له مخي په لرغونې زمانه کي د پروپاميسس پر هغو لوېديځو علاقو باندي اوسېدی.

موږ په تېرو پاڼو کي د بېلابېلو لرغونو اقوامو هغه نومونه وليده چي د پخوانيو يوناني ليکوالو له خوا څخه د پروپاميسس مربوط (د غور) په دغه سيمه کي د اوسېدونکو په څېر ياد سوي دي او زياتره مو د دوی له جملې څخه وموندل چي اوس د يو شمېر قبيلو په وسيله تمثيلېږي چي د ملک د موجودو اوسېدونکو تر منځ په هم هغو پخوانيو نومونو باندي بلل کېږي. خو د آريانا په ټوله پراخه سيمه کي چي په بشپړه توګه زموږ تر پلټني لاندي سر تر پايه وکتل سوه، موږ هيچيري له کومي داسي قبيلې يا د يوې قبيلې د وړې پښې سره نه سوو مخامخ چي هغه دي افغان بلل کېږي او يا دي دغه ته ورته کوم نوم ولري. حتى د دې قوم په هغو نسبي شجرو کي هم په مخه نه دی راغلی چې په خپله د افغانانو له خوا څخه تدوین سوی دی. د دوی د خپلوبيانو له مخي افغانان به ضرور يوه نيمه پېړۍ تر هغه دمخه په غور كي مېشته سوي وي چي هيرودوت خپل تاريخ وليکي او يا تقريباً څلورنيمي پېړۍ تر هغه دمخه چي سترابو خپله جغرافيه وليکله. که چيري دوی د زمانې په دغه اوږده موده کي د يوې ټاکلي ارضي قبيلې په څېر موجوديت درلودی نو دا نه سوای کېدای چي د پورته یاد سوو لیکوالو له نظره څخه ولوېږي او يا هم په دې صورت کي د هغه وروستيو لرغونو ليکوالو لکه آرريان، پليني، پتوليمي او نورو له پامه ولوېږي چي په خاصه توګه ئې د دغو سيمو په باره کي ليکني کړي دي. تر هغه ځايه چي ما ته رامعلومېدای سي د لرغونو يوناني او رومي ليکوالو له جملې څخه يوه لا هم د کومي داسي قبيلې يا ولس کومه يادونه، نه ده کړې چي هغه دي افغان بلل کېږي. خو سره له دې د دغي مودې په ټوله دوران کي يهوديان او اسرائيليان، يرته له محُكنيو نيوكو يا حُانته قبيلوي تنظيمونو، دلته، هلته

د ځانګړو کورنيو يا وړو ټوليو په څېر شاوخوا تيت او پرک مونده کېږي چي د بندګانو او مریانو د طبقاتو په توګه د مځکي د مالکانوسره اوسي او د سودا ګري د ورهڼو، د صنعتي هنرونو، د بېلابېلو مسلکونو او کسبونو او حتی د سرتېرو په شان بېلابېلو کارونو ته تومارل کېږي. وايي چي لوی سکندر د يهوديانو يوه پياوړې قطعه په خپل لښکر کي درلوده چي د هغې په مرسته ئې ختيځه پرشيا ونيوله او عبري تو کم ېې له شکه د ده د قرار ګاه د ملګرو د مختلط جمعیت په لوی ترکیب کې ډېرښت درلودي. خو عربو چي بيا کله پر پرشيا باندي هجوم راوړ او د دوی په يوه لاس کي قرآن او په بل کي توره وه نو بې له شکه ئې د هغو اسيرو اسرائيليانو او يهوديانو د اولادې تر منځ چي د ملک د عمومي اهاليو په جمله کي ئې د پاملرني وړ عنصر تشکیلاوه او دا نوی دکتورین فقط ورته د خیل زوړ سوي پهودیت يو اصلاحي شکل ايسېدى، هغه څوک وموندل چي په خپله خوښه مسلمانان او د عربو مرستیالان سول. دوی چی اسلامی ورور ګلوۍ ته د ور داخلېدو په وخت كي د خپل ځان كوم ملي تشكيل يا د ارضي نيوكو پر بنا خپل مستقل قبيلوي تنظيم نه درلودي، نو ښايي ژر تر ژره په خوښي سره دې ته مايل وه چي د خپلي مورينې او بندګۍ په باب هر څه له ياده وباسي او له پامه ئې واچوي، او ځانونه له خپلو بريمنو ساتندويانو او همدينه يارانو سره يو غوندي کړي او په بېړه د مسلمانانو په عمومي پرګنه کي له نظره ووزي. بيا نو يو او بل وخت، دلته هلته د سياسي انقلابونو په بهير کي د بخت څرخ د همدې توکم وګړي د امتياز او قدرت جګو مقامونو ته خېژول. دغه معتبرۍ ته رسېدلي وګړي به ځيني وختونه معتقد يهوديان او زياتره به مسلمانان وه، خو څرنګه چي اصل او نسب به ئې نه و معلوم نو کله چي به ئې د برياليو فاتحانو او خپلواکو واکدارانو په څېر په تاريخ کي يو لوړ مقام ونيوي نو به د نسب له پلوه د هغو غالبو تو کمونو يا قبيلو يوه يا بل ذات منسوب کېده چي دوی به ئې په منځ کي ژوند کاوه. د مسلمانانو

په تاريخ کي داسي موارد څو څو ځله ثبت سوي دي چي معتقدو يهوديانو د جګي درجې مقامونه نيولي او د آسيا د دغي برخي د مسلمانو شهزاد ګانو او پاچهانو تر حکومت لاندي حتى د وزير، يا صدراعظم ځاى ته رسېدلي وي. همدا شان د افغانستان په دننه او شاوخوا ورشو کي ئې يو شمېر داسي مسلماني شاهي کورنياني راپيدا سوي دي چي د ثبوت له مخي يو داسي مؤسس ته راجع کېداى سي چي نسب ئې تر اسرائيلي، يوناني يا راجپوتي اجدادو پوري رسېږي، له دغي جملې څخه ساماني، سلجوقي، طاهري، صفاري، بووي او نوري دي چي موسسانو ئې د اسلام د منلو سره د دين د اتلانو په څېر يو دم د خپل وړاندي تګ د لاري ستر خنډ له منځه واخيست او د خپلو طبيعي استعدادونو او طاقتونو په کار اچولو سره مخ ته ولاړه.

د دې پلټني په بهير کي موږ وليده چي پر افغانستان باندي د يوناني واکمنۍ په وخت کي د غور پر غرني ملک د (سور) په نامه يوه قبيله مېشته وه چي ښايي هغه به له سوريائي او يا له هندي موريني څخه منځته راغلې وه. د لومړي احتمال په صورت کي به نو البته دا قبيله له هغو اسرائيليانو څخه جوړه وه چي افغاني روايتونه وايي په همدې برخو کي ئې اړولي وه او د دوی د هغي ادعاء د پاره چي ځانونه بني اسرائيل بولي، د ثبوت مدرک ګڼل کېږي. د دا بل احتمال په صورت کي به نو دا قبيله هغه (سوريا) يا (سوريابانسي) تمثيلوي چي د راجپوت مربوط (د لمر توکم) ګڼل کېږي او دې برخو ته غالبه ښکاري د هغه جريان په نتيجه کي راغلي وي چي د اباسين ولايات او د پروپاميسس ټاټوبي د سيليوکوس نيکاتور له خوا څخه لکه دمخه چي ئې بيان تېر سوی دی سندراکوتوس ته وسپارل سوه

خبره چي هر راز وي خو هغه ټکي چي اوس له موږ څخه پام غواړي دا دئ چي د افغان نوم له کومه ځايه څخه راپيدا سوی دی. افغاني روايات يو نيکه يادوي چي افغنه نومېدی او دی د جپر پميه د زوی په څېر ښوول سوی دی چي هغه د اسرائيليانو د پاچا ساول نامي زوی و. وايي چي ده د اسرائيلو

د پاچا سلیمان په لښکر کي د سراعلی قوماندان مقام نیولی و او هم هغه پاچا دې دندې ته ټاکلی و چي د بيت المقدس د معبد د جوړېدو چاري وڅاري. موږ د افغان د نامه په توجيه کي چي ګاونډيانو دا ولس په هغه باندي باله، ټولي دغه راز څرګندوني په ډاډه توګه د يو جعلي بيان په څېر له نظره اچولای سو. دغه نوم د محمدي سنې د لومړۍ پېړۍ د وروستۍ برخي د کلونو په شاوځوا کي چي تر میلاد وروسته د اتمي پېړۍ د پیل له کلونو سره سمون خوري، د لومړي ځل دپاره په تاريخ کي وپېژندل سوه. ښکاري چي په دې پسې نو دا نوم د افغانستان د اوسېدونکو د يوې برخي (يعني درانيو قبيلو) له خوا څخه د خپل ملي نوم په څېر واخيستل سو او له افادې څخه ئې نه يوازي تاجک او هزاره ولسونه ووتل (چي هغوی پښتو نه وايي او داسي نه ګڼل کېږي چي د افغان له قوم سره دي کوم تعلق لري حُكه رشتيا هم يو مخيزه له بېل توكم څخه دي او بېله ژبه وايي) بلكي دا رنګه يو زيات شمېر هغه قبيلې هم ځني ووتلې چي د دوی په نسبي شجرو کي په داسي توګه شاملي دي چي د دوی سره يو ځای له خپل هغه مشترك وروستني نيكه كايس څخه را پيدا سوي دي چي د محمدي سنې د پيل پر وخت ئې په غور کي ژوند کاوه او په ١٦١م کال کي مړ سو. خو له دې سره سره د عمومي استعمال په جريان کي او په تېره بيا د خارجيانو له خوا څخه د انغان کلمه په يوه جامع معنا د افغانستان د ټولو اهاليو دپاره له هره توکمه څخه چي وي او هره ژبه چي وايي ېې له کومه توپيره په کار اچول کېږي<sup>(۱)</sup>.

دراني افغانان له دې سره موافق نه دي چي د (افغان) کلمه د سليمان د لړۍ د پښتو ويونکو قبيلو يعني په ټيک معنا د پښتنو يا پټهان دپاره په

<sup>(</sup>۱) مطلب دا دی چي د (افغان) نوم د (افغانستاني) معادلګرزېدلی دی (د مترجم یادداښت).

کار واچوي. همدارنګه غلزي په دغه نامه نه يادوي چي هغه په خپله هم رشتياله دې څخه ډډه کوي چي دانوم د خپل ملي نامه په څېر ومني. دوی همدا شان يو زيات شمېر وړې قبيلې چي نه دي تصنيف سوي لکه برکي، وردک، کورېش او نوري په دې نامه نه بولئ. خو ترکلاڼي قبيلې دوی يوازي د وصلي افغانانو په څېر مني چي هغه پښتو وايي او پښتنولي پالي. لاکن تاجک او هزاره (چي دواړه په څرګنده توګه ځانته جلا او بېل توکمونه دي) له بلوڅو سره يو ځای (چي د دوی په څېر له يوه راجپوتي ذاته څخه دي) ټوله يو ځای د پرديانو په شان ګڼي چي د دوی په نسبي شجرو کي نه دي شامل سوي. لکه څنګه چي موږ د دې پلټني په تېرو پاڼو كي وليدل، د بلوڅي قبيلو اكثريت كه څه هم پارسي وايي او په پښتو نه ږغېږي او د پښتونولۍ په مورد کي په څه نه پوهېږي خو بيا هم په سر سره له هم هغه راجپوتي ذاته څخه دي چي په افغاني شجرو کي د شاملو قبيلو له جملې څخه د پخوا زمانې ډېري مهمي او ګڼي قبيلې په زيات شمېر اړه ورسره لري. د افغانستان په لوېديځه برخه کي د پښتو ويونکو قبيلو دا ادعاء چي د افغان لقب يوازي په ځان پوري منحصر بولي يوه بې اهميته خبره نه ده او په روان بيان كي به ئې تر څېړني لاندي ونيسو.

د افغانانو تاریخ په مخزن افغاني کي ثبت دی او دا اثر چي وړاندي ئې یادونه سوې ده (فقط یو ۲۷۰ کلونه دمخه) هغه زمانه په هند کي ولیکل سو چي دا مهال د افغانستان ختیځي برخي د کندهار په شمول، په هندي امپراتورۍ پوري اړه درلوده، خو د ملک لوېدیځي برخي بیا د بلوچستان په شمول، او کله ناکله د کندهار له علاقو سره په پرشیا پوري اړه درلوده. ځکه نو افغاني شجرې یوازي د اهالیو له هغي برخي سره اړه لري چي په هند پوري د مربوطي خاوري په حوزه کي اوسي. د دې پلټني په سر کي د تعریف سوي افغانستان د شاملي سیمي دغه سیاسي وېش له یوې وختي زمانې راهیسي له هغه وخته څخه منځته راغلی دی چي دلته یوناني

واکمني رانسکوره سوه. د دې سيمي پر لوېديځه برخه چي جنوبي خوا ته د مكران له سمندري غاړي څخه راپيل كېږي او بيا په شمال كي د آمو د زيم تر کوړمونو او لیري د هغه تر سرچینو پوري رسېږي، سر تر پایه د پرشيائي تسلط او نفوذ دوره تېره سوې ده. د دې برخي ختيځ حد د هيلمند سيند د خپلي ټولي مجرا په وسيله تر هغي تقاطع پوري ټاکي چي په بُست کي له ترنک سره ګډېږي او له هغه ځايه بيا د خاران او مکران له لاري چي دا دواړه هم پکښي شامل وه، د سيستان د بېديا له منځه څخه تېرېدي. زموږ د افغانستان په دغه ټوله جنوبي، غربي او شمالي برخه کې د خلګو ژبه پارسي ده چي په بېلابېلو لهجو ئې خبري کوي او ورسره د هغې په شمالي پولو کي ترکي هم ويله کېږي. د افغانستان پر ټوله ختيځه برخه باندي چي په شمال کي له هندوکش څخه نيولې بيا په جنوب کي تر هندي اقيانوس پوري رسېده او په لوېديځ کي له هيلمند څخه رانيولې د براهوي د ملک په شمول بيا په ختيځ کي تر اباسين پوري رسېده، د هندي تسلط او غوذ واکمني تېره سوې ده. په دغه ټوله سيمه کي چي د کافرستان او كاشكار يا (كاتور) غرنۍ علاقې، كابل او غزني، د سليمان لړۍ او د ترنک ناوه، له پښين او شال سره يو ځاي د هغو د توابعو په شمول د صحرا تر حده پوري کښېباسي، د خلګو ژبه پښتو او د سانسکريت د مشتقاتو د جملې نوري لهجې دي. خو براهويکي په جنوب او بوريشکي په شمال کي چي له توراني ذاته څخه دي له دغه حکمه څخه استثناء کېږي.

د ژبو د دغه وېش په ملاحظه موږ اوس دې ته اقدام کولای سو چي د افغان د کلمې مورینه وپلټو.

هیرودوت د اباسین پوله یا زموږ د افغانستان ختیځه برخه د پکتیکا یا پکتیا په نامه سره بولي. هغه ملک چي په دې نامه یاد سوی دی د لرغوني پرشیائي امپراتورۍ ختیځ سرحدي ولایت تشکیلوي او د شلو ستراپیانو له جملې څخه چي داریوش هیستاسپېس د باج د تادیاتو په

منظور خپله امپراتوري ورباندي وېشلې وه اوومه ستراپي جوړوي. دا نوم لکه د هغو اقوامو نومونه (لکه څنګه چي مو ولیده) چي هیرودوت د دغه پکتيا د ملک اوسېدونکي بللي دي زموږ تر زمانې پوري ژوندی پاته دی. د افغانستان دغه ختيځه برخه د هغې د اوسېدونکو له خوا څخه د بېلابېلو قبيلو له تلفظه سره سم پخت، پوخت، پخته، پوخته او پوختون – خوا بلله کېږي. وروستنی شکل ئې د (پوختون ملک) افاده کوي او ښايي چي دا به په اصل کي د (پوختون – کا) هندی شکل و، چي د (پوختون مربوط) معنا لري او له هغه څخه د هيرودوت (پکتيکا) اخيسته سوی دی. د دې ځای اوسېدونکي خپل ځان په ځانګړې توګه (پوختون) او په ډله ثيزه توګه (پوختانه) بولي. له دغه وروستي شكله يا له (پوختان) څخه چي د پوختون يو بل شكل دى د پټهان مروج هندوستاني شكل راپيدا سوى دى. د پوخت دغه ملک د هغه د هندي ګاونډيانو له خوا څخه (روه) بلل کېږي. دا يوه هندۍ کلمه ده چي د پارسي د (کوه) سره سمون لري او معنا ئې (غر) دی. د روه د ملک په باب ویل کېږي چي په شمال کي د سوات او باجوړ له غرنيو سيمو څخه رانيولې بيا په جنوب کي د عربو تر سمندر کي پوري، خو په لوېديځ کي له کندهار او غور څخه رانيولې بيا په ختيځ کي تر اباسين او حسن ابدال پوري غزېدلي پروت دي. لاكن په محدوده معنا دا نوم يوازي خپله د سليمان لړۍ ته له خيبره څخه تر بولان پوري په کار اچول کېږي. د (روه) روهيله بلل کېږي او دا د (روه – والا) يو لنډکی شکل دی چي د (روه د بومي) (غروال) معنا ورکوي. د پوځته کلمه د پارسي ژبي د پشته د کلمې زيږ غرنی تلفظ دی چي د (غره) يا (غونډۍ) په معنا دی، که څه هم اوس په دغه معنا د کلمې استعمال هم د پښتو او هم د پارسي په دواړو محاورو کي لږ يا ډېر نابابه سوى دى. ځکه پر ځاى ئې د (کوه) او (کوهستان) یعنی (غره) او (غرني ملک) او (کوهستاني) یعني (غروال يا غرني) كلمات استعمالېږي په تېره بيا كله چي د افغانستان د

دغه ختيځ سرحد په شمالي برخه کي غرنۍ علاقې ښوول کېږي، مثلاً لکه د کابل (کوهستان)، د سوات کوهستان او داسي نور، يا لکه د داردستان په مورد کي چي بيا يوازي (کوهستان) يادېږي. د داردستان وروستۍ کلمه په حقيقت کي د سانسکريت کي د (دارادستهان) يا د (دارادا د ملک) معادله پارسي کلمه ده. د (دارادا) د کلمې خپله معنا (غروال) يا د (دار مربوط) کېږي چي دالومړۍ کلمه ئې د (غره) په معنا ده. د (غروال) د راره يو بل سانسکريت نوم چي په لرغونې زمانه کي د کشمير مربوط د د اباسين د پولو د غرنيو وګړو د پاره استعمالېدي (که چيري په واقعيت کي اباسين د پولو د غرنيو وګړو د پاره استعمالېدي (که چيري په واقعيت کي د دارادا يو بل نوم نه و) هغه کيراتا و، ځکه (کيرادا) معنا (د کير مربوط) چي (د غره مربوط) مفهوم افاده کوي. (د کير ياغير معنا د غره سره برابره د). دا وروستي نوم چي ياد سو اوس په دې برخو کي چنداني نه اورېده کېږي خو د (دارادا) نوم تر دې ګړي پوري لا د داردستان په اوسني (داردو) کي ژوندې پاته دي.

په دې ترتیب نو موږ وینو چي له یوې خورا لیري زمانې راهیسي زموږد افغانستان د ختیځي برخي ټوله حوزه په بېلابېلو ژبو او لهجو کي د (غرونو) یا (دغرو د سیمو) او اوسېدونکي ئې د (غروالو) یا (غرنیو سیمو د غرنیانو) په نومو ښوول کېدله. د هیرودوت پکتیا په روښانه توګه د پټهان (پوخته) ده چي د نرمي پارسي د (پشته) د کلمې زیږغرنی تلفظ دی او دا کلمه دغي غرنۍ سیمي ته هغه وخت په کار اچول کېده چي د پرشیائي امپراتورۍ یوه برخه ئې جوړوله. د هندي ژبي د (روه) نوم ئې ښایي سندراکوتوس ته د دغو ولایتونو تر سپارلو وروسته هغه مهال منځته راغلی وي چي داملک په هندوانو باندي ډک سو. د سانسکریت (دارادا) او درغوني وه چي نامیک په هندوانو باندي ډک سو. د سانسکریت (دارادا) او لرغوني وه چي ښایي پکتیا تر ملک ها خوا شمال ته پراته وه دا نومونه دونه ډېر لرغوني وه چي ښایي پکتیا ئې هم تر هغه پخوا چي د پوشتي پارسي نوم واخلي په خپله حوزه کي شاملوله. د روه د ملک جنوبي نهایت چي د بولان

د درې جنوب ته واقع دی نو که څه هم کوهستاني بلوڅ بلل کېږي خو په محلي نامه (براهویکي) یعني د (براهوي مربوط) یا (د براهوي ملک) نومېږي چي د (بوروهي کي) یعني (د غرنیو خلګو) په معنا سره تشریح کېږي. په دې ډول نو له خورا لیري زمانې راهیسي موږ وینو چي د افغانستان په دغه ختیځه برخه کي یو زیات شمېر ملي نومونه لکه پوختون (پښتون – مترجم) یا پټهان، روهیله، کوهستانی، باروهي یا براهوي او داردا یا داردو، ټوله یوشانته د (غرني) معنا ورکوي.

راسئ اوس نو زموږ د افغانستان لوېديځي برخي ته مخ راوګرزوو. دلته موږ هغه سرحد وينو چي د نن زمانې د پرشيا سره تېر سوی او په شمال کي د پرله پوري غونډيو د يو ځنځير په سلسله له ګورګان (لرغوني هيرکانيا) څخه نيولې بيا په جنوب کي تر کرمان (لرغوني کارمانيا) پوري غزېدلی دی، د (کوهستان) په پارسي نامه باندي بلل کېږي چي د (غرنيو سيمو) معنا ورکوي. د دې سرحد يوه برخه چي د هرات لوېديځ پلو ته واقع او په اوس کي د (کرای ترکو) هغه نيولې ده، وايي چي دا ځای د ورستني عصر د ابدالي افغانانو مرکز و.

دغه ټوله لړۍ د (هشيشيانو) د هغي فرقې له مرکزونو او مورچلونو څخه وه چي د حسن صباح مريدان وه. دغه مرشد چي د شيخ الجبال او د (جبال د امير) په نامه ياد سوى دى (د عربو له خوا څخه د جبال نوم د پرشيا پر غرشينانو باندي ايښوول سوى دى) په اروپا كي (د غرونو د پير) په نامه شهرت لري. دې فرقې ته منسوب وګړي خپل ځانونه اسماعيلي بولي خو دوى د بنيادي مسلمانانو له خوا څخه د (ملاحده) يا (ناروا خلګو) په نامه بلل سوي دي. احتمال لري چي د افغاني قبيلو زباتره هغه وړې پښې چي د اسمائيل په نامه دي ښايي له دغي فرقې څخه تر هغه وروسته پي هلاكو خان له منځه يووړه راپيدا سوي وي. د بنګښو بيا ښايي ټولي قبيلې په دې فرقه پوري اړه درلوده. د لوېديځ افغانستان باقي پاته برخه قبيلې په دې فرقه پوري اړه درلوده. د لوېديځ افغانستان باقي پاته برخه

په خپله جنوبي نیمه خوا کي د سیستان رېګن دښت او د مکران ټیټو غونډيو نيولې ده. هلته يوه تړانګه د اوسني سيستان په ګډون پخواني اسلامي ليکوالو د يوه روايت له مخي په دې ګومان د نيمروز په نامه وبلله چي هغې په لرغوني زمانه کي د (نمرود) په امپراتوري پوري اړه درلوده چي د بابل پاچا و. په نيمه شمالي خوا کي د لوېديځ افغانستان غټه برخه د (غور) غرثي ملک نيولې ده چي د سکندر مورخانو پروپاميسس بللی دی او دا كلمه كومان كېږي د هندي ژبي له (پروا - باما) څخه راوتلې وي چي (سرهواره غره ته) ويل کېږي او په اوس کي د (هزاره) په نامه دی. دغه ملک زیاتره د اسلامي لیکوالو له خوا څخه د (کوهستان غور) په کلمه سره یاد سوی دی چي په مفهوم کي ئې تکرار راغلی دی او معنا ئې (د غرونو غرنی ملک) کېږي. څکه غور د پښتو د (غر) يو شکل دی چي د سانسکريت د (غير) سره برابرېږي چي د (غر) په معنا دی او په همدې شکل د غرستان (زموږ د ساحوي نقشو د غرجستان) په نامه کي راغلی دی چي د هغه د علاقو له جملې څخه د يوې علاقې نوم دی. د دې نامه تاريخ په ښکاره ډول تر مقدوني بري وروسته له يوې زمانې څخه راپيل کېږي او ښايي دا نوم دې ملک ته د هنديانو له خوا څخه هغه مهال ور کول سوی وي چي د دې ملک کالخوايي ئې په لاس کي اخيستې وه. د هزاره اوسنى ئوم ئې صرف د چنګېزخان د مغلي چپاو له زمانې څخه راپيل کېږي چي د ديرلسمي ميلادي پېړۍ په لومړۍ نيمايي کي پېښ سو او توجيه ئې داسي کېږي چي د هزاره پارسي کلمې څخه ئې منشاء اخيستې ده ځکه دا (د يوې زر كسيزي ټولۍ) نوم و چي تر مغلي واكمنۍ لاندي د نظامي قطعاتو يا لواوو د ښووني دپاره چي ملک ورباندي وېشلی سوی و له دغي اصطلاح څخه کار اخیستل کېدی. خو د اباسین پر ختیځه غاړه یو بل ملک يا علاقه هم سته چي اوس د همدغه هزاره په نامه بلل كېږي اما د نامه په مورد کي ئې وړاندي سوې توجيه سر نه خوري. ځکه د اباسين هزاره په

څرګنده توګه د سانسکريت له ابهيسارا څخه راوتلي اوسني شکل دي. ابهیسارا (چي د سکندر مورخانو د ابیساریس ملک یاد کړی دی) د راجاتارينګيني په اثر کي د کشمير د توابعو له جملې څخه د يوې سيمي په توګه د (دوروابيسارا) تر نامه لاندي ياد سوی دی چي دا کلمات د (ابیساره د دور ناوه) افاده کوي. خو له کوم تاریخي سند څخه پر ته د غور د هزاره د نامه په برخه کي د پاسنۍ توجيه د سموالي په ارتباط يوه بله قاطعه خبره هم سته او هغه دا چي دغه کليمه ( د هزاره جات ) د جمع په شكل عمومي استعمال لري او دا دملك پر هغه پخواني تقسيم دلالت كوي چي نظامي علاقو ته وېشلي و او هره علاقه ئې د (هزاره) يا د لښکرو د هغي ټولۍ په حساب پېژندل کېده چي د نامه له مخي زر کسيزه وه او يوه ټاکلې علاقه ئې تر خپلي خاصې لواء لاندي په واک کي وه.په نن ورځ کي د څلورو ايماقي قبيلو له جملې څخه هره يوه چي بيان ئې دمخه تېر سوى دى او همدارنګه د داهي د نامه څو قبيلې هره يوه يو هزاره بلل کېږي او دا نوم ئې هم په خپله قبيله او هم هغه علاقه معرفي کوي چي په دې قبيله پوري اړه لري. مثلاً لکه تايمني هزاره، تيموري هزاره، داهي زنګي هزاره، داهي چوپان هزاره او داسي نور. په حاضر وخت کي د هزاره يا هزاره جات نوم د غور د ټوله ملک دپاره د بل هر نامه ځای نیولی دی. خو دا یوازي د هرات ختيځي او لوېديځي خوا ته د غونډيو ځيني علاقې دي چي اوس کله ناکله د کوهستان په څېر يادېږي. لاکن اوسېدونکي ئې چې په خپلو خاصو نومو ښه پېژندل سوي دي د کوهستاني په نامه نه بلل کېږي. د غور د اهاليو ايماق او هزاره هيڅ کله د ملک د هغو خلګو له خوا څخه چي دوی په منځ کي اوسي د افغان په نامه نه يادېږي. دوی رشتيا هم لکه څنګه چي مو وليده بېخي بېل تو کمونه دي او د افغانانو سره چې په دې نامه ياد سوي دي هيڅ د اشتراک وجه نه لري.

د غور د ملک په شمال کي د اوسني افغانستان د ترکستان ولايت

واقع دی. دا د ترکو او اوزېکو ملک دی چي د افغانانو ارضي قبيلې هلته نسته. ځکه نو ضرورت نه لرو چي د ملک په دغه برخه کي تم سو. د افغاني تركستان په ختيځه برخه كي بدخشاني، واخي، شيغني اوسي. دوى له هغو نورو لرغونو پارسي – ويونکو وګړو سره يو ځای چي اوس د ملک په سمو او هوارو او همدارنګه په غټو ښارګوټو او ښارونو کي مونده کېږي، د تاجکو په صنف کي شمېرل کېږي. په افغانستان کي د تاچک کلمه په جامعه توګه د سمو مځکو پارسي ویونکي بزرګي طبقې او په ښارګوټو او ښارونو کي د هغو کسبکارانو، مسلکي، تجارتي او چوپړ وهونکو طبقاتو دپاره په کار اچول کېږي چي ژبه ئې پارسي وي. په (کلات بلوڅ) کي له پارسي- ويونکو کرونده ګروڅخه جوړه د دهوار کالوني همدا راز تاجک ګڼل کیږي. همداسي دغه ته ورته د تاجکو وړې کلیوالي ټولنې د ملک په بېلابېلو برخو لکه په لوګر، د کابل په اطرافو، غزني، کندهار او نورو ځايو په تېره بيا د کابل په کوهستان کي سته چي هلته د اهاليو زياته برخه تاجک دي او تر ډېري اندازې له هغو کافرو څخه جوړ سوي دي چي اسلام ته را اوښتي دي. د تاجيک يا تازيک لغت لکه څنګه چي په افغانستان کي استعمالېږي د پارسي ژبي د (تاز) يو مصغر شکل دی چي د (مريي غوندي، ټيټ، کم – اصله، رعيت) معنا ورکوي او په دې معنا ښکاري په پرشيا او مرکزي آسياکي د عربو د برتري په هغه دوران کي راپيدا سوي وي چي هلته د ملکي اهاليو عاميانه ژبه پارسي وه څو په دې وسيله چوپړ وهونكي او كسبي طبقات له حاكمو او نظامي طبقاتو څخه بېل وپېژندل سي. لکه څنګه چي د (ترک یا تاز) په عبارت کي جنګيالي او نظامي ترک له سوله ئيزه او مريي غوندي چوپړ وهونکو پارسيانو څخه بېل پېژندل کېږي او د تازیک، مازیک یا تاجیک ماجیک په څرګندونه کي چي د سپکاوي په مفهوم استعمالېږي همدا مطلب پروت دی چي د پارسي ويونكو اهاليو او د دوى غوندي نورو والاي وغلامانه او سپېره كليوالي طبقات

افاده سي. په افغانستان کي د تاجک کلمه نژادي نسب نه افاده کوي څکه تر دغه نامه لاندي يو ډول بې قبيلې وګړي اما تر مرئيتوب لاندي نژادونه چي پرشيائي، هندي، راجپوتي، ناګائي او داسي نور وي ټوله راشاملېږي. په افغانستان کي هغه څوک چي له پېژندلي پرشيائي نسب څخه وي د پارسيوان په نامه بلل کېږي. د پرشياوالو له خوا څخه د تاز نوم هغه چا ته ور کول کېږي چي په پرشيا کي د عربو له اولادې څخه وي او همدارنګه د دوی له خوا څخه په خپله پر هغو عربو باندي ايښوول کېږي چي په پرشيا کي ئې اړولي وي. هر هغه شي چي په پرشيا کي له عربي ذات يا نسل سره لاه ولري د پارسيانو له خوا څخه (تازي) يعني (عربي) بلل کېږي لکه (اسپ تازي)، (يعني عربي آس)، او (سګ تازي) يعني (عربي سپی) خو دا او (د مسابقې سپی) نو دا او (د مسابقې سپی) نافاده کوي او دا معناوي ئې د پارسي د رتاختن، تاز) (يعني ځغستل، ځغلول) او نورو سره اړه لري او له همدې توري څخه نو ښايي هغه (تاز) راوتلی وي چي پارسيان ئې د عربو دپاره په توري څخه نو ښايي هغه (تاز) راوتلی وي چي پارسيان ئې د عربو دپاره په توري څخه نو ښايي هغه (تاز) راوتلی وي چي پارسيان ئې د عربو دپاره په کارا يووي.

د ملک د بېلابېلو برخو نومونه چي زموږ د مراجعې د يوناني او رومي ليکوالو او په وروسته کي د اسلامي ليکوالو له خوا څخه ذکر سوي دي زموږ د پلټني په پيل کي وختي لا موږ ياد کړي دي او دې ته ضرورت نسته چي اوس يو ځل بيا تکرار سي. زموږ د کتني په جريان کي مو د هغي سيمي پر ټوله ورشو باندي نظر واچاوه چي په دمخه کي زموږ د پلټني په منظور د افغانستان په توګه تعريف سوې وه او هيچري موږ د هغي کومه برخه ونه موندله چي يا د لرغونيانو، يا د وروستنيانو او يا حتى د هغي د موجودو اهاليو له خوا څخه د افغانستان په نامه بلل سوې ده. ځکه سره له هغه چي دا نوم دوى ته ورمعلوم دى خو د ملک دپاره ئې د نامه په څېر د دوى له خوا څخه نه استعمالېږي. له دې حکمه څخه يوازي د اهاليو برخه دوى له خوا څخه نه استعمالېږي. له دې حکمه څخه يوازي د اهاليو برخه

وتلې ده چي ځانونه دراني افغان بولي ځکه صرف د تېري پېړۍ له منځنيو کلونو راهیسي د دوی له خوا څخه په دغه نامه یادېږي. کوم نوم چي دغه سيمه د خپلو اهاليو له خوا څخه ورباندي پېژندله کېږي او ورباندي يادېږي هغه خراسان دی. داسي ښکاري چي د افغانستان نوم د پرشياوالو سره راپيدا سوی وي او د هغه تر کمن نادرشاه د بري تر زمانې وړاندي نه دی چي د پرشيائي امپراتورۍ پوري د دې سيمي بيا الحاق د ده له خوا څخه منځته راغي. تقریباً يو سل او پنځوس کاله پخوا ئې جنوبي برخه د هغه ځای د غالبي قبیلې د نامه په تعقیب بلوچستان او شمالي برخه ئې د هغه ګوټ د غټ ولس په نامه پسي چي ده چاري ورسره تړلي وې افغانستان وباله. خو د تېري پېړۍ په منځنيو کلونو کي چي کله ابدالي احمدشاه ځان په دې سيمه کي د نادرشاه د فتوحاتو کالخوايه وګرزاوه نو ئې د افغانستان نوم هغه ټوله ملک ته وغزاوه چي موږ د لرغوني آريانا په اساس تعریف کړی دی. افغانستان که څه هم د یوې ارضي ساحې د نامه په توګه د بېخي وروستنۍ نېټې يو نوم دی خو افغانان په خپله له يوې خورا ليري زماني راهيسي په تاريخ كي راڅر كنديږي. دا څر كندېدنه لږ تر لږه زموږ د ميلادي سنې د اتمي پېړۍ له پيل څخه رانيول کېږي چي په دې وخت كي د سيستان شمالي پلو د غور په غرنيو سيمو كي پراته بدوي داړه مار غرنيان د هغو وختنيو عربي چپاويانو له خوا څخه چي پر دې سيمه ئې هجوم راوړی و د افغان او د جمع په شکل د افاغنه په نامه باندي پېژندل کېږي. له دې زمانې راپه هیسته وړاندي د ورپسې دوو پېړیو په دوران کي چي کله پر دې سيمه باندي جګړې رواني وې او شاهي کورنياني ترله اوړي نو د افغان نوم يو او بل وخت د يو ښورښي او بربري ولس په څېر د ختيځ پېژندني په تاريخ کي داسي تصويرېږي چي دوی زياتره کوچي يا چوپاني خلګ دي. په غريزي توګه جنګيالي او داړه اچوونکي دي، او په طبيعي ډول د ښې درجې نظامي او حکومتي استعدادونه لري. څو دا دی چي

بالاخره د غزني د غوري كورنۍ په واكمني كي د خپل برم او شهرت اوج ته هغه وخت رسېږي چي مشهور شهاب الدين غوري هندوستان ونيوی او ده نه يوازي اسلام هلته ټينګ کړ چي د غزني د دمخني ترکي کورنۍ د سلطان محمود له خوا څخه ورغلی و بلکي له دې سره جوخت ئې تيارسی افغاني لښکر په داسي سويه هلته ځای پر ځای کړ چي د غوري کورنۍ تر زوال وروسته، همدې لښکرو لکه څنګه چي د ډهلي د پښتني پاچهانو له ځوا څخه تمثيلېږي، افغان د هند ستري واکمنۍ ته وخېژاوه. موږ له دې خبري سره علاقمند نه يو چي په هند کي افغاني سرګذشت تر هغه ځايه تعقیب کړو چي بیا ئې مغلو ځای ونیوی، خو ښایي مناسبه به وي چي له دې ټکي څخه مخ هغي پلټني ته راواړوو چي دغه افغانان څوک وه. هغه پاچهي کورنۍ چي په غزني کي د سبکتګين له خوا څخه تاسيس سوه د ترک په نامه مشهوره ده، که څه هم (سبک) په خپله ښايي د غزني د ملک يو بومي وګړی او علاوه پر دې يو راجپوت و. په هر حال ده د هغو قبيلو له يوې. قبيلې څخه ښځه و کړه چي د غزني شاوخوا اوسېدله، له دې ښځي څخه ئې زوی او خلف هغه مشهوره محمود پیدا سو چي دی لومړی اسلامي شاهزاده دی چي د سلطان لقب ئې واخيستی. دغه محمود پر افغانانو باندي خاصه پېرزوينه درلوده او په زيات شمېر ئې نه يوازي دا چي په خپل لښکر کي چهره کوله بلکي همدارنګه ئې پر بېلابېلو دولتي چوکيو باندي مقرروله. له دې لاري نو افغانانو دونه ستر قدرت او نفوذ وموندي چي د غزني پر تخت باندي ئې د ده د کورنۍ ځای ونيوی چي بيا د غور افغان ته ورانتقال سوه.

د غزني د شاهي کورنۍ غوري افغان د غور د سور په قبيله پوري اړه درلوده. دوی سوري افغان وه. سور مو دمخه د غور د قبيلو په جمله کي ښوولی دی خو دا خبره نامعلومه پاته سوه چي آيا دغه سور له سوريائي يا هندي اصله څخه راوتلی دی. د ډهلي پښتانه پاچهان چي د غزني د غوري

کورنۍ پر کنډوالو باندي راپورته سوه له لودي قبيلې څخه وه. دوی لودي افغان وه او په ښکاره د سوري ګاونډيان وه، خو د يوې ارضي قبيلې په څېر ئي اصلي موقعيت ښه نه دی معلوم. که څه هم احتمال لري چي هغه غزني ته نژدې د ارغنداب د ناوې پر خوا يو چيري واقع دی. لودي د سلطان محمود له وخته راهيسي د نظامي قواندانانو او ولايتي واليانو په څېر د پرله پسې سلطانانو تر واکمنۍ لاندي ډېر څرګند تبارز کوی، څو چي په خپله د ستري واکمنۍ مقام ته ورپورته کېږي. اوس د دې قبيلې څوک په افغانستان کي درک نه لري او نه ئې هم د هغه د خاوري په ساحه کي د خپلي پخوانۍ نيوکي کومه محسوسه نښه هلته پرې ايښې ده. که څه هم دا ويل کېږي چي دوی د هغه ټوله ملک يوه ډېره مهمه قبيله وه چي موقعیت ئې د هیلمند پر غاړه د بست یعني د محمود د دربار د ژمني هستو ګنځای او د غزني يعني د هغه د دوبي د هستو ګنځای تر منځ ټاکل سوی دی. ويل کېږي چي پر هندوستان باندي د محمود د مکررو چپاوونو، په تېره بيا په سومنات کي د هغه له بريالي کېدو سره مادي مرستي کړي دي. په هند کي (لودي) يا لکه څنګه چي هلته بلل کېږي (لودهي) زياتي شاندازه کالونياني په تېره بيا د سرهند په علاقه کي جوړي کړي دي چي هلته د دوی د غټو مېنو له جملې څخه يوه ئې هم د لودهيانې ښار ګوټي تمثيلوي چي اوس تر بر تانوي واکمنۍ د لوېدلو او تبعيد سوو افغاني اميرانو د پناه ټاټوبی دی. د لودي، لدي، لودهي يا لدهي نوم د راجپوتي قبيلو او خېلونو تر منځ نه لیده کېږي. خو د شمالي هند د برهمنیانو تر منځ د لهدي په نامه يو خېل موجود دی. ښايي همدغه د لهدي برهمني خېل د اوسني لودي مورينه وي او يا دوی امکان لري د ليديا له لرغوني لودي څخه په خپله د لهدي برهمني وګړو سره يو ځای راپيدا سوي وي. خو خبره چي هر راز وي د سوري او لودي له نومو څخه يو لا هم د افغان د نامه د مورينې په پيدا کولو کي چي د يوه ملي نامه په څېر دغه دواړه قومونه تر هغه لاندي

تصنيف سوي دي، زموږ سره مرسته نه کوي. په دې ډول نو موږ په دې کي هم ناکامه سوو چي د افغان د نامه مورينه د هغو خلګو تر منځ پيدا کړو چي پر دوی باندي د ملي نامه په څېر په يقيني توګه د ميلاد د اتمي پېړۍ د پيل له وخته څخه پروت دی. راسځ اوس د لرغوني پرشيائي امپراتورۍ په دننه کي چي دې سيمي ئې د تماميت يوه برخه جوړوله يو بل چيري پسي وګورو.

هيرودوت د هغو شلو ستراپيانو په باب چي وړاندي يادي سوې، د خپلي څر ګندوني په سلسله کي وايي چي "ديرلسمه پکتيا کښېباسي چي هلته ارمنيان له څرمه اقوامو سره ليري تر ايو کسين پوري پراته دي". او تر آخريني ستراپۍ وروسته چي کله يو څه وړاندي د هنديانو په باره کي خبري کوي نو وايي "نور هنديان هم سته چي د کاسپاتيروس د ښار او د پکتيکا د ملک پر پوله باندي د هغو نورو هنديانو شمالي خوا ته پراته دي چي د ژوند طرز ئې باکتريايانو ته ورته دی". په دې ترتيب نو د پکتيا په نامه دوه ملکونه په مخه راځي چي يو ئې د لرغوني پرشيا پر لوېديځو پولو او بل ئې د هغې پر ختيځو سرحدونو باندي واقع دی. د اباسين د حوزې پکتيکا مو دمخه د پوختون – خوا (هندي پوختون کا) د پوخته، يا د پوختانه، یا د پټهان یا د روهیله مربوط د روه د ملک په توګه وښووله او همدا كلمات مو د اوسنۍ پارسي ژبي د كوهستان، يا كوه او كوهستاني معادل وبلله چي په ترتيب سره (د غرني ملک) يا (غرونو) او (غرنيانو) معنا ورکوي. د ايوکسين د حوزې ارمينيائي پکتيا چي د اباسين د حوزې د هندي پکتيا په شان ئې يو راز غرني خصوصيت درلودي نو په ښکاره د پوختون - خوا يا پوخته (چي غالباً د نرمي پارسي پشتي هغه تلفظ دی چي غرنيان ئې كوي) په هم هغه پارسي نامه باندي يادېده چي معنا ئې (غرني ملک) کېږي. په افغانستان کي د پوخت او روه زاړه نومونه په محاوره کي له استعماله لوېدلي دي او ځای ئې د اوسنۍ پارسي ژبي کوهستان نيولی

دي چي هغه هم هغه معنا ورکوي. ما ته دا نه ده رامعلومه چي د يوناني پکتیکا په بڼه تمثیل سوی زوړ نوم ئې آیا تر اوسه پوري په ارمینیا او ورپوري ملکونو کي د پوختون – خوا او پوخته په شکل لکه د اباسين په سرحد کي ژوندی پاته دی او که نه. خو احتمال د دې سته چي هلته همدارنګه زوړ نوم له محاورې څخه وتلی او ځای ئې د داغستان اوسني نوم نيولي دي چي د کوهستان د کلمې ترکي معادل دي. د ترکي ژبي د (داغ) او (داغستان) يعني (غرونو) او (غرني ملک) او (داغستاني) يعني (غرنيانو) كلمات كه څه هم سر تر پايه په كوچنۍ آسيا كي عموماً د دې دپاره استعمالېږي چي غرنۍ علاقې او د دوی اوسېدونکي افاده کړي خو په بېخي خاصه توګه د ارمينيانو د غرونو په هغه برخه کي چي د کسپين او ايوكسين د سمندر تيو تر منځ پرته ده او شمال پلو د قفقاز لړۍ احاطه کړې ده، د يوې بېلي علاقې او د هغې د اوسېدونکو دپاره په کار اچول کېږي. د دغي سيمي ختيځه برخه د شېروان ولايت نيولې ده چي سترابو او پليني د البانيا په نامه ياد کړی دی او دا هم هغه ملک دی چي اوس په بېځي خاصه توګه داغستان يادېږي او اوسېدونکي ئې داغستاني بولي. البته دا په دې وجه چي د ملک په وروستنۍ غالبه ژبه کي همدا کلمات د پوختون - کها او پوختون د بومي نابابه سوو کلماتو کټ مټ معادل دي.

روښانه ايسي چي د البانيا نوم دغه ملک ته د روميانو له خوا څخه ورکول سو. الباني د (غرني ملک) معنا لري او د هغه اوسېدونکي الباني (غرنيان) نومېده چي البانيان کېږي. دا نوم د هيرودوت په اثر کي نسته او ښايي د هغه پارسي نامه لاتيني معادل وي چي د ده پکتيائي تمثيلوي. او هغه په غالب احتمال د پشته يا پوختون – کها کلمه وه. د لاتين اصلي نوم ئې ښايي (البا) و چي د پارسي له (پشته) سره سمون لري. له دې نامه څخه (البانيا) راپيدا سوه چي د پشتون – کها سره برابري کوي. د دې جريان پړاوونه ښايي داسي وښودل سي: البا = پشته = (غر)، البان = پشتان =

(غرني)، البانيا = پشتون - كها = د غرنيانو ملك، الباني = پشتون = د غرنيانو د ملک اوسېدونکي، يا البانيائي. لاتيني البان په څر ګند ډول دهغه ارمينيائي (الوان) مورينه ده چي دا ئې د البانيو دپاره د خپلي ارمني ژبي نوم دى. ارمينيائي الوان، الفان يا البان كه څه هم په عادي توګه بې له کومه توپيره دغه راز تلفظ کېږي خو په ارمينيائي خط کي په داسي تورو سره ليکل کېږي چي د تلفظ ليکنه ئې د (اغفان) يا (اغوان) په صورت لوستل کېږي. دغه کلمه چي په ارمينيا کي د (الفان) او داسي نورو په ډول تلفظ کېږي د دوی د خپلو ختیځو ګاونډیانو د محاورې په لهجه کي په (Aofghan – اوغان)، (Avghan – افغان) او (Afghan – افغان) سره اوړي. دا وروستي شکل ئې د هغه د عربي جمع (افاغنه) سره هغه شکل دی چي عام ډول د عربو او نورو اسلامي ليکوالو له خوا څخه تر استعمال لاندي راغلی دی. دا کلمه په مفهوم کي کټ مټ هغسي ده لکه د (کوهستاني) رائجه پارسي کلمه او د (داغستاني) ترکي کلمه او د (غرني) معنا ورکوي. په دې ترتیب نو موږوینو چي د لرغوني پرشیائي امپراتورۍ ختیځي غرنۍ سيمي او د هغو اوسېدونکي په بېلابېلو زمانو او د سيمي په بېلابېلو برخو کي په داسي نومونو باندي بلل سوي دي چي ټوله يو شان د (غرونو) او (غرنيانو) معنا ورکوي. د پارسي ژبي قديمه (پوخته) او د هغې اوسېدونکي (پوختون) (په هندوستاني ژبه کي پټهان) چي ژبه ئې (پوختو) يا (غرنۍ ژبه) ده (او د لوېديځو افغانانو له خوا پښته، پښتون او پښتو تلفظ کېږي) د يوناني ژبي (پکتيکا) او (پکتيس) (چي په انګليسي کي پکتيانز کېږي) د هندي ژبي (روه) او (روهيله) د سانسکريت (داردستان) او (داردا) (چي د محاورې شکل ئې داردو دی) او د پارسي ژبي اوسني (کوهستان) او (کوهستاني) ټوله يو شان په دغه تر تيب سره د (غرونو) او (غرنيانو) معنا ورکوي. همدغه ته ورته د پرشيائي امپراتورۍ په لوېديځو غرنيو سيمو کي د پارسي ژبي قديمه پشته او پشتان چي د

هيرودوت د پکتيکا او پکتيس مورينه ګڼل سوي دي او د لاتيني ژبي البانيا او الباني چي له هغه څخه د ارمينيايي ژبې الوان، اغفان او افغان راوتلي دي او د ترکي ژبي داغستان او داغستاني ټوله يو شان د (غرونو) او (غرنيانو) معنا ورکوي.

د ارمينيائي (اغفان) په وجود کي زموږ د افغان د مورينې له پيدا کېدو سره نو د پورتنيو تشريحاتو له مخي څخه دا په ښکاره څرګندېږي چي د افغان نوم صرف د (غرني) معنا ورکوي او د رومي الباني ارمينيائي شکل دی چي د اوسني وخت له البانيائي سره يو شي دی او بل دا چي په اصل کي ګردسره د يوه ځانته نژادي قوميت دپاره يو ايتنيکي نوم نه دی بلکي د يوې ټاکلي غرنۍ سيمي د اوسېدونکو دپاره ېې له دې څخه چي ملي يانژادي خپلوي ئې په نظر کي نيول سوې وي تش يو افادوي نوم دی. دا نوم نو دغه وروستني مفهوم دي چي د افغانستان د اوسېدونکو دپاره په کار اچول کېږي ځکه افغانان تر هغه ځایه چي موږ ئې پېژنو په یقیني توګه له زيات شمېر بېلابېلو نژادي قوميتونو څخه جوړ سوي دي. خو افغانان په خپله هره هغه قبيله چي د مورنۍ ژبي په توګه پښتونه وايي د افغان په څېر نه ګڼي او په دې ډول نو د دې نامه په کارولو کي يو څرګند توپير په نښه کوي. په افغانتسان کي د افغان نوم اصلاً په ځينو هغو قبيلو پوري محدود دى چي د كندهار په ملك كي اوسي او ژبه ئې پښتو ده. خو لكه څنګه چي ئې دمخه بيان تېر سو، نوري پوځتو – ويونکي قبيلې چي د سليمان د لړۍ او د هغې د ښاخونو اوسېدونکي دي د پوختون يا پټهان په نامه بلل کېږي. که دا بیان په نورو الفاظو وسی نو لوېدیځ افغانستان افغان او ختیځ افغانستان يټهان دی.

دا چي د افغان ارمينيائي کلمه چي په اصل کي له لاتيني څخه راوتلې وه، څرنګه تر داسي استعمال لاندي راغله چي د وړاندي بيان سوو محدوديتونو سره د لوېديځ افغانستان د خلګو د يوې برخي دپاره خاص

په کار ولوېده، يوه داسي پوښتنه ده چي څېړنه غواړي. زه ګومان کوم چي دانوم په خپله خاص د هغي زمانې له تاريخه سره اړه لري چي په کوچنۍ آسيا کي رومي واکمني چليده او کېدلای سي تر دې رومي واکمنۍ پسي يوازي کوم وخت د هغو خلګو دپاره په کار لوېدلی دی چي اوس هم په يادېږي. ښايي دا کار به د پارتياني امپراتورۍ د زمانې په دوران کي هغه مهال سوی وي چي ارمينيا ئې يوه مهمه برخه جوړوله. د ارسکي پاچهانو په اوږده سلسله کي چي تر څلورنيميو پېړيو زيات ئې د آسيا په دې برخه کي حکومت کاوه، ځيني د دوی له جملې څخه په اصل او نسب ار منيان او نور ئې د ارمينيائي شاهزاد ګانو او اشرافو سره د خېښۍ په وسيله ډېر نژدې خپلوان وه. د لوېديځ افغانستان ټوله ساحه چي د (ارسکي) له بومي مر کز سره نښتې وه او د پارتياني امپراتورۍ يوولايت ئې تشکيلاوه نو ضرور ئې په دغه وخت کي د هغه له لوېديځو ولاياتو سره آزادانه راشه درشه درلوده. همدارنګه احتمال سته چي بېلابېلي هغه قبيلې دا ګړی په افغانستان کي موجودي وي چي د تراکيا او ليديا د لرغونو اوسېدونکو اقوامو په شان نومونه ئې وه او زما له ځومانه سره سم دوی د لومړي ځل دپاره دې ملک ته د يوناني واکمنۍ په دوران کي راغلي وي او د ارسکي واکدارۍ په اوږده دوره کي د خپلو قوميانو نوي ډلي له نورو داسي وګړو سره چي دې برخو ته د لومړي ځل دپاره راتله، ور ته را رسېدلي وي. ځکه په لرغونې زمانه کي د بسته قومونو او قبيلو خورا زيات او غټ مهاجر تونه بي له شكه له تراكيا څخه ليديا ته پېښ سوي دي او له هغه ځايه بيا وړاندي د ختيځ پر لور د هغو زمانو په دوران کي لېږدېدلي دي چي په کوچنۍ آسیا کي د رومي امپراتورۍ او ورپسې د هغو پر ځای د پارتیاني واکمنانو دورې وې. دا کار هم ښايي د دغي زمانې په دوران کي سر ته رسېدلی وي چي لودي يو ځل بيا له ليديا څخه د هغو بتنيو (د پليني په خوله د بټېني) سره چي له بيتينيا څخه رارهي وه، يو ځای افغانستان ته

راغله او دوی دواړه په افغانستان کي يو د بل سره پيوند سوه.

افغاني روايتونه لكه څنګه چي دمخه وويل سوه، د خپلو لومړنيو نيكه ګانو ځای د دې ملک په هغه غرنۍ سیمه کي ښيي چي د هیلمند او هرات د سيندونو تر منځ پروت دى او كوهستان غور نومېږي. وايي چي هلته ئې نيکه ګان د ګاونډيانو له خوا څخه د بني اسرائيل او افغان په نامه يادېدله. خو لکه څنګه چي موږ ولیده دغه راز قبیله یا ولس چیري نسته چي په دې نامه باندي د لرغونو ليکوالو له جملې څخه يو چا ياد کړی وي، په دغو برخو کي د افغانانو د موجوديت لومړۍ تاريخي يادونه د اسلامي ليکوالو له خوا څخه سوې ده او هغو د عربي جنرال حجاج د ۲۰۵م کال د سوقياتو په ار تباط چي د سيوستان په مقابل کي ئي سر ته رسوله، دوی ته پام اړولی دى. ښايي خبره داسي وي چي عرب به د افغان له نامه سره په دې مفهوم آشنا سوي وه چي په ارمينيا كي (غرنيانو) ته ويل كېږي او نو د لومړي ځل دپاره ئې دا نوم د غور پر هغو غرنيانو باندي کښېښووي چي دوي ئې د چوپاني يا کوچي خويونو سره د يوه داسي بربري او ډاکو ولس په څېر وموندل چي ملي قانون يا منل سوى مشر نه لري خو له بېلابېلو قبيلو او نژادو څخه جوړ دي چي په يوه مشترک نامه باندي نه بلل کېږي. يا خو ښايي لکه څنګه چي په غالب احتمال معلومېږي خبره داسي وي چي په وختي کي لا دوی ته دا نوم ورمعلوم و چي د ګاونډيانو له خوا څخه دغو افغانانو ته په کار اچول کېږي او په دې صورت کي نو موږ دا نتيجه اخيستلای سوچي دوی د ارمينيا د (اغفان) يوه کالوني وه او د محلي قبيلو سره په ګډه له يهوديانو او ارمنيانو څخه جوړه سوې وه. يهوديان چي دغه وخت په دغو برخو کي تر هغه ډېر وه لکه اوس چي په پرشيا کي دي، نو البته دوى ټوله ئې د بني اسرائيل په نامه باندي مسمى كړي وه او اوس دوى په خپله د همدې افغاني قبيلو د هغو خېلونو په وسيله تمثيلېږي چي د موسا په نامه دي. ارمينيايان غالبه دا ده چي مسيحيان وه او د پخوانيو

اسرائيلي اسيرانو اولاده ئي هم په جمله کي شامله وه. د دوی اولاده بيا په همدې افغانانو کي ښايي د (ايسا) د نامه د هغو خېلونو په وسيله تمثيلېږي چي په بېلابېلو قبيلو کي موجوديت لري. له ارمينيا څخه د دغو مهاجرينو په ټل کي ښايي هغه (سياني) راغلي وي چي د خاچين بټني يوه څانګه ده او معلومېږي چي دوی خپل نوم لکه څنګه چي دمخه وويل سوه د سليمان د لړۍ (سيونه ډاګ) او د لوېديځ بلوچستان (سيانه کوه) ته ور کړی دی. ځکه د دوی نوم کټ مټ د (ارمينيا) د (سيونه داغ) د علاقې د (سواني) په ځکه د دی چي د (اراکسيز) او (کور) د سيندونو تر منځ موقعيت لري او اروپائيان ئې د (سوآنيا) يا (سوآنېتيا) په ډول پېژني.

ارمينيان چي له قديمه څخه ئې د عبري ولس سره خپل نژدې پيوند تل تر تله ساتلي دي افغانانو ته په داسي ستر که ګوري چي له دوي سره په نژادې لحاظ قوميان کڼل کېږي. دوی يو روايت لري چي وايي امير تېمور (تېمورلنګ) د څورلسمي پېړۍ په پيل کي "يو شمېر ارمينيان [د الوانز Aluans] له ملک څخه واخيسته او د کندهار په هغه ملک کي ئې مېشته کړه چي هلته ئې خپل دين واړاوه". يعني مسيحيت ئې د اسلام په خاطر باندي پرېښووی. پادري چاميچ چي د (ارمينيا تاريخ) ليکلی دی او هغه په انګرېزي باندي [جي. ابدال] ترجمه کړی دی د کلکتې د چاپ په (دوهم ټوک او ۲۱۷ مخ) کي د پورتني اقتباس سوي بيان تر څرګندوني وروسته دا هم زياتوي چي "د كندهار يوه برخه د دوى په نسبت د الوانيانو يا افغانانو په نامه يادېږي. ځيني د دغه روايت په تائيد کي څر ګندوي چي د دغي برخي اهالي د خورک په وخت کي پر خپله ډوډۍ باندي د صليب نښه کاږي". سربېره پر هغو څر ګندونو چي پورته ئې يادونه وسوه نوري زياتي نښي نښانې هم د دې خبري پر ثبوت باندي سته چي مسيحيت په پخوا کي د افغانستان د اهاليو د يوې لويي برخي دين ګڼل کېدی. خو دا يوه داسي موضوع ده چي اوس له هغې سره موږ سرو کار نه لرو.

زموږد مطلب د پاره دا کفایت کوي چي افغانان مو د ارمینیانو تر منځ ومندله او هلته د کوچنۍ آسیا د البانیانو د نمایندګانو په څېر موجودیت لري. اوس موږ ښایي خپل بیان په دې څرګندونه سره پای ته ورسوو چي زموږد افغانستان افغانان فقط زموږد هندي البانیا البانیان دي او د برتانوي (البیون) په ختیځه امپراتورۍ پوري اړه لري.

د ۱۸۹۱ م کال د جولای اتلسمه ایچ. ډېلیو. بیلیو

د دې اثر د پښتو ترجمې لومړۍ مسوده د ۱۹۹۳م کال د سیپټمبر د میاشتي پر ۱۹ نېټه پای ته ورسېده. د ترجمې کار مي په هغه وخت کي سر ته ورساوه چي زه د مسکو د اطرافو په هغه محل کي مېشته وم چي نوی ایروسلیم (نوی بیت المقدس) نومېدی او هلته د (چیخوف) په نامه یو لاګر (کمپ) د پناه لټونکو د پاره جوړ سوی و.

او دا دی دوهمه مسوده ئې له نوي کتني او سموني سره د ١٩٩٦م کال د جنوري پر ٢٦ نېټه د مسکو د ښار په يوه کور کي بشپړه سوه. (د مترجم ياداښت).

دمترجم لاسليك

## زمور نور چاپ سوي کتابونه

- احمدشاهی کندهار لومری ټوک/استاد محمد معصوم هوتک
  - ۲. احمدشاهی کندهار دوهم ټوک/استاد محمد معصوم هوتک
    - ٣- د کوډو سرنوشت د علمي پلټني په رڼا کي/استاد نوميالي
      - ۴. دپښتنو د ټولنيز تاريخ مبادي/استاد نوميالي
        - ۵. انكار-شعرى مجموعه/عبدالقديم يتيال
          - ٦. شل مقالي نهمه برخه/علامه حبيبي
          - ٧. شل مقالي لسمه برخه/ علامه حبيبي
        - ٨. شلمقالي-يوولسمدبرخد/علامدحييبي
        - ٩. شلمقالي-دوولسمه برخه/علامه حبيبي
        - ۱۰. شل مقالي ديرلسمه برخه/ علامه حبيبي
          - ۱۱. دكندهاردودونه/عبدالخالقواسعي
            - ١٢. اوسنى ليكوال/استاد عبدالرؤف ببنوا
              - ١٣. پردېس بېنوا/عبدالقديم پتيال
      - ۱۴. كندهاري ورويد/استاد محمدمعصوم هوتك
        - ١٥. په کندهار کې د کورنۍ جوړښت/ظاهرافق
    - د لومړي افغان انګليس جنګ مقدمه / د نسيم سليمي ترجمه
      - ١٧. د پلارليكونه لورته/ د نسيم سليمي ترجمه
        - ١٨. پښتو متلونه/د نسيم سليمي تاليف
    - په افغانستان کی دیوه بندی خاطرات/ دنسیم سلیمی ترجمه
- ۲۰. پر معیاري ژبه د معیار په ژبه یوه څېړنه/استاد محمد معصوم هوتک
  - ۲۱. د کندهار ښار/عبدالهادي ريشا
  - ٢٢. ځوان كلوندنا ځوان وختونه -شعرى مجموعه/سعيد لودين
    - ٢٣. د ميوند فاتح/د عبدالنافع ثنا ترجمه
  - ٢٤. يوليتيكل ساينس تهيوه كتنه/د داكتر محمد صديق ظهير ترجمه

٢٥. نبوي كورنى/مولوي عبدالهادي حماد

٢٦. نبوي معجزي/مولوي عبدالهادي حماد

٧٧. اراكوزيا/استاد عبدالقدوس تجيب

۲۸. افغانانندژاري/حاجي محمد رزمي

افغان شاغاسیان – انگلیسی/استاد محمد معصوم هوتک

.٣٠ كشف شاهنامه قبل از دورهٔ مغل/علامه حبيبي

٣١. ملي هينداره/استاد محمد ګلنوري

٣٢. له كندهاره تراټكه/استاد محمدمعصوم هوتك

٣٣. دبېئوا پرېشاندافكار/استادبېنوا

٣٤. نوموركى مؤرخين/علامه حبيبي

۳۵. د کندهار مشاهیر/محمدولی زلمی

٣٦. پردېس عربي قاموس/د اختر محمد جهيد ترجمه

٣٧. پښتو ستا ميني بو داپيست تدبو تلم/استاد محمد معصوم هوتک

٣٨. د پښتو ادب لنډ تاريخ/علامه حبيبي

٣٩. ستايني او وېرئي/ارواښاد عبدالمجيد بابي

۴۰. دپښتو ژبي نننۍ مسألي/محمدهارون خپل

۴۱. افغائستان، سیاسی گعزوری او بهرنی مداخله/۱۵کټرنبی مصداق

۴۲. پته خزانه/د محمد بن داود هوتک - د علامه حبيبي سريزه

۴۳. ادبي فنون/استاد عبدالرؤف ببنوا

۴۴. نريوال تكلونه/د عبدالغفار ترين ترجمه

۴۵ كيدره او انكور/د عبد الغفار ترين ترجمه

۴٦. د ډييارچر ويکبلري، انګليسي-پښتو/د نعيم قاسمي ترجمه

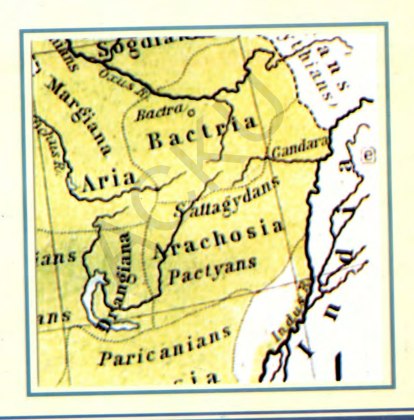
۴۷. ليك نښي/كانديد اكادميسين ظاهرافق

۴٨. بين المللي سياست تديوه كتنه/ د داكټر محمد صديق ظهير ترجمه

۴۹. پښتني قبيلي او روايتي شجري/استاد محمد معصوم هوتک

د افغانستان د ایتئوگرافی په باب یو ه پلتنه (همدغه اثر)

## An Inquiry in to the Ethnography of Afghanistan



by H. W. Bellew Translated by M. A. Numyalai