# تفسير احمد



سوره «الفجر» كاتفسير و ترجمه

تصنيف: امين الدين «سعيدي - سعيد افغانى»



# بسم الله الرحن الرحيم سعورة الفجر

جزء 30 یہ سورت مکہ میں نازل ہوئی ہے اس کی "30" آیتیں ہیں

#### وجہ تسمیہ:

الله تعالیٰ کے فرمان "وَالْفَجْرِوَلَيَالِ عَشْرِ" سے شروع ہونے کی وجہ سے اس سورت کا نام "وَالْفَجْرِ" (صبح) رکھا گیا، اور یہ صبح کی سفیدی پر ایک بڑی قسم ہے کہ اندھیرے کے دل کو چیرتی ہے، سورۃ الفجر نےسورہ "واللیل" کے بعد شرف نزول بایا۔

#### سورة الفجر كا خلاصم:

سورہ فجر کا بنیادی محور اہل ایمان کے لیے کشادگی کا بیان ہے، جو بغاوت اور سرکشی سے لڑنے کی راہ میں ہوتی ہے، اور اس بات کی وضاحت کرنا ہے کہ تاریکی اور سرکشی کا دور محدود ہے، ہر حال میں اسے فنا ہونا ہے، بالکل اسی طرح کہ جیسے رات گزر جاتی ہے اور اپنی جگہ روشن دن کے لیے چھوڑ دیتی ہے۔

#### سورة الفجر كي آيات، حروف اور تعداد:

جیسا کہ ہم نے اوپر ذکر کیا اس سورت کا نام "وَالْفَجْرِ" صبح کے معنی میں ہے، سورت کی پہلی آیت سے لیا گیا ہے، یہ سورہ مکی ہے اور اس کا ایک (1) رکوع، تیس (30) آیتیں، ایک سو سینتیس (137) الفاظ، پانچ سو پچاسی (585) حروف، اور دو سو چھپن (256) نقطے ہیں۔

(یہ بات قابل ذکر ہے کہ سورتوں کے حروف کی تعدادگننے میں علماء کے اقوال مختلف ہیں، اس بحث کی تفصیل معلوم کرنے کے لیے سورہ طور تفسیر احمد کی طرف رجوع کریں)

یہ سورت مکہ مکرمہ کے ابتدائی دور میں ایسے حالات میں نازل ہوئی تھی جب دشمن مسلمانوں کے خلاف طاقت کے استعمال سے کام لیتے تھے، مسلمان خطرے اور دباؤ میں تھے۔







الف: سورة الفجر كے شروع ميں قسميں اور سورة الغاشيہ كے آخر ميں آيات كے صحيح ہونے كى دليليں ہيں۔

ب: سورہ غاشیہ میں لوگوں کو دو گروہوں بدبخت اور نیک بخت میں تقسیم کیا، یہ سورت بھی نافرمان اقوام: جیسے عاد، ثمود، فرعون اور ان جیسے بدنصیبوں کے زمرے میں جو لوگ آتے ہیں، اور وہ لوگ جو یقین اور ایمان والے کہ شکر گزار اور وفادار ہیں کے بارے میں بات کرتی ہے۔

ج: الفجر كا "اَلَهُ تَرَكَيْفَ" كا جملہ الغاشيہ كے"اَفَلَا يَنْظُرُونَ إِلَى الْرِبِلِ" كے مشابہ ہے (فرقان)

#### سوره فجر كى فضيلت:

امام نسائی رحمہ اللہ حضرت جابر "سے روایت کرتے ہیں کہ فرمایا:معاذ" لوگوں کے پیش امام تھے، اس دوران ایک آدمی آیا اور ان کی اقتدا کی، لیکن معاذ نے نماز لمبی کردی، تو اس آدمی نے اپنی نماز توڑ کر مسجد کے ایک کونے میں جاکر نماز پڑھی اور باہر چلا گیا، جب یہ خبر معاذ تک پہنچی تو کہا: فلاں آدمی جس نے اس طرح کیا وہ منافق ہے، چنانچہ اس واقعے کو نبی کریم صلی الله علیہ وسلم کے پاس لے گئے، رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے اس شخص سے پوچھا کہ معاذ کے پیچھے نماز کیوں چھوڑ دی؟ اس نے کہا: اس شخص سے پوچھا کہ معاذ کے پیچھے نماز کیوں چھوڑ دی؟ اس نے کہا: کردی، اس لیے لاچار میں پلٹ گیا اور مسجد کے ایک گوشے میں نماز پڑھ کہ گیا تاکہ اپنے اونٹ کو گھاس ڈالوں، پھر آپ صلی الله علیہ وسلم نے معاذ سے کہا:" اے معاذ! کیاتم فتنہ بریا کرنے والے ہو؟ کیوں:(سَبِّحِ اَسُمَرَیِّكَ معاذ تُسے کہا:" اے معاذ! کیاتم فتنہ بریا کرنے والے ہو؟ کیوں:(سَبِّحِ اَسُمَرَیِّكَ معاذ تُسی کہا: الله علیہ وسلم نے معاذ تُسے کہا:" اے معاذ! کیاتم فتنہ بریا کرنے والے ہو؟ کیوں:(سَبِّحِ اَسُمَرَیِّكَ مَانِیْ اِلْمَانِیْ اِلْمَانِیْ اِلْمَانِیْ اِلْمَانِیْنِ اِلْمَانِیْنِ اِلْمَانِیْ اِلْمَانِیْ اِلْمَانِیْ اِلْمَانِیْ اِلْمَانِیْ اِلْمَانِیْنِ اِلْمَانِیْنِ اِلْمَانِیْنِ اِلْمَانِیْ اِلْمَانِیْ اِلْمَانِیْنِ اِلْمَانِیْنِ اِلْمَانِیْنِ اِلْمَانِیْنِ اِلْمَانِیْ اِلْمَانِیْ اِلْمَانِیْنِ اِلْمَانِیْنِ اِلْمَانِیْ اِلْمَانِیْ اِلْمَانِیْنِ اِلْمَانِیْ اِلْمَانِیْنِ اِلْمَانِ اِلْمَانِیْلِ اِلْمانِیْنِ الله اِلْمانِیْسِی سورتیں لوگوں پر ایس پائٹ کے ایک کو گھاس ڈالوں ایسی سورتیں لوگوں پر ایس پائٹ کیانی مانون کیانے مانون کیانے مانون کیانے مانون کیانے کیوں اُسْرِیْنِ کیانے کیانے

#### سوره فجر کا سبب نزول:

سورہ فجر کی آیت "27" کے سبب نزول کے بارے میں ابن ابی حاتم بُریدہ سے روایت کرتے ہیں کہ آیت:(یاأیتُهَا النَّفُسُ الْمُطْمَئِنَّةُ) حضرت حمزہ ؓ کی شان میں نازل ہوئی ہے، اور جویبر کے توسط سے ضحاک سے وہ ابن عباس ؓ سے روایت کرتے ہیں کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا:بئر رومہ کو کون خریدے گا؟ کہ اپنے اس عمل سے میٹھا اور خوشگوار پانی بھی پیے، اور خدا تعالیٰ کی عطا اور بخشش کا مستحق بھی بنے؟ حضرت عثمان ؓ نے اس کنویں تعالیٰ کی عطا اور بخشش کا مستحق بھی بنے؟ حضرت عثمان ؓ نے اس کنویں

کو خریدا، پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: کیا آپ اس کنویں کو عوام کے پینے کی جگہ بنا سکتے ہیں؟ انہوں نے کہا: جی ہاں، اس وقت آیت(یاأَیُّهَا التَّفْسُ الْمُطْمَئِنَّةُ) حضرت عثمان "كے متعلق نازل ہوئى۔

يَا أَيُّهُا النَّفُسُ الْمُطْمَئِنَّةُ (27) ارْجِعِي إِلَى رَبِّكِ رَاضِيَةً مَّرْضِيَّةً (28) اے نفس مطمئنہ! (اطمینان پانے والی روح) یعنی: اے امن والی روح! تو الله تعالیٰ پر ایمان لانے اور اس کی وحدانیت پر یقین رکھنے میں اس یقین کو پہنچ گئی ہے کہ اس میں کوئی شک و شبہ کی آمیزش باقی نہیں ہے اور اس میں کوئی دھوکہ یا منافقت نہیں پائی جاسکتی،اے وہ روح جو اللہ کے فیصلے سے مطمئن ہے، تو راضی ہے اور جانتی ہے کہ ہر چیز اس کی تقدیر کے مطابق ہے، اور جو چیز انسان کو پہنچنی چاہیے وہ پہنچے گی اور اس سے دور نہیں، اور جو کچھ اس تک نہیں پہنچنی وہ اس سے بالکل دور ہے، اے خوش و خرم روح! "اپنے رب کی طرف راضی ہو کر لوٹ جا" اس انعام سے جو اس نے تمہیں دیا ہے، "اور وہ بھی تجھ سے راضی ہے" اللہ تعالیٰ بھی تجھ سے راضی ہے اور تو قیامت کے دن پرسکون اور پر امن میدان محشر میں آئےگی، کیونکہ تجھے موت کے وقت اور قیامت کے وقت جنت کی بشارت دی جائے گی۔

بعض مفسرین نے اس کے اسباب نزول میں دو روایتوں کاذکر کیا ہے: پہلی روایت یہ ہے کہ: یہ آیت حضرت حمزہ ؓ کے بارے میں نازل ہوئی ہے جب احد میں شہید ہوئے۔

دوسری روایت وہی ہے کہ حضرت عثمان "نے جب رومہ کنواں خرید کر لوگوں کے پینے کے لیے وقف کیا یہ آیت اُس بارے میں نازل ہوئی۔

#### سوره فجر کا موضوع اور محور

- 1 خدا تعالیٰ کی خاص قسم صبح سویرے پر اور ذی الحجہ کے پہلے دس دنوں پر، ہر چیز کے جفت و طاق اور رات کے آخری حصے پر کہ کفار الله تعالیٰ کے عذاب سے بھاگ نہیں سکتے (1 الٰی 5)
- 2 کچھ ظالم قوموں کی قسمت اور انجام کا مختصر بیان جو خدا کے پیغمبروں کا انکار کرتی ر ہیں (6الٰی14)
- 3 دنیا کی زندگی انسان کے لیے عام آزمائش کی جگہ ہے کہ آخر کہاں ختم ہوگى ؟ (15 الٰى 20 )
  - 4 قيامت كى بار بار تفصيل (21 الى 23)





5 - قیامت میں لوگ دو گروہوں میں تقسیم ہوں گے: خوش نصیب اور بد نصیب (24 الٰی 26)

6 - اُہل سعادت یعنی خوش نصیب کو جنت کی نعمتوں کو حاصل کرنے کے بارے میں آگاہ کرنا (27 الٰی 30)(بہ نقل تفسیر فرقان )



#### سورة الفجر

#### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

#### سورت کا لفظی ترجمہ

| شروع کرتاہوں اللہ کے نام سے جوبڑا<br>مهربان نهایت رحم والاھے | بِسۡمِ اللّٰهِ الرَّحْنِ الرَّحِيْمِ        |
|--------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|
| قسم ہے فجر کی (1)                                            | وَالْفَجْرِا (                              |
| اور دس راتوں کی (2)                                          | وَلَيَالٍ عَشْرِ ٢٥)                        |
| اور جفت اور طاق کی (ہر چیز کی قسم<br>کھاتا ہے) (3)           | وَّالشَّفْعِ وَالْوَتْرِ ٣٠                 |
| اور رات کی جب (وہ دن کی روشنی کی طرف) چلتی ہے (4)            | وَالَّيْلِ إِذَا يَسْرِ ۗ ٥٠                |
| کیا اس میں کسی صاحب عقل کے لیے<br>کوئی قسم ہے؟ (5)           | هَلْ فِي ذَٰلِكَ قَسَمُّ لِّنِي يَجْرٍ ٰهٖ۞ |





| he Digital Library                                                                                                  | <b>⊗</b> ⊰•·                                           |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|
| اے پیغمبر) کیا تم نے نہیں دیکھا کہ<br>مہارے پروردگار نے عاد کے ساتھ کیا کیا                                         | )<br>ھُرتَرَ كَيْفَفَعَلَرَبُّكَ بِعَالِاِن            |
| 6)<br>رَمْ کے لوگ ستونوں جیسے لمبے قد والے<br>7)                                                                    | )                                                      |
| ِه کہ ان جیسا کوئی شہروں میں پیدا نہیں<br>نیا گیا (8)                                                               | و<br>نِيْ لَمْ يُخْلَقُ مِثْلُهَا فِي الْبِلَافِيهِ ٥٠ |
| کیا تم نہیں جانتے ہو تمہارے رب نے)قوم<br>مود کے ساتھ کیا کیا جو وادی (قری) میں<br>تھر تراشتے(اور گھر بناتے) تھے (9) | ثُمُّوْدَ الَّذِينَ جَابُوا الصَّخْرَ بِالْوَاقِيْ ۞ ﴿ |







| وَّتُحِبُّوْنَ الْمَالَ حُبًّا جَمًّا ٢٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | اور مال سے محبت کرتے ہو، بہت زیادہ<br>محبت کرنا (20)                 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|
| كَلَّاإِذَا دُكَّتِ الْأَرْضُ دَكًّا دَكَّاءً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ہر گز نہیں، جب زمین کوٹ کوٹ کر ریزہ                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ریزہ کردی جائے گی (21)<br>اور تیرا رب آئے گا اور فرشتے جو صف         |
| وجاءربت والملك صفاصف من الله وجاءربت والملك صفاصفا صفاحات والملك من المراج والملك صفاحات المراج والملك من المراج والملك من المراج والملك من المراج والملك المراج والملك والمراج والمراج والملك والمراج والملك والمراج والملك والمراج والملك والمراج والملك والمراج والملك والمراج والمراج والملك والمراج والملك والمراج | در صف ہوں گے (22)<br>اس دن جہنم کو لایا جائے گا، اس دن انسان         |
| وجِائِءَيوَمبِل ِ بِجِهنگر اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ المِلْمُلِي المِلْمُ | نصیحت حاصل کرے گا آور (اس وقت) اس                                    |
| ٣٠ر عسال و ١٥٠ عن عربي المراجعة عن المراجعة عن المراجعة عن المراجعة المراج | کے لیے نصیحت کہاں (23)<br>کہے گا اے کاش! میں نے اپنی زندگی کے        |
| يَــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | لیے آگے بھیجا ہوتا (24)<br>پس اس دن اس کے عذاب جیسا عذاب کوئی        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | نہیں کرے گا (25)<br>اور نہ اس کے باندھنے جیسا کوئی باندھے<br>گا دموں |
| <b>وَّلَا يُوْثِقُ وَثَاقَةَ اَحَثُّا ٢٦</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | رور عربی ہے۔ بے اسے بیت عربی ہے۔<br>گا (26)                          |
| يَأَيَّتُهَا النَّفُسُ الْمُطْهَيِنَةُ ٢٠٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | اے نفس مطمئن! (27)                                                   |
| ارْجِعِ <u>نَ الْى</u> رَبِّكِ رَاضِيَةً مَّرْضِيَّةً ٢٨۞                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | اپنے پروردگار کی طرف لوٹ جا، اس حال میں کہ تو اس سے راضی وہ تجھ سے   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | راضی (28)<br>پس میرے (خاص) بندوں میں شامل ہوجا                       |
| فَادُخُ <u>لِي فِي</u> ْ عِبْدِينُ ٢٩۞                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ا پس میرے (حص) بندوں میں سامی ہوجا<br>(29)                           |

#### مختصر تفسير

(29)

اور میری جنت میں داخل ہوجا (30)

#### محترم قارئين:

وَادُخُلِيْ جَنَّتِيْ ٣٠٥

آیات مبارکہ (1 تا 16) میں کفر اختیار کرنے والوں کی جزا و سزا یقینی بتائی گئی ہے، اور ان میں سے بعض کو اسی دنیا میں جزا و سزا دی جائے گی اس کے بارے میں بھی بحث کی گئی ہے۔



| شروع کرتاھوں اللہ کے نام سے جوبڑا مھربان نھایت رحم والاھے | بِسْمِ اللهِ الرَّحْنِ الرَّحِيْمِ |
|-----------------------------------------------------------|------------------------------------|
| قسم ہے فجر کی (1)                                         | وَالْفَجُرِا )                     |

الله سبحانہ و تعالیٰ نے صبح کی قسم کھائی ہے، کیونکہ یہ وقت اندھیرے کو چیرنے اور دن طلوع ہونے کاہے، یعنی: میں صبح سویرے کی قسم کھاتا ہوں، جب وہ اندھیروں کو دور کرتا ہے،اور کائنات کو اپنی روشنی سے منور کرتا ہے۔

صبح کی قسم!جب الله تعالیٰ کی رحمت سے دن طلوع ہوتا ہے، اور ہم نیند سے بیدار ہوتے ہیں جو کہ چھوٹی موت ہے، اور الله تعالیٰ مزید اعمال ذخیرہ کرنے کے لیے ہمیں ایک اور دن دیتا ہے۔

مجاہد فرماتے ہیں: اس قسم سے اللہ تعالیٰ کی مراد عید الا ضحی کے صبح سویرے کی روشنی ہے۔

#### والفجر کی تفسیر میں مفسرین کے نظریات و آراء

- 1 مكمل فجر كا وقت ـ
- 2 فجر صبح کی نماز کا وقت: کیونکہ صبح کی نماز کے وقت فرشتوں کے دو گروہ موجود ہوتے ہیں:

رات کے فرشتے اوپر اور دن کے فرشتے نیچے آتے ہیں، تو اللہ تعالیٰ ان سے پوچھتا ہے میرے بندے کہاں تھے اور کیا کررہے تھے؟ وہ جواب دیتے ہیں: انہیں اس حال میں چھوڑ آئے ہیں کہ وہ صبح کی نماز پڑھ رہے تھے، جیسا کہ حدیث مبارکہ میں ہے:(یَتَعَاقَبُونَ فِیکُمُ مَلاَئِکَةً بِاللَّیٰلِ وَمَلاَئِکَةً بِالنَّیٰلِ وَمَلاَئِکَةً بِالنَّیْلِ وَمَلاَئِکُہُ وَمُونَ اللَّیْکِ وَمَلاَئِکَا اللَّیْلِ وَمَلاَئِکَةً بِالنَّیٰلِ وَمَلاَئِکَةً بِالنَّیٰلِ وَمَلاَئِکُونَ وَمُونَ اللَّیٰلِ وَمَلاَئِکُونَ وَالْئِکُ وَمُلاَئِکُہُ اللَّیْکِ وَمَلاَئِکُلُونَ اللَّیْکِ وَمُلاَئِکُ وَمُ اللّٰ ہُمْ وَمُونَ اللّٰ ہُمْ وَمُونَ اللّٰ ہُمِ وَمُونَ اللّٰ ہِمِ کے حضور جاتے ہیں، پھر وہ فرشتے جو تمہارے یہاں اور عصر کی نماز میں جمع ہوجاتے ہیں، پھر وہ فرشتے جو تمہارے یہاں رات میں رہے، اللہ کے حضور جاتے ہیں تو اللہ ان سے پوچھتا ہے حالانکہ وہ سب سے زیادہ جاننے والا ہے کہ تم نے میرے بندوں کو کس حال میں چھوڑا ہے وہ فرشتے عرض کرتے ہیں کہ جب ہم نے انہیں چھوڑا تو وہ (فجر کی)



نماز پڑھ رہے تھے، اسی طرح جب ہم ان کے ہاں گئے تھے، تب وہ (عصر) کی نماز پڑھ رہے تھے، صبح اور عصر کی نماز کے وقت فرشتوں کے دونوں گروہ انسانوں کے پاس حاضر ہوتے ہیں، اور ایک دوسرے کے لیے جگہ خالی کرتے ہیں، انسانوں کے دن اور رات کے اعمال آسمان پر لے جاتے ہیں۔

"فجر" حج کی صبح، عید قربان، (ذی الحج کی راتوں میں سے آخری رات)قرآن کریم میں فجر کی جو دوسری تعبیر آئی ہے وہ فلق ہے: "قُلُآعُوُدُ بِرَبِّالْفَلَقِیِّاں" میں پناہ میں آیا صبح کے رب کی" فلق یعنی پھاڑنا، یہ اندھیرے کے پردے کو پھاڑتا ہے اور اس اندھیرے کے دل سے روشن صبح نکالتا ہے۔

# وَلَيَالٍ عَشْرٍ ٢٥ اور دس راتوں كى (2)

ذی الحج مہینے کی پہلی دس مبارک راتوں کی قسم، کیونکہ یہ ایک محترم وقت ہے، کہ اس میں بہت اچھے اعمال کثرت سے کیے جاتے ہیں، عبادات اور مناسک ادا کرنے کا وقت مقرر کیا گیا ہے، (یہ جمہور کی رائے ہے، اور ابن عباس سے بھی روایت ہے) بعض لوگ یہ بھی کہتے ہیں: اس سے مراد رمضان کے آخری دس دن ہیں، کیونکہ اس میں شب قدر ہے، ابن عباس سے سے میں یہ قول مروی ہے، لیکن پہلا قول راحج ہے)

حدیث مبارکہ میں رسول الله صلی الله علیہ وسلم اس معنی کی تائید میں فرماتے ہیں: (مَامِنُ أَیّامِ العَمَلُ الصَّائِ فِیهِیَّ أَحَبُ إِلَی اللّهِ مِنْ هَنِ وَالْاَیّامِ العَشْمِ) ترجمہ: "نیک اعمال الله تعالیٰ کے نزدیک ذی الحج کے پہلے عشرے کی طرح کسی اور دن میں محبوب نہیں" (ترمذی: 757) و (ابوداود: 2438) و (ابن ماجه: 1727) حکم البانی: صحیح۔

#### دس راتوں کے بارے میں مفسرین کے نظر یات:

1- ذی الحج کا پہلا عشرہ: یہ اللہ کے دنوں (ایام اللہ) سے مشہور ہیں، نیک اعمال کا ان دنوں میں بہت زیادہ اجر و ثواب ہے، تمام نیک اعمال ان دنوں میں جمع ہوجاتے ہیں، وہ سارے نیک عمل جو شب قدر میں ہیں وہ ذی الحج کے پہلے عشرے میں بھی ہیں، علاوہ اس کے کہ ذی الحج میں مناسک حج بھی ادا کیے جاتے ہیں، جس میں تمام مسلمان یک صدا ہوکر لبیک کہتے ہیں، اور شیطان ناراض ہوجاتا ہے، ذی الحج کے پہلے عشرے کی عبادت اور روزہ کی فضیلت اللہ کے راستے میں جہاد سے بھی زیادہ

ہے، مگر سوائے اس شخص کے جو جہاد میں شہید ہو اور اپنے تمام مال و دولت کو الله کے راستے اور جہاد میں کھو دیا ہو، صرف اس صورت میں شہید کی فضیلت زیادہ ہے: "مَامِنَ أَیَّامِ العَمَلُ الصَّائِ فِیمِنَّ أَکَبُ إِلَى اللَّهِ مِنْ هَذِيهِ میں شہید کی فضیلت زیادہ ہے: "مَامِنَ أَیَّامِ العَمَلُ الصَّائِ فِیمِنَّ أَکَبُ إِلَى اللَّهِ مِنْ هَذِیهِ اللَّهُ عَلَیْهِ اللَّهُ عَلَیْهِ وَمَالِهِ فَقَالُ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَیْهِ وَسَلِّمَ: "وَلَا الجِهَادُ فِي سَبِیلِ اللَّهِ وَلَا الجِهَادُ فِي سَبِیلِ اللَّهِ إِلَّا رَجُلُّ خَرَجَ بِنَفْسِهِ وَمَالِهِ فَلَمْ یَرُجِعُ مِنْ ذَلِكَ بِشَیْءٍ" وَسَلَّمَ: "وَلَا الجِهَادُ فِي سَبِیلِ اللَّهِ إِلَّا رَجُلُّ خَرَجَ بِنَفْسِهِ وَمَالِهِ فَلَمْ یَرُجِعُ مِنْ ذَلِكَ بِشَیْءٍ" (ترمذی: 757) و (ابوداود: 2438) و (ابن ماجه: 1727) حکم البانی: صحیح.

2 - "وَلَيَالٍ عَشْرٍ" سے رمضان کا آخری عشرہ مرادہے، شب قدر کی وجہ سے۔

#### رمضان کے آخری عشرے کے بارے میں علماء کی دو رائے

- 1 بعض کا خیال ہے کہ دس راتوں سے مراد رمضان کی آخری راتیں نہیں ہیں، کیونکہ سورۃ الفجر مکی ہے، جبکہ رمضان کے روزے کی فرضیت ہجرت کے دوسرے سال میں ہوئی ہے۔
- 2 بعض دوسر ے مفسرین کا کہنا ہےکہ اگرچہ کوئی دلیل موجود نہیں ہے، البتہ اللہ تعالیٰ اپنے علم غیب سے ہر اس چیز کی قسم کھا سکتا ہے جو ابھی تک نازل نہیں ہوئی ہو۔

آخر میں علماء نے اس آیت سے متعلق درج ذیل دو رائے پیش کی ہیں:

- 1 رمضان کی راتیں جبکہ ذی الحج کے دن بہتر ہیں۔
- 2 عشرہ ذی الحج بہتر ہے کیونکہ یہ اللہ تعالیٰ کے دن ہیں جو بہت زیادہ مقام اور فضیلت رکھتے ہیں، اس میں شب قدر کے تمام اعمال کے علاوہ حج بھی ہوتا ہے۔

اور جفت اور طاق کی (ہر چیز کی قسم قالشَّفْع وَالْوَتْرِسِ (کی قسم کھاتا ہے) (3)

گویا کہ اللہ تعالیٰ نے ہر چیز کی قسم کھائی ہے، کیونکہ ہر چیز یا تو جفت ہوگی یا طاق، خالق اور مخلوق بھی اس میں شامل ہیں، چونکہ اللہ تعالیٰ ایک ہی ہے، تمام مخلوقات جو نر اور مادہ سے پیدا ہوئے ہیں جوڑے ہیں، (یہ رائے مجاہد اور ابن عباس سے روایت کی گئی ہے)، اور ابن عباس سے یہ بھی

روایت ہے کہ "شفع" یعنی: عید قربان کے دن، اور "وتر" عرفہ کے دن، اس لیے نواں "9" دن ہے، اس بارے میں بہت سارے اقوال منقول ہیں، مزید تفصیل معلوم کرنے کے لیے تفاسیر کی طرف رجوع فرمائیں، (تفسیر صفوة التفاسیر)

"الشفع" زوج، جوڑا "الوتر" طاق، "شفع ووتر" اس میں پوری کائنات شامل ہے، بعض کا خیال ہے کہ "شفع" اللہ کی مخلوق اور "وَتْر" الله کی ذات ہے۔ (قاسمی-خرمدل)

اور رات کی جب (وہ دن کی روشنی کی وَاللَّيْلِ إِذَا يَسْرِ ١٥٠ طرف) چلتی ہے <u>(</u>4)

رات کا صبح کی روشنی کی طرف جانا یہ ایک نشانی ہے جو خدائے بزرگ و برتر کی قدرت کو ظاہر کرتی ہے۔

کیا اس میں کسی صاحب عقل کے لیے هَلُ فِي ذٰلِكَ قَسَمٌ لِلَّذِي جُرِّرُهُ کوئی قسم ہے؟ (5)

یعنی: عقل والوں کے لیے قائل کرنے والی قسم موجود ہے؟ یہ تقریری استفہام ہے، اس سے مذکورہ امور کی وسعت اور اہمیت کا پتہ چلتا ہے، گویا کہ فرماتا ہے: کہ یہ عقل اور سمجھ رکھنے والوں کے نزدیک حقیقت میں ایک بڑی اور عظیم قسم ہے، لہذا جو بھی عقل و شعور رکھتا ہے وہ اچھی طرح جانتا ہے کہ مذکورہ بالا اشیاء میں خدا کی وحدانیت اور اس کے وجود کے بے شمار دلائل ہیں، پس یہ سب اشیاء قسم کھانے کے لائق اور مناسب ہیں کیونکہ یہ خدائے عظیم الشان پر دلالت کرتی ہیں، (بنقل از تفسیر صفوة التفاسیر)

مفسر قرطبی فرماتر ہیں: بعض اوقات الله تعالیٰ اپنے اسماء و صفات کی قسمیں کھاتا ہے جس سے اس کا علم ظاہر ہوتا ہے، اور کبھی افعال کی قسم کھاتا ہے کیونکہ وہ اس کی طاقت اور قدرت پر دلالت کرتے ہیں۔

جيسا كم فرمايا ہے: "وَمَا خَلَقَ النَّا كَرَ وَالْأُنْثَى مَالور ابنے مخلوقات كى قسم كهاتا ہے، کیونکہ وہ اس کی قدرت اور طاقت کو بیان کرتی ہیں: "وَالشَّهُسِ وَضُحْمَهُا ان وَالسَّمَاءِوَالطَّارِقِ١٥ "اور "وَالْفَجْرِ ١٥ وَلَيَالٍ عَشْرِ ١٥ " (تفسير قرطبي: 19 / 41)

جواب قسم محذوف ہے اور تقدیر اس کی اس طرح ہے: ان اشیاء کے رب کی قسم میں کفار کو عذاب دوں گا، (آلوسی: 122/30)





(اے پیغمبر) کیا تم نے نہیں دیکھا کہ تمہارے پروردگار نے عاد کے ساتھ کیا کیا (6)

ٱلْمُر تَرَ كَيْفَفَغَعَلَرَبُّكَ بِعَافِيهِ

(اور کیا مصیبت ان پر آئی) جب ان کو سخت اور تیز ہوا کے ساتھ عذاب سے دو چار کیا، اور ہلاک کر کے نابود کیا، حالانکہ وہ کفار مکہ سے زیادہ طاقتور تھے، اس لیے ان کفار کی ہلاکت زیادہ آسان ہے۔

"اَلَهُ تَرَ"كيا نہيں ديكها؟ ديكهنے سے مراد آنكه كا ديكهنا نہيں ہے، بلكہ دل كى آنكه سے عقلى طور پر ديكهنا اور سمجهنا ہے۔

"رَبُّكَ" تيرا پروردگار، يہ پيغمبر كے ليے بشارت ہے كہ تجھے تنہاء نہيں چھوڑوں گا، اور مقصود پورى امت ہے۔

"بِعَادٍ اِرَمَ" عاد قوم هود کے باپ کا نام ہے، اس کا قبیلہ اس کے نام پر تھا، سلطنت عمان میں یمن کے علاقےمیں رہتے تھے، چونکہ یہ مکہ کے قریب تھے اس لیے اہل مکہ ان کے حالات اور تاریخ سے با خبر تھے، جن کا پیغمبر هود علیہ السلام تھا، وہ لوگ کافی مضبوط اور طاقتور تھے، اِرَمَ شاید ان کے دادا کا نام ہو۔

اِرَمْ کے لوگ ستونوں جیسے لمبے قد والے اِرَمَدَاتِ الْعِمَاقِ ٥٠) (7)

اور ان کے محل اور خیمے ستون والے تھے،" اِرَمَر" قوم عاد کا دوسرا نام ہے، جو عاد سے بدل اور مجرور ہے،"ذَاتِ الْعِبَادِ" ستون جیسے دراز اور لمبے قد والے، طاقتور اور اونچے اونچے ستونوں سے بھرے محلات اور خیمے تھے، اس سے مراد قوم عاد کی مادی اور جسمانی طاقت ہے۔ (تفسیر نور مصطفی خرّم دل)

الَّتِيۡ لَمۡ يُخۡلَقُ مِثۡلُهَا فِي الۡبِلَاقِٰ ٥٠ كَمُ ان جيسا كُوئَى شَهْرُوں ميں پيدا نہيں کیا گیا (8)

اس قبیلے کے افراد کی طرح مضبوط، لمبے قد و قامت، طاقتور کسی اور کو نہیں بنایا گیا۔







عاد (عادیوں کے پر دادا کا نام تھا) تفاسیر میں جو کہا گیا ہے اس کے مطابق قوم عاد سام بن نوح کی نسل سے ہے، جو مضبوط جسامت کے مالک اور طاقتور تھے، عادیوں کی سرزمین زرخیز ، سرسبز اور شاداب تھی اور انہوں نے اپنی خداداد قوتوں سے اسے آباد کرنا شروع کیا، اور پہاڑوں اور اونچی جگہوں پر نہایت مضبوط اور خوبصورت محلات اور قصر تعمیر کیے جو قرآن کے مطابق ان کی طرح کہیں اور نہیں بنائے گئے، (شیخ قرطبی نے لکھا ہے کہ مثلها ضمیر قبیلہ کی طرف لوٹتی ہے یعنی اس قبیلہ جیسی قوت، مضبوطی، بڑے جسم اور لمبے قد دیگر شہروں میں کوئی پیدا نہیں کیے گئے، انہوں نے یہ بھی ذکر کیا کہ ایک گروہ اس ضمیر کوعادیوں کے شہر کی طرف راجع سمجھتا ہے، یعنی اس جیسا شہر کہیں نہیں بنایا گیا:

قولم تعالى: "الَّتِي لَمْ يُغُلُّقُ مِثْلُهَا فِي البِلَادِ" الضمير في "مثلها" يرجع إلى القبيلة. أي لم يخلق مثل القبيلة في البلاد: قوة وشدة، وعظم أجساد، وطول قامة؛ عن الحسن وغيره. وفي حرف عبدالله «التي لم يخلق مثلهم في البلاد ». وقيل: يرجع للمدينة. والأول أظهر، وعليه الأكثر، حسب ماذكرناه.) زیادہ طاقت اور ترقی قوم عاد کے تکبر اور سرکشی کا سبب بنی، چنانچہ ان کی سرکشی اس حد تک پہنچ گئی کہ انہوں نے اپنے نبی کی دعوت حق سے انکار کردیا اور کہا: کون ہم سے زیادہ طاقتور ہے (سورہ فصلت: 15) کہ ہمیں عذاب دے سکے؟ قرآن مجید سورہ ہود آیت: 60) میں صراحت سے موجود ہے کہ عاد وہی قوم ہود ہے، قبیلہ یا قوم عاد کا نام 24 مرتبہ قرآن مجید میں آیا ہے، اور سورہ نجم آیت "50" میں "عادنِ الاولیٰ" کہا گیا ہے کہ بعض محققین اس سے استدلال کرتے ہیں کہ عاد کے دو قوم تھے: "عادنِ الاولیٰ "جس کی ایک ہزار سے زائد شاخیں ہیں، ان کی ہلاکت کے بعد "عاد ثانی" ظاہر ہوئے جو کہ بت پرست تھے، جن کے بتوں کے نام کتب اصنام میں ذکر ہوئے ہیں۔ (تفسیر قرطبی سورهٔ نجم آیت 50 کی تفسیر میں ہے کہ: قولہ تعالیٰ: (وأنه أهلك عادا الأولى) سماها الأولى لأنهم كانوا من قبل ثمود. وقيل: إن ثمود من قبل عاد. وقال ابن زيد: قيل لها عاد الأولى لأنها أول أمة أهلكت بعد نوح عليه السلام. وقال ابن إسحاق: هما عادان فالأولى أهلكت بالريح الصرصر، ثمر كانت الأخرى فأهلكت بالصيحة. وقيل: عاد الأولى هو عاد بن إرم بن عوص بن سام بن نوح، وعاد الثانية من ولد عاد الأولى؛ والمعنى متقارب. وقيل: إن عاد الآخرة الجبّارون وهم قوم هود)



قوم عاد بت پرست تھے، خدا تعالیٰ نے ان کی طرف ھود علیہ السلام کو بھیجا، حضرت ہود ً الله تعالیٰ کے پیغمبروں میں سے ایک تھے جن کا اسم گرامی سات بار قرآن میں ذکر ہوآ ہے، اور قرآن کریم کی ایک سورت بھی ان کے نام سے ہے۔

ھود حضرت نوح علیہ السلام کے پوتے ہیں، سات پشتوں کے بعد ان سے جا ملتے ہے، ان کو ہود اس لیے کہا جاتا ہے کہ انہیں قوم کو گمراہی سے نجات دلانے، اور رب کی طرف سے اپنی قوم کی ہدایت کے لیے چنا گیا تھا، لیکن قوم عاد نے ہود علیہ السلام کو بے وقوف اور احمق تصور کیا (سورہ اعراف: 66، سورہ ہود: 54)، خدا کی عبادت سے منہ پھیر لیے اور اپنے باپ دادا کے دین سے چمٹ کُئے، تکبر کرنے لگے اور ہود علیہ السلام کو ستانے لگے، جس کے نتیجے میں اللہ تعالیٰ کا عذاب طوفان اور ہوا کی صورت میں ان پر نازل ہوا، ہود علیہ السلام اور اس کے تھوڑے سے پیروکاروں کے علاوہ سب کے سب نابود ہوگئے، قوم عاد کے واقعات: سورہ اعراف، هود، مؤمنون، شعراء اور فصلت میں تفصیل سے ذکر کیے گئے ہیں، قرآن کی رو سے جو کچھ سامنے آتا ہے اس سے معلوم ہوتا ہے کہ قوم عاد کے محل سکونت احقاف (ایک ریگستان عمان اور حضر موت کے درمیان) میں تھا، (سورهٔ احقاف آیت: 21)

سورہ حاقہ آیت 6 تا 8 میں ہے: لیکن قوم عاد ایک تیز، سرکش اور ٹھنڈی ہوا سے ہلاک ہوگئی(6) خدا نے اس کو سات رات اور آٹھ دن مسلسل ان پر چلائے رکھا تو لوگوں کو اس میں آس طرح (زمین پر) گرے ہوئے دیکھتا جیسے وہ کھجوروں کے گرے ہوئے تنے ہوں (7) تو کیا ان کا کوئی بھی باقی رہنے والا تونے دیکھا ہے؟ (8) (مزید تفصیل کے لیے تفسیر قرطبی، تفسیر جلالین، ابن کثیر و تفسیر بغوی کا مطالعہ کریں)

(کیا تم نہیں جانتے ہو تمہارے رب نے)قوم ثمود کے ساتھ کیا کیا جو وادی (قری) میں پتھر تر آشتے (اور گھر بناتے) تھے (9)

وَثَمُوْدَ الَّذِينَ جَابُوا الصَّخْرَ بِالْوَاذِ ٥٠

وہی قوم جو شام اور مدینے کے درمیان وادی قریٰ میں بڑے بڑے چٹانوں کو تراشتی اور کاٹنی تھی، اور پہاڑوں کے اندر اپنے لیے عالیشان محلات اور گهر بنا کر رہتی تھی۔

وادی قری کی سرزمین (مکہ اور مدینہ کے درمیان) شہر حجر میں (اب بھی ان کے کچھ آثار اور علامات بڑے بڑے پتھروں کے درمیان دیکھے جاسکتے ہیں) زندگی بسر کرتے تھے، اور مختلف قبائل سے تشکیل پاتے تھے، قوم عاد



کی طرح بت پرستی، ظلم اور سرکشی میں ڈوبے ہوئے تھے، عمارتیں اور محلات بناتے تھے، اور ان کی زندگی میں سوائے انحراف اور گمراہی کے اور کچھ نظر نہیں آیا۔

#### حضرت صالح

حضرت صالح علیہ السلام الله تعالیٰ کے پیغمبروں میں سے ایک ہیں قرآن کریم میں گیارہ مرتبہ ان کے نام کا تذکرہ ہوا ہے، حضرت صالح ثمود قبیلے سے اور سام بن نوح کے پوتے تھے، بعض مؤرخین حضرت صالح کے سلسلہ نسب سے متعلق لکھتے ہیں: "صالح بن عبید بن جابر بن ثمود" اور بعض دوسروں نے ان کو: "صالح بن جابر بن ارم بن سام بن نوح" لکھاہے، حضرت صالح ان پیغمبروں میں سے تھے جن کو عربی زبان پر مکمل عبور حاصل تھا، اور روایات کے مطابق "280" سال عمر پائی۔

روایات کے مطابق حضرت صالح علیہ السلام کا مدفن اور مقام حجر الاسود اور مقام ابراہیم علیہ السلام کے درمیان کعبہ کے پہلو میں ہے۔

حضرت صالح علیہ السلام قوم ثمود کی ہدایت اور رہنمائی کے لیے بھیجے گئے تھے، دن اور رات محنت کرکے اس قوم کو خدا اور نیکیوں کی طرف دعوت دی، لیکن اس قوم نے ان کی اطاعت نہیں کی، بلآخر وہ قوم خدا کے سخت عذاب میں گرفتار ہوگئ۔

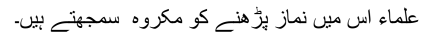
حضرت صالح علیہ السلام تیسرے پیغمبر تھے جو حضرت نوح اور ہود علیہما السلام کے بعد بتوں اور بت پرستی کے خلاف اٹھ کھڑے ہوئے ، برسوں تک ان سے لڑتے رہے ۔

بعض روایات کے مطابق حضرت صالح علیہ السلام نے سولہ سال کی عمر میں اللہ تعالیٰ کی طرف دعوت دینا شروع کیا، ایک سو بیس (120) سال تک ان کو دعوت دیتے رہے، لیکن سوائے چند آدمی کے اور کوئی ان پر ایمان نہیں لایا۔

#### مغضوب زمين:

اس سے مراد وہ زمین ہے جس میں عذاب الہٰی کا نزول ہوا ہو، وہ سرزمین جو مغضوب ہیں، ان میں: لوط علیہ السلام کی سرزمین، بابل اور ثمود (مدینہ اور شام کے درمیان جس میں قوم صالح رہتی تھی) اور مسجد ضرار (جو مسجد قبا کے پہلو میں ہے جسے منافقین نے بنایا تھا) شامل ہیں، اگر چہ مغضوب سرزمین میں جمہور علماء کے نزدیک نماز پڑھنا درست ہے، لیکن چند دوسرے

(c) ketabton.com: The Digital Library



محدثین فرماتے ہیں: کہ ایک دن پیغمبر صلی الله علیہ وسلم ثمود کے علاقے سے گزرے تو فرمایا: (لاَتَلُخُلُوا عَلَی هَوُّلاَ ِ اللهُ عَلَّینِی إِلّا أَنْ تَکُونُوا اَللهُ عَلَینَ فَإِنْ لَمْ تَکُونُوا اَللهُ عَلَینَ فَلاَ تَلُخُلُوا عَلَیهِ مُ اللهُ عَلَیهِ مُ الله عَذاب عَذاب عَذاب عَذاب علی الله علی الله علی الله علی الله علی الله علی الله عذاب بر نہ رو سکو تو ان سے گزرو ہی نہیں، ایسا نہ ہو کہ تم پر بھی ان کا سا عذاب آجائے"

اور مسلم کے لفظ میں ہے کہ: (لاتن کُلُوامَسَاکِنَ الَّذِینَ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ، إِلّا أَنْ تَکُونُوا بَاکِینَ حَذَرَا أَنْ يَصِیبَکُمْ مِثُلُ مَا أَصَابَهُمُ ) مسلم (2980) ترجمہ: "جن لوگوں نے اپنے آپ پر ظلم کیا ہے ان کی رہائش گاہوں میں داخل نہ ہونا، مگر اس طرح کہ تم رو رہے ہو، ڈر رہے ہو کہ تمہیں بھی عذاب نہ آجائے جس نے انہیں آلیا تھا، پھر آپ صلی الله علیہ وسلم نے زور سے سواری کو ہانکا رفتار تیز کی یہاں تک کہ اس جگہ کو پیچھے چھوڑ دیا"

اور ابن عمر رضی الله عنہ سے روایت ہے: (أَنَّ رَسُولَ الله صلی الله علیه وسلم لَہّا نَزَلَ الْحِبْرَ فِي غَزُوّةِ تَبُوكَ أَمَرَهُمُ أَنْ لایشرَبُوا مِنْ بِئرِهَا وَلایستَقُوا مِنْهَا، فَقَالُوا: قَلْ عَجِنّا مِنْهَا وَاسْتَقَینا، الْحِبْرَ فِي غَزُوّةِ تَبُوك أَمْرَهُمُ أَنْ لِیشرَبُوا مِنْ بِیرَقُوا ذَلِك الْهَاء) بخاری (3378) ومسلم (2981) ترجمہ: "رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے جب حجر (ثمود کی بستی) میں غزوہ تبوک کے لیے جاتے ہوئے پڑاؤ کیا تو آپ صلی الله علیہ وسلم نے صحابہ رضی الله عنہم کو حکم فرمایا کہ یہاں کہ کنویں کا پانی نہ پینا اور نہ اپنے برتنوں میں ساتھ لینا، صحابہ رضی الله عنہم اجمعین نے عرض کی کہ ہم نے تو اس سے اپنا آٹا بھی گوند لیا ہے اور پانی اپنے برتنوں میں بھی رکھ لیا ہے، نبی کریم صلی الله علیہ وسلم نے انہیں حکم دیا کہ گوندا ہوا آٹا پھینک دیا جائے (یا اونٹوں کو دے دیں) اور اس پانی کو بہا دیں۔"

امام بخاری نے اپنی صحیح میں ذکر کیا ہے کہ حضرت علی رضی الله عنہ بابل میں نماز پڑھنے کو مکرو سمجھتے تھے (اس موضوع کی تفصیل: الموسوعة الفقھیہ: 190/30 میں ملاحظہ کرسکتے ہیں)

اور میخوں والے فرعون کے ساتھ (کس طرح کیا) (10)

وَفِرْعَوْنَ ذِي الْأَوْتَالِا ١٠





(اور) اے محمد! (کیا تم نہیں جانتے کہ تمہارے رب نے) فرعون کے ساتھ کیا کیا؟

ایک باغی اور جابر فرعون جس کے پاس بڑی فوج اور لشکر تھی جس کے ذریعے اس نے اپنی سلطنت کو مضبوط کیا۔

مفسر ابو سعود فرماتے ہیں: اس لحاظ سے اسے"أوتاد" کہا گیا کہ اس کی بہت زیادہ فوج اور کثیر تعداد میں خیمے تھے، اپنے فوجی چھاؤنیوں کے لیے میخیں استعمال کرتا تھا، یا اس لیے کہ لوگوں کو میخوں سے تشدد کرتا اور اذیتیں پہنچاتا، (ابوسعود:362/5)

ابن عباس اس آیت مبارکہ کی تفسیر میں لکھتے ہیں کہ: فر عون کے بہت سارے سپاہی اور لشکر تھے جن کے پاس کافی سارے خیمے ہوتے تھے، ان خیموں کو میخوں کے ذریعے مضبوط کرتے۔

"أوتاد": میخیں، یہ اشارہ ہے فرعون کی فوج، لشکر اور بہت سارے خادموں کی طرف جو فوجی اور میدانی خیموں کو جیسا کہ ہم نے ذکر کیا کیلوں سے مضبوطی سے باندھا کرتے تھے۔

دوسرا یہ کہ:میخیں زمین میں گاڑتے، اور جو لوگ فرعون کے غضب کا نشانہ بنتے انہیں اذیتیں دیتے اور کیلوں سے انہیں میخ لگاتے یہاں تک کہ وہ فوت ہوجاتے۔

لفظ "ذِی اُرُوْتَادِ" کی تفسیر کے بارے میں مفسرین کی آراء کا اظہار درج ذیل شرح سے کیا جاسکتا ہے:

- (1) پہاڑ والے (اہرام) فرعونوں نے اہرام بنائے تاکہ ان کے اندر ان کی قبریں رکھی جاسکیں، اور انہوں نے ان بڑی عمارتوں کی تعمیر کے لیےلوگوں کو جبری مشقت پر مجبور کیا۔
- (2) ایک فرعون جو لوگوں کو اذیت دینے کے لیے کوڑے کا استعمال کرتا تھا۔
- (3) وہ فرعون جس کے پاس اپنی حکومت اور بادشاہت کی حفاظت کے لیے بہت سی فوجیں اور لشکر تھے، اور لمبے ستون جو ان لوگوں نے جشن کے دوران کھڑے کیے تھے۔







سب سے خوبصورت تفسیر اور تعبیر اس آیت مبارکہ" وَفِرُعَوْنَ ذِی الْاَوْتَادِ" کے متعلق یہ ہے کہ: مصری فرعونوں کی عمارتوں کی شکلیں اللّٰی کیلوں کی طرح تھیں کہ بنیاد سے چوڑی اور اوپر سے پتلی جس کی نمونے قاہرہ میں تکونہ اہرام کی صورت میں موجود ہیں ، (والله اعلم) (تفسیر مرغی اور تفسیر فرقان سے منقول)

#### محترم قارئين:

مؤرخین اور سیرت نگاروں نے لکھا ہے: جب موسیٰ علیہ السلام اور ان کے پیروکار فرعون اور فرعونیوں کے ظلم و ستم سے تنگ آگئے تو مصر میں ان کا رہنا دشوار ہوگیا، پھر موسیٰ علیہ السلام نے عزم اور فیصلہ کرلیا کہ بنی اسرائیل کے ساتھ فلسطین (بیت المقدس) کی طرف ہجرت کریں، الله تعالیٰ نے موسیٰ علیہ السلام پر وحی بھیجی کہ اپنے پیروکاروں کو رات کے وقت مصر سے باہر نکالے۔

موسیٰ علیہ السلام اور ان کے پیروکار رات کو مصر سے فلسطین کی طرف نکل پڑے ، سفر کے دوران دریا نیل تک پہنچے ، اس مشکل کی گھڑی میں الله تعالیٰ نے اپنے خاص فضل و مہربانی سے موسیٰ علیہ السلام پر وحی بھیجی، کہ اپنی عصا سے دریا کو مارو، "فَاوُحَیْنَا الله مُوسَی اَنِامُوبِ بِعَصَاكَ الْبَحْرِ، فَانَفَلَق کہ اپنی عصا سے دریا کو مارو، "فَاوُحَیْنَا الله مُوسَی اَنِامُوبِ بِعَصَاكَ الْبَحْرِ، فَانَفَلَق فَکَانَ کُلُّ فِرُقِ کَالطّوْدِ الْعَظِیْمِ اَنْ الله مُوسَی اور فرمایا: "فَامُوبِ لَهُمْ طَرِیُقًا فِی الْبَحْرِ یَبَسًا اَنْ کُلُ فِرُقِ کَالطّوْدِ الْعَظِیْمِ اَن (طہٰ:77) بنی اسرائیل کے لیے دریا میں خشک راستہ بنادے کہ (فرعونیوں) کے پیچھا کرنے سے ڈرو گے نہ دریا نیل میں ڈوبنے اور غرق ہونے سے (سورہ طہٰ:77)

موسیٰ علیہ السلام نے اللہ تعالیٰ کے حکم سے اپنی لاٹھی دریا پر دے ماری ، دریا کا پانی شق ہوگیا اور دریا کے نیچے کی زمین ظاہر ہوگئی، موسیٰ علیہ السلام اور بنی اسرائیل اسی راستے سے چلتے ہوئے دریا کی دوسری طرف سلامتی کے ساتھ نکل گئے۔

فرعون اور اس کے سپاہی جب پہنچ گئے،تو اسی راستے سے جو دریا کے بیچ میں خشک نکل آیا تھا بنی اسرائیل کا پیچھا کرنے لگے، فرعون پر غرور اور تکبر اتنا غالب آیا تھا کہ اپنے سپاہیوں کی جانب منہ کرکے کہا: دیکھ لو کیسے

میرے حکم سے دریا دو لخت ہوگیا اور راستہ دیا تاکہ اپنے بھگوڑے غلاموں (بنی اسرائیل) کا تعاقب کروں۔

جب فرعون کی فوج کا آخری آدمی دریائے نیل کے کھلے راستے میں داخل ہوا تو اچانک اللہ تعالیٰ کے حکم سے پانی دونوں طرف سے باہم مل گیااور تمام فرعونیوں کو غرق کرکے ہلاک کردیا، طوفان کے عین لمحے میں جب فرعون نے خود کو موت کے شدید خطرے میں دیکھا، تو اس نے شکست مان لی اور اسے احساس ہوا کہ اس کی ساری زندگی سرکشی میں گزری اور اس نے غلطی کی، روتی آنکھوں کے ساتھ جہاں خدا کی طرف متوجہ ہوا اور کہا:(امَنْتُ غلطی کی، روتی آنکھوں کے ساتھ جہاں خدا کی طرف متوجہ ہوا اور کہا:(امَنْتُ

اَنَّهُ لَآ اِللهَ الَّذِيِّ اَمْنَتْ بِهِ بَنُوِّ السُرَآءِيُلُوَ اَنَامِنَ الْمُسْلِمِیْنَ ٥٠) (سوره یونس: 90) ترجمہ: "میں ایمان لایا کہ جس (خدا) پر بنی اسرائیل ایمان لائے ہیں اُس کے سوا کوئی معبود نہیں اور میں فرمابرداروں میں ہوں۔"

لیکن اس وقت اور موقع ہاتھ سے گیا تھا، توبہ کرنے کا کوئی لمحہ نہیں بچا تھا، دریائے نیل کی موجوں نے فرعون کو غرق کردیا پھر اس کے بے جان جسم کو دریا سے باہر پھینک دیا، تاکہ آنے والے نسلوں کے لیے عبرت کا نشان بنے، (اس بحث کی تفصیل آیات متبرکہ:95 تا 92 سورہ یونس میں ملاحظہ کریں)

الَّذِينَ طَعَوْا فِي الْبِلَاقِ ١١٥ الْجَارِينَ طَعَوُا فِي الْبِلَاقِ ١١٥ الْجَارِينَ طَعَوُا فِي الْبِلَاقِ ١١٥ الْجَارِينَ طَعَوُا فِي الْبِلَاقِ ١١٥ الْجَارِينَ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ ال

یہ عاد، ثمود اور فرعون کی تفصیل ہے، یعنی: ان میں سے ہر قبیلے نے اپنی اپنی سرزمین میں بغاوت شروع کردی اور حکم الٰہی سے پھر گئے اور سرکشی کی : باغی اور سرکش کی کوئی حد نہیں ہوتی۔

"الَّذِينَ" مذكوره تينول اقوام، يعنى: عاد، ثمود، فرعون اور اس كى قومـ

"طَغَوُ" زمين ميں فساد اور سرکشي کي۔

یہ قوم عاد، ثمود، فرعون اور ان کے پیروکاروں کی صفت ہے جنہوں نے شہروں، آبادیوں میں سرکشی اور بغاوت کی، اور الله کے بندوں کو دین اور دنیا مین اذیت پہنچائی اور ظلم کیے۔

فَأَكْثَرُوا فِيهَا الْفَسَادِ ١٢٥٥ اور ان ميں بہت فساد مچايا تها (12)



قتل، ظلم، اور سرکشی کی، اور الله کی زمین پر بہت سارے گناہ اور معاصی کے مرتکب ہوئے۔

"الْفَسَادَ" اس سے مراد بھرپور فساد اور تباہی، (روحانی فساد) یعنی: جیسے کفر اور شرک، (حسی اور عملی فساد) جیسے ظلم ، فسق اور فجور ہے۔

انہوں نے فساد اور بدعنوانی میں حد سے تجاوز کیا، کفر اور گناہ کے مرتکب ہوئے، شدید کفر کی بناء پر ظالم ہوئے اور پیغمبروں کے ساتھ جنگ اور مخالفت میں اور اللہ کے راستے سے لوگوں کو روکنے کی بہت کوششیں کیں۔

فَصَبَّعَلَيْهِمُ رَبُّكَ سَوْظَ عَنَا إِنَّا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِمُ رَبُّكَ سَوْظَ عَنَا إِنَّا اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

یہ تشریح اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ دنیا کا عذاب آخرت کے عذاب کے مقابلے میں مثال کے طور پر قتل کے لیے کوڑے مارنے کے مترادف ہے۔

#### "سَوْطَ"كيا ہے:

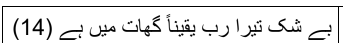
"سَوُظ" کوڑے مارنے کے معنی میں ہے، اصل معنی ہے ایک چیز کو دوسری چیز میں مخلوط کرنا، اس کے علاوہ وہ کوڑا جو چمڑے کے مختلف حصوں سے یا اس جیسی چیز سے بُنا گیا ہو پر اس کا اطلاق ہوا ہے، اور بعض اسے عذاب کی طرف اشارہ سمجھتے ہیں، وہ عذاب جو انسان کے گوشت اور خون میں پیوست ہوجاتا ہے، اور اسے سخت تکلیف پہنچاتا ہے۔

"صَبّ"کا معنی در اصل پانی بہانا ہے، یہاں اس عذاب کی شدت اور تسلسل کی طرف اشارہ ہے، اس مختصر تشریح سے مراد وہ سخت اور مختلف سزائیں ہیں جو ان اقوام کو دی گئیں۔

مفسرین لکھتے ہیں: قوم عاد کو تیز اور جلانے والی ہوا کے ذریعے ہلاک کیا (سورہ حاقہ:6)،قوم ثمود کو ایک بڑی آسمانی چیخ کے ساتھ نیست و نابود کیا (سورہ حاقہ:5)، اور قوم فرعون کے لوگ دریائے نیل کی موجوں میں غرق ہوکر ڈوب گئے (زخرف: 55)

اس بحث کی آخری آیت میں ان تمام لوگوں کے لیے جو سرکشی کے راستے پر چلتے ہیں تنبیہ کے طور پر کہتا ہے:





اِنَّرَبَّكَ لَبِالْبِرْصَادِ ١٠٠٠

بے شک تمہارا رب ہر سرکش، جبّار اور ظالم کی تاک میں ہے، اسے تھوڑی سی مہلت دیتا ہے، پھر سختی سے پکڑتا ہے اور اس کا عذاب ختم ہونے والا نہیں ہے۔

"مِرُصَادِ" یہ "رصد" کے مادے سے ہے، کسی چیز کی نگرانی کے لیے تیار ہونا، فارسی میں اس کے مترادف معنی (کمین گاه) یعنی گھات ہے۔

یہ لفظ عام طور پر ایسے موقع پر استعمال ہوتا ہے جہاں لوگوں کو کسی گزر گاہ کو عبور کرنا ہوتا ہے اور کوئی دوسرا شخص چور ڈاکو قاتل وغیرہ اس گذرنے کی جگہ تاک میں انہیں مارنے کے لیے بیٹھا ہوتا ہے، مجموعی طور پر اس کا معنی یہ ہے کہ آپ یہ نہ سوچیں کہ عذاب الہٰی کے چنگل سے کوئی بھاگ سکتا ہے، ہر کوئی اس کے قبضۂ قدرت میں ہے اور وہ جب چاہتا ہے انہیں سزا دیتا ہے، ظاہر ہے کہ خدا کی کوئی جگہ نہیں ہے اور نہ کسی گزرگاہ میں بیٹھتا ہے یہ تعبیر اشارہ ہے خدا کی قدرتِ احاطہ یعنی تمام ظالموں، باغیوں اور مجرموں کو گھیرنے کی طرف۔

#### محترم قارئين:

آیات مبارکہ 15 تا 30 میں آخرت کی طرف توجہ نہ کرنے پر انسان کی مذمت، حد سے زیادہ حرص، دنیا کی محبت اور دنیا کی پرستش کرنا، دنیاوی مال سے بے نیازی اور قیامت کے دن کے موضوعات پر بحث کی گئی ہے۔

پس لیکن انسان جب اس کا رب اسے آزمائے، پھر اسے عزت بخشے اور اسے نعمت دے تو کہتا ہے میرے رب نے مجھے عزت بخشی (15)

فَاَمَّا الْإِنْسَانُ إِذَا مَا ابْتَلْـهُ رَبُّهُ فَأَكْرَمَهُ وَنَعَّهَهُ٠۞فَيَقُولُ رَبِّيۡ ٱكۡرَمَنِهِ١٠

پس انسان! جب اس کا رب اسے آزماتا ہے(نعمتیں دے کر) پھر اسے عزت بخشے اور نعمت دے (اس کو مال دے کر اور رزق میں وسعت دے کر اسے نعمتیں عطا کرتا ہےتو کہتا ہے: مجھے میرے رب نے عزت بخشی، اس لیے اس خیال کے ساتھ کہ دنیا کے فائدے اس کے لیے الله کی طرف سے عزت افزائی ہے، اس پر خوش اور مغرور ہوجاتا ہے، بجائے اس کے کہ ان نعمتوں کاشکرگزار بنے، یا اس کو یہ فکر لاحق ہو کہ یہ اس کے لیے رب کی طرف سے ایک امتحان ہے۔

مفسر تفسیربیضاوی فرماتے ہیں: گویا کہ الله فرماتا ہے: "اے انسان! جان لو کہ میں تمہاری گھات میں ہوں، چاہتا ہوں کہ تم اپنی آخرت کے لیے کوشش کرو، لیکن انسان کو دنیا کی فکر، سوچ اور لذتوں کے علاوہ کسی اور چیز کی پرواہ نہیں"

"لیکن جب اسے آزمائے (مصیبت اور تکلیف کے ساتھ) اور اس کا رزق، روزی اس پر تنگ کرے" (اور اس میں اس کے لیے کوئی کشادگی اور فروانی نہ رہے تو) کہتا ہے: میرے رب نے مجھے ذلیل کیا ہے (یعنی مجھے خواری اور حقارت میں دھکیل دیا ہے)۔

یہ ان منکروں کی صفت ہے جو قیامت پر ایمان نہیں رکھتے ، اس لیے ایسے لوگوں کی نظر میں دنیا اور اس کے وسیع فوائد کے علاوہ کوئی عزت و تکریم نہیں اور دنیا کے فوائد کو کھونے اور اس کی سجاوٹ تک عدم رسائی کے علاوہ ان کی نظر میں کوئی ذلت اور رسوائی نہیں ہے لیکن مؤمن کی کرامت اور عزت یہ ہے کہ خدا اس کی بخشش فرماکر اس کو اپنی اطاعت اور فرمانبرداری کی توفیق عطا کرکے آخرت کے عمل کے لیےتوفیق بخش دے، پس مؤمن نہ دنیا کے کام میں وسعت کو عزت سمجھتا ہے اور نہ اس کی اہانت، بلکہ کام کی وسعت اور دولت کو اپنے لیے آزمائش سمجھتا ہے کہ کیا اس کے مقابلے میں شکر ادا کرتا ہے کہ نہیں؟ اور فقر کو بھی اپنے لیے آزمائش سمجھتا ہے ہے کہ کیا اس پر صبرکرتا ہے کہ نہیں؟

وَاَمَّا اِذَا مَا ابْتَلْمُ فَقَلَرَ عَلَيْهِ رِزُقَهُ · ۞ فَيَقُولُ رَبِّ آهَا نَنِّ ١٠۞

اور لیکن جب وہ اسے آزمائے، اور اس پر اس کا رزق تنگ کردے تو کہتا ہے میرے رب نے مجھے ذلیل کردیا ہے (16)

اور جب وہ اسے آزماتا ہے، تو اس پر اس کا رزق تنگ کردیتا ہے(تو وہ نا امید ہوجاتا ہے اور) کہتا ہے: "رَبِّیُ اَهَائِنِ"مجھے میرے رب نے خوار اور ذلیل کردیا، یعنی:مجھے رسوائی اور حقارت میں دھکیل دیا ہے، اس لیے وہ الله تعالیٰ کی ان تمام نعمتوں پر جو اسے عطا کی گئی ہیں جیسے: اس کے اعضاء کی صحت و سلامتی اور جسمانی درستی پر وہ شکر ادا نہیں کرتا، اور جب الله تعالیٰ کسی شخص کے رزق میں کمی کردیتا ہے اور اس کی فلاح و بہبود کو محدود کردیتا ہے، اور محنت کے باوجود اسے محدود خوراک مہیا کرتا ہے، اس طرح کہ اس کے روز مرہ کے کھانے سے زیادہ نہ ہو، تو وہ سمجھتا ہے کہ الله تعالیٰ نے اسے ذلیل کیا اور اسے عزت نہیں دی، فکر اور تنگدستی سے اس کو عذاب دے رہا ہے رب اس پر توجہ ہی نہیں دی، فکر اور تنگدستی سے اس کو عذاب دے رہا ہے رب اس پر توجہ ہی نہیں دی، فکر اور تنگدستی سے اس کو عذاب دے رہا ہے رب اس پر توجہ ہی نہیں دی، فکر اور تنگدستی سے اس کو عذاب

سوچ درست نہیں ہے، بلکہ اللہ تعالیٰ اسے آزماتا ہے، اللہ تعالیٰ سے محبت کا پیمانہ مال و دولت نہیں ہے بلکہ دین ہے۔

مفسر قرطبی لکھتے ہیں: یہ کافر کی صفت ہے جو قیامت پر ایمان نہیں لاتے اللہ کے نزدیک عزت یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ بندے کو اپنی اطاعت اور توفیق سے نوازے اور اسے آخرت کے حصہ کی طرف لے جائے، اگر اللہ تعالیٰ اسے دنیا میں وسعت عطا فرمائے تو وہ بندہ اللہ کی حمد کرتا ہے اور شکر بجا لاتا ہے، (قرطبی:51/19)

ہر گز ایسا نہیں، بلکہ تم یتیم کی عزت نہیں کلا تُکُرِمُوْنَ الْیَتِیْمُرُن، اللہ کی عزت نہیں کرتے (17)

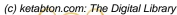
"كلّر" نہيں، اس كى حقيقت نہيں ہے، ايسا نہيں جيسا كہ يہ كافر سوچتے اور كہتے ہيں: يہ مت بھولنا كہ عزت اور وقار دولت نہيں ہے، اور ذلت و رسوائى غربت اور بد حالى ميں نہيں ہے، بلكہ عزت اور ذلت كا دارومدار اطاعت اور نافرمانى پر ہے، ليكن تم نہيں جانتے، پھر فرمايا: "بَلُلَّا تُكُرِمُونَ الْيَتِيْمَ" بلكہ اس سے بدتر عمل كے مرتكب ہوتے ہو، يعنى: الله تعالىٰ نے تم پر كرم كيا، اور بہت زيادہ مال و دولت عطاكى، ليكن تم يتيم پر مہربانى اور نرمى نہيں كرتے ہو۔

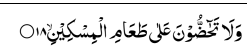
"لَّا تُكْرِمُونَ" (عزت نہیں کرتے ، اکرام نہیں کرتے ، اپنے خیالات کے بنیاد پر:

- 1 اپنے مال و دولت سے یتیم کو کچھ نہیں دیتے -
- 2 حتى كہ تم يتيم كے مال سے كهاتے ہو، اور اس كا حق ادا نہيں كرتے، اور ساتھ ہى اس كى تذليل و تحقير بھى كرتے ہو۔

یتیم: وہ بچہ جس کا باپ اس کی بلوغت سے پہلے فوت ہوگیا ہو۔

حدیث میں ہے کہ: (خیربیت فی المسلمین بیت فیہ یتیم یحسن إلیه وشر بیت فی المسلمین بیت فیہ یتیم یعنی الیہ یہ اللہ اللہ تم قال بأصبعیه: أناو كافل الیتیم فی الجنة هكذا) ترجمہ: "مسلمانوں میں سب سے اچھا گھر وہ ہے جس میں یتیم کے ساتھ اچھا سلوک کیا جاتاہو، مسلمان گھر انوں میں سب سے برا گھر وہ ہے جس میں کسی یتیم کے ساتھ برا سلوک کیا جاتاہے، پھر آپ صلی الله علیہ وسلم نے اپنی دونوں انگلیوں سے اشارہ فرمایا: میں اور یتیم کی کفالت کرنے والا جنت میں اس طرح ہوں گے"





اور نہ تم آپس میں مسکین کو کھانا کھلانے کی ترغیب دیتے ہو (18)

یعنی: خود کو اور دوسروں کو اس کی تشویق اور ترغیب نہیں دیتے اور ابھارتے نہیں ہو، آپ لوگوں کے درمیان اور معاشرے میں مسکین کو کھانا کھلانے کے بارے میں گفتگو نہیں ہوتی ، نہ کوئی شخص ماتحتوں اور محتاجوں کو کھلانے کی فکر میں ہے، کہ بھوکوں کی بھوک مٹانے کے بارے میں سوچے اور ایک دوسرے کو اس کے متعلق کوئی حل تلاش کرنے کی

اور میراث کا مال سمیٹ کر کھا جاتے ہو وَتَأْكُلُونَ النُّرَاكَ أَكُلُّو لَنَّا اللَّهُ وَالنُّرَاكَ أَكُّلًا لَّيَّا ال

عورتوں اور یتیموں میں سے ضعیفوں کو حق نہیں دیتے ، یعنی: وراثت کو سختی سے کھاتے ہو اس کے حلال یا حرام ہونے کی پرواہ نہیں کرتے ، یتیموں، بیواؤں اور عورتوں کے حقوق کو اللہ تعالیٰ سے ڈر اور خوف کھائے بغیر اپنے مال کے ساتھ ملا لیتے ہو۔

"التسہیل" میں ہے کہ: اپنی وراثت اور دوسرے کا مال اٹھا لیتے ہو، کیونکہ عرب عورت اور یتیم کو وراثت میں سے حصہ نہیں دیتے تھے، بلکہ وراثت مردوں کے لیے خاص تھی (مختصر:638/3)

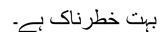
"التُّرَاكَ" ميراث: وه مال جو كسى كے مرنے كے بعد اس كے گھر والوں اور ورثاء کو ملتا ہے۔

اور مال سے محبت کرتے ہو، بہت زیادہ وَّتُحِبُّونَ الْمَالَ حُبَّا جَمَّا ٢٠٥ محبت كرنا (20)

(دنیا کے مال و متاع کے ساتھ سخت محبت ہے) (دنیا کے مال و متاع پر دل ہار بیٹھے ہو) اس کو حاصل کرنے کے لیے عمریں ضائع کرتے ہو، خطرات مول لیتے ہو، اور دور دراز سفروں کے لیے آمادہ ہوتے ہو، جی ہاں! آج کل کے بہت سے انسان درہم اور دینار کے بندے ہیں، مال سے پیار کرنا فطری ہے ، البتہ مذہب نے انسانوں کے لیے جائیداد سے محبت کرنے کی مقدار مقرر کی ہے، اس لیے ہمیں مال سے محبت کرنے کا حق اس حد تک ہے کہ وہ ہمارا خادم ہو نہ کہ ہمارے حق میں خائن، ہمارے لیے سواری ہو نہ کہ ہم پرسوار ہو، اگر یہ دولت انسان کو اپنی عبودیت یا غلامی میں لاتا ہے تو یہ







مختصر یہ کہ تم لوگ اس دنیا کو آخرت پر ترجیح دیتے ہو، جبکہ الله تعالیٰ کو دنیا کے لیے کوشش کرنا پسند کے لیے کوشش کرنا پسند ہے، اور وہ اس بات پر خوش نہیں ہے کہ دنیا کی دوستی اور اس کی لذتیں انسان پر غالب آجائیں اور انتہاء کو پہنچ جائیں۔

ہر گز ایسا نہیں ہے(جیساکہ تم گمان کرتے ہو) "اِذَادُکُتِ الْکَرُفُ" جب زمین کو سختی سے کوٹا جائے گا بڑے زلزلہ اور شدید حرکت کے ساتھ، یہاں تک کہ زمین پر کوئی اونچی جگہ نہیں رہے گی، (زمین ہموار، صاف اور نشیب و فراز کے بغیر چٹیل میدان میں تبدیل جائے گی)

جیسا کہ رب تعالیٰ فرماتا ہے: (وَإِذَا الْاَرُضُ مُسَّتُ وَالْقَتْ مَا فِيُهَا وَتَخَلَّتُ ﴿ (وَإِذَا الْاَرْضُ مُسَّتُ وَالْقَتْ مَا فِيهَا وَتَخَلَّتُ ﴿ (انشقاق:2 تا3) ترجمہ: "اور اس پر لازم بھی یہی ہے اور جب زمین ہموار کردی جائے گی۔ اور جو کچھ اس میں ہے اسے نکال کر باہر ڈال دے گی اور (بالکل) خالی ہوجائے گی۔"

"كَلَّا" روكنے اور منع كرنے كے معنى ميں ہے، يعنى اے غافلو! بس كرو اور اس عمل سے باز رہو، قيامت كے دن اپنے سامنے بے چينى اور خوف ا ور ڈر پاؤ گے، وہ بھى اس وقت جب زمين حركت كرنے اور ہلنے لگے گى۔

اور تیرا رب آئے گا اور فرشتے جو صف وَجَآءَرَبُّكَوَالُمَلَكُ صَفَّاصَفًّا صَفَّاصَفًا مَقَّاصَفًا مَقَّاصَفًا مَقَاصَفًا مَقَاصَفًا مَقَاصَفًا مَ

"التسہیل" میں آیا ہے کہ: منذر بن سعید فرماتے ہیں: اُس موقع پر خالق خلائق کے سامنے ظاہر ہوں گے، اس آیت اور اس جیسی آیتوں پر ایمان لانا واجب ہے، بغیر اس کے کہ ہم اس کی کوئی کیفیت یا مثال بیان کریں۔

ابن کثیر ت فرماتے ہیں: اس کا مطلب یہ ہے کہ مخلوقات قبر سے اٹھ کر الله تعالیٰ کی بارگاہ میں کھڑے ہوں گی، حق اور انصاف کا فیصلہ کرنے کے لیے الله تعالیٰ اپنی مخلوق کے درمیان آئیں گے، حضرت آدم علیہ السلام کی اولاد کے سردار حضرت محمد صلی الله علیہ وسلم کی شفاعت کے بعد الله تعالیٰ حق اور باطل کے درِمیان فیصلے کے لیے آئیں گے، اور فرشتے منظم صفوں میں الله تعالىٰ كى بارگاه ميں پيش ہوں گے، (صفوة التفاسير)

الْإِنْسَانُ وَاتَّىٰ لَهُ الذِّ كُرِئ ٢٣٥

وَجِائِیْءَیُوْمَیِن ِبِجَهَنَّمَ ٠ کیوُمَیِنٍیَّتَنَکّرُ اس دن جہنم کو لایا جائے گا، اس دن انسان نصیحت حاصل کرے گا اور (اس وقت) اس کے لیے نصیحت کہاں (23)

اس دن دوزخ کو سامنے حاضر کریں گے (تاکہ مجرمین دیکھیں)۔

جیسا کہ فرماتا ہے: (وَبُرِّزَتِ الْجَحِیْمُ لِمَنْ یَری۳۳) (الناز عات:36) حدیث شریف میں ابن مسعود سسے روایت ہے کہ: جہنم کو قیامت کے دن حاضر کیا جائے گا اس حال میں کہ اس کے ستر ہزار زنجیر ہوں گے، اور ہر زنجیر کو ستر ہزار فرشتے کھینچ رہے ہوں گے۔

"يُوْمَبِنِيَّتَنَكُّرُ الْرِنْسَانُ" أس بے چینی والے دن اور انتہائی خوفناک حالات میں انسان اپنے عمل کو یاد کرے گا، وہ اپنی لاپرواہی اور نافرمانی اور ذیادتیوں پر نادم ہوگا اور دنیا میں واپس آنے کی آرزو اور توبہ کرنا چاہےگا، کیا اس وقت ہوش میں آنا اور پشیمان ہونا اس کو فائدہ پہنچائے گا؟ ۔

"وَآنَّى لَهُ النَّاكُرِي" اس دن متنبہ ہونا اسے كيا فائدہ پہنچائے گا، كيونكہ اس كا وقت گذرچکا ہے، نصیحت کرنے اور متنبہ ہونے سے اس کو اس وقت فائدہ ہوتا جب وہ موت کے آنے سے پہلے حق کو یاد رکھتا، اس لیے اس کو آخرت میں توبہ کوئی فائدہ نہیں دے گا، یہ ماضی کی تلافی کا وقت نہیں ہے، وہ وقت گذر چکا ہے، عمل کا وقت ختم ہوچکا ہے اور حساب کا وقت ہے، اور پھر وہ ندامت اور پشیمانی کے ساتھ کہر گا:

کہے گا اے کاش! میں نے اپنی زندگی کے يَقُولُ لِلْيُتَنِي قَلَّامُتُ لِحَيَاتِي ١٣٥٠ لیے آگے بھیجا ہوتا (24)

"قَكَّمْتُ لِحَيَاتِیً" كاش میں اس فانی دنیا میں اس ابدی زندگی كے لیے بهلائی اور خیر کا کوئی عمل انجام دے دیتا، کیونکہ ابدی زندگی وہاں ہے۔ حدیث مبارکہ میں ہے کہ: اگر کوئی شخص پیدائش سے موت تک ساری زندگی

الله تعالیٰ کی اطاعت میں مصروف و مشغول رہے تو وہ بلاشبہ قیامت کے دن اپنے اس عمل کو بھی حقیر اور کم تر سمجھے گا، اور وہ چاہے گا کہ آپنے اجر و ثواب میں اضافہ کے لیے اس دنیا میں واپس لوٹ آئے۔

پس اس دن اس کے عذاب جیسا عذاب کوئی فَيَوْمَ إِنِ لَّا يُعَنِّبُ عَنَّا لَهُ أَكُنَّاهُ ٢٥٥ نہیں کرے گا (25)

جس دن ایسے حالات بیش آئیں گے اللہ تعالیٰ کافر کو ایسی سزا دے گا کہ اس جیسا عذاب کوئی نہیں دے گا، یعنی: قیامت کے دن خدا کا عذاب نافر مانوں پر ایسا سخت اور ہولناک ہوگا کہ اس کے سوا کوئی ایسی سزا پر قادر نہیں، کیونکہ حساب اور سزا کا مکمل اختیار الله سبحانہ و تعالیٰ کے پاس ہے، اور اس کے اقتدار اور تسلط سے کوئی بھی باہر نہیں نکل سکتا۔

اور نہ اس کے باندھنے جیسا کوئی باندھے وَّلَا يُوْثِقُ وَثَاقَةً أَحَلًّا ٢٦٥ گا (26)

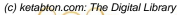
اور اس دن کوئی بھی اسے خدا جیسا نہیں باندھ سکے گا اور نہ زنجیروں میں جکڑ سکے گا، جی ہاں مجرم کی سزا ایسی ہی ہے، البتہ پاکیزہ اور مطمئنہ روح کا استقبال کیاجائےگا اور اس کی ایک الگ حیثیت ہوگی۔

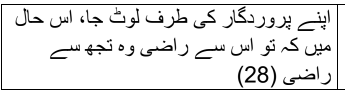
> يَأَيُّهُا النَّفُسُ الْمُطْمَيِنَّةُ ٢٥٥ اے نفس مطمئن! (27)

كہ تو نے اللہ كے ذكر اور عبادت كى روشنى ميں سكون پايا، اے وہ انسان جو الله کے فیصلے اور تقدیر پر یقین رکھتا تھا، خوشی اور ناخوشی میں، نعمتوں کے ہونے اور نہ ہونے کے وقت ، مالداری اور مفلسی کے وقت تو اطمینان رکھتا تھا، تمہیں کو کوئی شک اور تردید بھی نہیں ہوتا تھا، منحرف نہیں ہوتا، اپنے اوپر اطمینان تھا کہ راستے سے ادھر اُدھر نہیں بھٹکا، تم محفوظ ہو اور قیامت کے دن کی ہولناکی اور ڈر و خوف سے نہیں ڈرو گے۔

یہاں کلام کا خوبصورت اختتام ہے ہمیں یہ سمجھایا گیا ہے کہ: ہم کوشش کریں اس ِنفس مطمئنہ کو موت سے پہلے بطور ذخیرہ آخرت حاصل کریں، اور ہم یقیناً اس مقام تک پہنچ سکتے ہیں، ہم اگر چاہیں تو اسی ذہنی سکون اور اطمینان اور مرضیت یعنی پسندیدگی کو پہنچ سکتے ہیں۔







# ارْجِعِيۡ إِلَّى رَبِّكِ رَاضِيَّةً مَّرْضِيَّةً ٢٥٠

یہ مطمئن روحوں کو خطاب ہے، وہ روحیں جو ایمان کے ساتھ آخری سکون تک پہنچ چکی ہیں، دنیا میں اپنے کردار وعمل سے اور آخرت میں نعمتوں سے راضی ہیں اور اللہ تعالیٰ کی رضا مندی کی مستحق ہیں، اپنے رب کی طرف اور اس کے جلال و کرامت کی طرف لوٹ جاؤ، اس فریاد سننے والے رب اور حاکم کی طرف جس کی تم دنیا میں بندگی کرتے تھے۔

جب مؤمن آدمی کے جسم سے روح نکلتی ہے، تو پانی کا ایک قطرہ گرنے جتنا آسان ہوتا ہے، تو فرشتے اسے آرام دہ موت اور سکون والی جگہ کی بشارت دیتے ہیں۔

- 1 تمہاری روح تمہاری جسم سے سکون اور راحت کے ساتھ نکل جاتی ہے۔ ہے۔
  - ہے۔ 2 - تیرا ٹھکانا جنت میں ہوگا۔
  - 3 تو الله سے راضی ہے، اور الله تجھ سے راضی ہے۔

مفسرین فرماتے ہیں: اس خطاب اور پکار کا ادراک موت کے وقت ہوتا ہے، جب مؤمنین کی موت کا وقت قریب آتاہے کہا جائے گا:

پس میرے (خاص) بندوں میں شامل ہوجا فَادُخُلِی فِی عِبْدِی ۲۰۵)

اللہ تعالیٰ کے نیک بندوں اور کامیاب گروہ میں شامل ہو جا، جو کہ ابدی اور لافانی نعمتوں کے ساتھ ہمیشہ رہنے والی جنت میں ہیں۔

وَادْخُلِيْ جَنَّتِيٌّ ٣٠٠ اور ميرى جنت ميں داخل ہوجا (30)

یعنی نیک اور صالح لوگوں کے ٹھکانے میں داخل ہوجا، (کہ میں نے ان کے لیے تیار کیا ہے)۔

#### نفس مطمئنه:

نفس مطمئنہ: وہ مطمئن روح ہے جس کے پاس ہو وہ خدا کی طرف سے تحفظ محسوس کرتا ہے، اور اللہ کے ذکر سے مطمئن ہوتا ہے، وہ اللہ کے پاس لوٹتی ہے، ہور اس سے ملنے اور اس کے قریب ہونے کی اشتیاق میں رہتی ہے،

ایسی روح ہے، جو اللہ کی بارگاہ میں مطیع اور فرمانبردار عاجزی انکساری والی ہے، دنیا کی فانی زندگی میں متقی اور پرہیزگار ہوتی ہے، فرشتے موت کے وقت ان مطمئن روحوں والوں سے کہتے ہیں: (یَاأَیَّتُهَا النَّفُسُ الْمُطْمَئِنَّةُ،ارْجِعی إِلَى رَبِّكِ رَاضِيَّةً مَّرُضِيَّةً، فَادُخُلِي فِي عِبَادِي، وَادُخُلِي جَنَّتِي) ترجمہ:"اے سکون پانے والے انسان! (کہ ذکر المہی اور عبادت المہی کی روشنی میں تم نے سکون پایا ہے، اور اب تم یہاں اطاعت و عبادت کے بڑے ذخیرے کے ساتھ آرام کروگے۔" اپنے رب کی طرف پلٹ جاؤ، اس حال میں کہ تو (دنیا میں اپنے اعمال سے اور آخرت میں نعمت سے خوش ہو اور (خدا بھی) تجھ سے راضی ہے، میرے خاص بندوں میں شامل ہوجا (نیک اور بہترین لوگوں کے درمیان رہو) اور میری

اس آیت کی تفسیر میں ہے کہ: (اے روح! اللہ عزو جل کے نزدیک، رحمت و ثواب الملی کی طرف پلٹ جا، تو اللہ اس سے راضی ہوجائے گا، اور اس روح کو موت کے قریب ہونے کے وقت خوشخبری سنا دی جائے گی کہ وہ اللہ تعالیٰ کے نیک بندوں میں سے ہے اور بہت جلد جنت میں داخل ہوگی، فرشتوں کی یہ بشارت مؤمن انسان کو موت کے قریب ہونے اور قبر سے اٹھنے کے وقت دی جاتی ہے) (تفسیر ابن: ج 1 –ص: 511)

### ابن عباس "نفس مطمئنہ کے معنی کےبارے میں فرماتے ہیں

جنت میں داخل ہوجا، (اور خوش رہو)۔

(مطمئنہ یعنی:تصدیق شدہ) حضرت قتادہ (رحمہ الله) فرماتے ہیں: (مؤمن وہی ہے کہ اس کی روح اس چیز پر مطمئن ہو جس کا خدا نے وعدہ کیا ہے ، خدا کے ناموں کی معرفت اور پہچان کے ضمن میں اس رو $\overline{2}$  کا مالک آس بات سے پوری طرح واقف ہوتاہے کہ موت کے بعد اوربرزخ کے واقعات اور ان کے بعدقیامت کی ہولناکی اور خوف کیا ہوتا ہے، گویا وہ ان کو آنکھوں سے دیکھ رہا ہے ، اور خدا تعالیٰ کے فیصلے اور تقدیر کو تسلیم کرتاہے اور اس سے مطمئن ہے اس سے راضی ہے، اور کسی بھی قسم کا شکوہ اور فریاد نہیں کرتا، اپنے ایمان میں کسی شک، تردید اور اضطراب سے دو چار نہیں ہوتا ، کسی چیز کے ہاتھ سے جانے پر نا امید نہیں ہوتا، اور جو کچھ اسے میسر ہوتا ہے اس پر شاد اور مسرور نہیں ہوتا، کیونکہ آنے والی مصیبت اس تک پہنچنے سے پہلے ہی مقدر میں لکھی ہوتی ہے۔

نفس مطمئنہ ایک بیدار نفس ہے، یہ بیداری سبب بن جاتی ہے کہ انسان اپنے



اعمال کے عیوب اور کوتاہیوں کا مشاہدہ کرے، اور اپنے جرائم اور گناہوں سے دست بردار ہوجائے، اوریہ نفس اس کو بہت سارے حقوق اور واجبات پر ترغیب دیتی ہے، اور اس میں عاجزی لاتی ہے، انسان میں تواضع کی صفت اجاگر کرتی ہے، اور اسے الله تعالیٰ کے سامنے نعمتوں کے مشاہدہ کرنے پر آمادہ کرتی ہے اور اپنے گناہوں اور عیوب کے ظاہر ہونے پر شرمندہ کردیتی ہے، انسان الله کے سامنے تواضع اختیار کرکے جھک جاتا ہے، اسی طرح زمانے کی قدر و قیمت اور اہمیت کو سمجھ لیتا ہے کہ وہ اس کی خوش نصیبی کا سرمایہ ہے، پس ہر وہ چیز جو اسے اپنے پروردگار کے قریب نہیں کرتی اس سے بیزار ہوکر اسے دور کردیتا ہے۔

اس لیے اس روح کونابود کرنے اور ختم کرنے میں نقصان اور پچھتاواہے اور اس کو ترقی دینے اور بڑھانے میں فائدہ اور خوش نصیبی ہے، اور یہ اس بیداری کا اثر اور نتیجہ ہے، یہ نفس مطمئنہ کی پہلی منزل ہے جہاں سے انسان روزِجزا کی طرف پیشرفت کرنے کے لیے اٹھ کھڑا ہوتاہے۔

#### نفس مطمئنہ کی بعض خصوصیات

نفس مطمئنہ کی خصوصیات میں سے ایک خاصیت یہ ہے کہ یہ نفس غفلت سے جگانے والی، خدا کے ہاں گناہوں اور کوتاہیوں سے پاک کرنے والی ہے کہ ہمیں خدا تبارک و تعالیٰ کے ذکر ، کثرت توبہ اور مغفرت طلب کرنے اور اس کی طرف رجوع کرنے پر مطمئن کرتی ہے، اور یہ ہمیں خدا سے ملنے اور اس کا قرب حاصل کرنے کا مشتاق بناتی ہے،جبکہ فرشتے اسے خدا کی خوشنودی کی بشارت دیتے ہیں، علماء اور صلحائے امت اور دانشوروں نے نفس مطمئنہ کی خصوصیات مندرجہ ذیل بیان کی ہیں:

#### الله تعالىٰ كى رضا اور اس كى قضا و قدر پر اطمينان

ہمارا عظیم رب نیک اور صالح انسانوں کی صفت اس طرح بیان کرتا ہے:"الَّذِینَ تَتَوَقَّاهُمُ الْهَلاَئِكَةُ طَیِّبِینَ یَقُولُونَ سَلامٌ عَلَیْكُمُ ادۡخُلُوا الْجَنَّةَ مِمَا كُنتُمۡ تَعۡمَلُونَ" (پرہیزگار) وہی ہیں (موت کے وقت) جب فرشتے (روح قبض کرنے والے) ان کی جانیں نکالنے لگتے ہیں اور یہ (کفر و شرک سے) پاک اور (رب کے ساتھ اپنی کامیاب ملاقات سے)خوش ہوتے ہیں، (تو فرشتے ان سے) کہیں گے: سلامتی ہو تم پر! رالله کی حفاظت میں ہو آج کے بعد کبھی مصیبتوں اور تکلیفوں میں مبتلا نہیں ہو گے) (اور کہتے ہیں) جو عمل تم کیا کرتے تھے اس کے بدلے میں جنت میں داخل ہوجاؤ (سورہ نحل:32)

حدیث شریف میں ہے رسول الله صلی الله علیہ وسلم فرماتے ہیں: (لَنَاقَ طَعْمَ الإيمَانِ مَنْ رَضِي بِاللهِ رَبّاً وَبِالإسلَامِ دِيناً وَبِمُحَمَّدٍ صلى الله عليه و اله و سلم رَسُولاً) ترجم: "اس شخص نے ایمان کا مزہ چکھ لیا جو اللہ کے رب، اسلام کے دین اور محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے رسول ہونے پر (دل سے) راضی ہوگیا۔"

اور جو شخص اذان سننے پر کہے: (رَضِيتُ بِاللهِ رَبَّأُ وَبِالْإِسْلَامِ دِينَاً وَبِمُحَمَّدٍ صِلَى الله عليه وسلم رَسُولاً غُفِرَت لَهُ ذُنُوبُهُ) (رواه مسلم) ترجمہ: "میں الله کے رب ہونے، اسلام کے دین ہونے اور محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے رسول ہونے پر راضی ہوا تو اس کے گناہ معاف کردئیے جائیں گے۔"

خدا کے فیصلے پر اطمینان کامل مقبولیت کی علامت ہے اور صالحین کی صفات میں سے ایک صفت بھی، خدا تعالیٰ فرماتا ہے: (رَضِیَاللَّهُ عَنَّهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ذَلِكَ لِمَنْ خَشِي رَبُّهُ) (سورة البينہ:8) ترجمہ:"خدا ان سے خوش اور وہ اس سے خوش۔ یہ (صلہ) اس کے لیے ہے جو اپنے پروردگار سے ڈرتا ہے۔"

اور جو شخص اپنے قلب کو اللہ تعالیٰ کی رضا اور خوشنودی سے بھر دے اس کی روح کو تکلیف، غم اور پریشانی سے آزاد کردیا جاتا ہے، اور وہ اپنی روح کو اپنی خواہشات اور شیطان کے وسوسوں کو غالب آنے نہیں دیتا، مسلمان کو یقینی طور پر (الله کی) رضا، خوشنودی ، آرام اور سکون حاصل ہوتاہے، اس ضمن میں حدیث میں ایک دعا ہے: (اللهُمَّرانِّي أَسْأَلُكَ نَفساً بِكَمُطبَيِّنَةً وَتُؤمِنُ بِلِقَائِك، وَ تَرضى بِقَضَائِك وَتَقنَعُ بِعَطَائِك) ترجمہ:" اے پروردگار! میں تجھ سے ایسے نفس کا سوال کرتا ہوں جو تجھ پر بھروسہ اور تجھ سے ملنے پر یقین رکھتا ہو تیرے فیصلے سے مطمئن اور تیری دی گئ نعمت اور عطا پر قناعت رکھتا

#### عاجزی اور خوف خدا

ایک متقی مسلمان ہمیشہ گناہوں اور محرمات کے ارتکاب سے ڈر اور خوف کے عالم میں زندگی گزارتا ہے، یہ اس کے ایمان کے مضبوط ہونے کی دلیل ہے، جیسا کہ الله تعالیٰ فرماتا ہے: (فَلاَ تَخَافُوهُمُ وَخَافُونِإِن كُنتُم مُّؤُمِنِينَ) (آل عمران: 170) ترجمہ:" پس (چونکہ تم خدا پر یقین رکھتے ہو اس لیے بے خوف اور





الله تعالیٰ اپنے مؤمن بندوں کی صفت کچھ یوں بیان کرتا ہے:(إِنَّ الَّذِینَ هُم مِّنُ خَشْیَةِرَ جِهِم مُّشُفِقُونَ) (سورہ مؤمنون:57) ترجمہ: "جو لوگ اپنے پروردگار کے خوف سے ڈرتے ہیں"

#### الله تعالىٰ كى رحمت كى اميد ركهنا

الله تعالى اپنے نیک بندوں کو امید کی صفت اور عادت کا حامل قرار دیتا ہے اور کہتا ہے: ( أُولَئِكَ يَرُجُونَ رَحْمَتَ اللهِ وَاللهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ) (سورہ بقرہ:218) ترجمہ: "وہی خدا کی رحمت کے امیدوار ہیں اور خدا بخشنے والا(اور) رحمت کرنے والا ہے۔"

رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی دعاؤں میں سے ایک دعاہے: (اللَّهُمَّ إِنِّی أَعُوذُ بِرَضَاكَ مِنْ سَخَطِكَ وَأَعُوذُ بِكَ مِنْكَ مِنْكَ لَا أُحْصِى ثَنَاءً عَلَيْكَ أَنْتَ كَمَا أَنْتَ كَمَا أَنْتَ عَلَى نَفْسِكَ ) ترجمہ: "اے الله! بے شک میں تیری ناراضگی سے تیری رضامندی کی پناہ میں آتاہوں اور تیری پکڑ سے تیری معافی کی پناہ میں اور تیرے عذاب سے تیرے ہی پناہ میں آتا ہوں، میں پوری طرح تیری تعریف کرنے تیرے عذاب سے تیرے ہی پناہ میں آتا ہوں، میں پوری طرح تیری تعریف کرنے کی طاقت نہیں رکھتا، تو ایسا ہی ہے جیسے تو نے خود اپنی ثنا بیان کی ہے"

نفس بشری کا خدا کی رحمت سے امید رکھنا یہ ثابت کرتا ہے کہ حقیقت میں نفس انسانی اپنے رب کی ہمیشہ محتاج ہے، یہ ممکن نہیں ہے کہ انسانی نفس خدا کی رحمت، کرم، فضل اور توفیق سے بے نیاز رہے، خدا کی رحمت کی امیدپر گناہ اور نافرمانی جائز نہیں ہے ، البتہ خداکی امید پر سستی اور کاہلی ہوسکتی ہے، جبکہ صحیح اور پسندیدہ امید یہ ہے کہ الله تعالیٰ کی رحمت کی امید نیک اعمال کے ساتھ ہو، الله تعالیٰ فرماتا ہے: (فَمَن کَانَ یَرُجُولِقَاء رَبِّهِ فَلۡیَعۡمَلُ مَید نیک اعمال کے ساتھ ہو، الله تعالیٰ فرماتا ہے: (فَمَن کَانَ یَرُجُولِقَاء رَبِّهِ فَلۡیعۡمَلُ مَیلُولَ مِیکَانَ یَرُجُولِقَاء رَبِّهِ فَلۡیعۡمَلُ عَمل نیک عبادت میں کسی کو شریک نہ بنائے" کہ عمل نیک کرے اور اپنے پروردگار کی عبادت میں کسی کو شریک نہ بنائے"

رسول خدا صلى الله عليه وسلم اس امر كى تاكيد كرتے ہوئے فرماتے ہيں: (لَيسَ الإِيمَانُ بِالتَّمَتَى وَلكِن مَا وَقَرَ بِالقَلبِ وَصَدَّقَهُ العَمَلُ) (متفق عليه) ترجمه: " ايمان خواہش

یا من پسند تمناؤں کا نام نہیں، بلکہ ایمان تو ایک ایسی حقیقت کا نام ہے جو دل میں مضبوطی سے بیٹھ جائے اور بندے کے اعمال اس کی تصدیق کرتے رہیں"

پس الله کی رحمت کی امید صحیح عمل کرنے کے سوا اور کسی طرح درست نہیں ہے، توبہ، استغفار کی کثرت اور سیدھے راستے اور حقیقت کی طرف لوٹنا، نفس مطمئنہ والا انسان اپنی غلطیوں اور صغیرہ گناہوں کو بڑا سمجھ کر خدا کی طرف رجوع کرتا ہے، اس سے بخشش طلب کرکے اس کی پناہ میں آجاتا ہے اور اپنے کیے پر نادم ہوکر معافی مانگتا ہے اور نافرمانیوں کے ارتکاب کی طرف کبھی واپس نہ آنے کا فیصلہ کرتا ہے، اور اطاعت و عبادت میں اضافہ کرکے خدا کی بارگاہ میں اپنا سر جھکا تا ہے، توبہ کرتا ہے اور اس کی پیروی کرتا ہے، خدا تعالیٰ اپنے بندوں کو استغفار اور توبہ کا حکم دیتا ہے:(وَأَنِ اسْتَغْفِرُواْرَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُواْ إِلَيْهِ يُمَتِّعُكُم مَّتَاعاً حَسَناً إِلَى أَجَلِمُّسَمِّی) (سورہ ھود:3) ہے:(وَأَنِ اسْتَغْفِرُواْرَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُواْ إِلَيْهِ يُمَتِّعُكُم مَّتَاعاً حَسَناً إِلَى أَجَلِمُّسَمِّی) (سورہ ھود:3) کرو وہ تم کو ایک وقت مقرر تک متاع نیک سے بہرہ مند کرے گا"

توبہ بھی خدا کے رسول کی وصیتوں میں سے ہے فرماتے ہیں: (یَاأَیُّهَا النَّاسُ

تُوبُوا إِلَى اللَّهِ فَوَ اللَّهِ إِنِّى لأَتُوبُ فِى الْيَوْمِ إِلَيْهِ أَكْثَرَ مِن سَبِعِينَ مَرَّةٍ) (رواه مسلم و بخارى) ترجمہ: "اے لوگو! الله کی طرف توبہ کرلو، الله کی قسم میں دن میں ستر بار الله کی طرف توبہ کرتا ہوں"

اور نیز فرماتے ہیں: (تلگا أَشَنُّ فَرَحًا بِتَوْبَةِ عَبْرِهِ الْمُؤْمِنِ مِنْ رَجُلٍ فِی أَرْضِ دَوِّيَّةٍ مُهْلِكَةٍ مَعْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهَا طَعَامُهُ وَشَرَابُهُ فَنَامَ فَاسْتَيْقَظَ وَقَلْ ذَهْبَتْ فَطَلَبَهَا حَتَّى أَذْرَكُهُ الْعَطشُ ثُمَّ قَال أَرْجِعُ إِلَى مَكَانِيَ النَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهَا زَادُهُ وَطَعَامُهُ وَشَرَابُهُ فَاللَّهُ أَشَلُّ فَرَحًا بِتَوْبَةِ الْعَبْلِ الْمُؤْمِنِ مِنْ هَلَا بِرَاحِلَتِهِ (رواه وَعَلَيْهَا زَادُهُ وَطَعَامُهُ وَشَرَابُهُ فَاللَّهُ أَشَلُّ فَرَحًا بِتَوْبَةِ الْعَبْلِ الْمُؤْمِنِ مِنْ هَلَا بِرَاحِلَتِهِ (رواه وَعَلَيْهُا زَادُهُ وَطَعَامُهُ وَشَرَابُهُ فَاللَّهُ أَشَلُّ فَرَحًا بِتَوْبَةِ الْعَبْلِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَالَتِهُ الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى

#### انسانی روح کی اقسام

خدا تعالیٰ نے ہمیں بتایا ہے کہ نفس تین قسم کی ہے:

- 1 نفس امَّاره بالسوء
  - 2 نفس لوَّامہ
  - 3 نفس مطمئنہ

(إِنَّ النَّفُسَ لأَمَّارَةٌ بِالسَّوءِ إِلاَّ مَا رَحِمَ رَبِّي) (سورہ یوسف:53) ترجمہ:"کیونکہ نفس (سرکش فطرتاً خواہشات کی طرف راغب کرتا ہے، اور برائیوں کو مزین کردیتا ہے اور لوگوں کو) برائیوں کی طرف بلاتا ہے مگر وہ آدمی جس پر میرا رب رحم فرمائے (اور اسے اپنے حمایت کے پہلو میں محفوظ و مامون رکھے)"

(وَلَا أُقُسِمُ بِالنَّفُسِ اللَّوَّامَةِ) (سورة القيامہ:2) ترجمہ: "قسم ہےملامت کرنے والے

نفس کی"

کہ مرنے کے بعد اٹھائے جائیں گے، اور قیامت حق ہے، (ارْجِی إِلَى رَبِّكِ رَاضِيةً مِّرْضِيةً، فَادُخُلِی فِی عِبَادِی، وَادُخُلِی جَنِّتِی) (الفجر: 28 – 30) ترجمہ:"اپنے پروردگار کی طرف لوٹ آ، اس حال میں کہ تو اس سے راضی وہ تجھ سے راضی ہے پس میرے (خاص) بندوں میں شامل ہوجا اور میری جنت میں داخل ہوجا"

البتہ اس کا مطلب یہ نہیں ہے کہ ہر انسان کے بیک وقت تین نفس ہیں، بلکہ اس کا مطلب یہ ہے کہ یہ تینوں صفات اور حالات ممکن ہے شرائط کے اعتبار سے کسی کے ساتھ وابستہ ہوجائیں، مثال کے طور پر جب بھی نفس کی خواہشات انسان پر غالب آجائیں اور نفس گناہ کبیرہ کا مرتکب ہو تو نفس امارہ بن جاتا ہے، اگر گناہ کے بعد توبہ کرلے اور پشیمان ہوجائے تو نفس لوَّامہ بن جاتا ہے کیونکہ انسان کو گناہ کے انجام پر ملامت کرتا ہے، اور گناہوں کے ارتکاب اور نیک اعمال کے بارے میں شک کرتا ہے۔

لیکن نفس مطمئنہ اس صورت میں ہے کہ خیر کی محبت، نیکیوں کی طرف میلان، شر اور برائیوں سے دوری کا بدیہی ملکہ اور اچھے اخلاق میں بدل گیا ہو۔

شرح عقیدہ طحاویہ کے شارح نفوس کی انواع و اقسام بیان کرنے کے بعد فرماتے ہیں: در حقیقت یہ نفوس ایک انسان کے لیے پیش آتے ہیں، یعنی انسانی نفس کے تین حالات ہیں، پہلے تو انسان کو گناہ انجام دینے کا حکم دیتا ہے نفس امارہ بن جاتا ہے پھر اگر ایمان آجائے تو نفس لوَّامہ بن جاتا ہے، اور گناہ کرنے کے بعد انسان کو سزا دیتا ہے اور سرزنش کرتا ہے، اگر ایمان مضبوط ہوجائے تو نفس مطمئنہ میں تبدیل ہوجاتاہے۔ (شرح طحاویہ:445)

#### کیا نفس مرتا ہے؟

ابن تیمیہ فرماتے ہیں: بغیر کسی تردید کے ارواح مخلوق ہیں، ان پر بھی عدم اور فنا آتے ہیں، لیکن ان کی موت جسم سے جدا ہونے کی صورت میں ہے، دوسری صور پھونکنے سے ارواح جسموں میں واپس آجائیں گی۔(مجموع فتاوی:۲۷۹/4)

شرح طحاویہ کے شارح اس مسئلے کو بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں: روح مرتی ہے یا نہیں اس بارے میں لوگوں کا اختلاف ہے، ایک گروہ کا یہ عقیدہ ہے کہ ارواح مرتی ہیں، کیونکہ وہ نفوس ہیں، اور ہر نفس کو ضرور مرنا ہے

اگر فرشتے موت سے نجات نہ پاتے، تو روح کوبھی ہر گز نجات نہیں ملے گی، دوسرا گروہ یہ عقیدہ رکھتا ہے کہ ارواح نہیں مریں گی، کیونکہ روحیں ہمیشہ رہنے کے لیے پیدا ہوئی ہیں، جبکہ جسم اور بدن موت اور نابود ہونے کے لیے ہیں، اس اصول کی بنا پر کہتے ہیں: وہ احادیث جو ارواح کو انعام دینے یا عذاب دینے پر دلالت کرتی ہیں ان سے معلوم ہوتا ہے کہ روحیں ختم نہیں ہوتیں، اس بارے میں صحیح نظریہ یہ ہے کہ: روحوں اور نفوس کا مرنا، یعنی جسم سے ان کا الگ ہوجانا، اگر ارواح اور نفوس کے مرنے سے مراد صرف یہی ہے جسم سے جدا ہونا ہو تو یہ موت کا ذائقہ چھکیں گی، اور "کل نفس ذائقة الموت" ان كے بارے میں محقق ہے، لیكن اگر ارواح كے مرنے سے ان کا فنا یا معدوم ہونا مراد ہو کلی طور پر تو یہ درست نہیں ہے، کیونکہ روح کو جنت یا جہنم میں ہمیشہ رہنا ہے، نعمت یا عذاب سے متاثر ہوگی جیسا کہ رب تعالىٰ قرآن كريم ميں فرماتا ہے:(لَا يَذُوْقُونَ فِيْهَا الْمَوْتَ إِلَّا الْمَوْتَةَ الْأُوْلِيْ، ۞وَوَقْمُهُمْ عَذَابَ الْجَعِيْمِ ١٥٥) (سوره الدخان:56) ترجمہ: "(اور) پہلی دفعہ کے مرنے کے سوا (کہ مرچکے تھے) موت کا مزہ نہیں چھکیں گے۔ اور خدا ان کو دوزخ کے عذاب سے بچا لے گا"

اس موت سے مراد وہی روح کی مفارقت اور الگ ہونا جسم یا بدن سے ہے، (شرح طحاویہ:446)

#### نفس اور شیطان میں کیا فرق ہے؟

ہم کیسے جان لیں کہ ہمیں گناہوں پر نفس آمادہ کرتا ہے یا شیطان؟

انسانی نفس تین قسموں پر مشتمل ہے:

- 1 نفس امارہ بالسوء؛ کہ اسے بُرائی کا حکم دیتا ہے اور اللہ تعالیٰ کے راستے اور بھلائی سے دور کرتا ہے، گناہ اور معصیت میں مبتلا کرتا ہے۔
- 2 نفس لوّامہ؛ جب بھی کوئی انسان کوئی غلط کام کرنا چاہتا ہے، یا گناہ كرنے كا فيصلہ كرتا ہے، تو ملامت كرنے والى روح يا نفس اس كو ملامت كرتى ہے تاكہ وہ پلٹ جائے اور توبہ كرے اور درست سمت كى طرف قدم
- 3 نفس مطمئنہ؛ کہ نفس لو امہ سے اوپر ہے، اور یہ انسان کو سکون کی حالت میں لیے آتا ہے اس طرح کہ وہ ایمان اور عبادت کی مٹھاس کو سمجھتا اور لطف اندوز ہوتا ہے، جب بھی گناہ کی سوچ یا اس کو انجام دینے کا ارادہ



ہونے لگتا تو نفس لوامہ اس کو سرزنش اور تنبیہ کرے گا تاکہ وہ کام نہ کرے، پس وہ رو کر اور پشیمان ہوکر اللہ تعالیٰ کی طرف رجوع کرے گا، اور حق تعالیٰ سے بخشش طلب کرے گا۔

خلاصہ اس شخص کی کوئی نیکی نہیں جو ہمیشہ تا آخر وقت نفس امارہ کے تابع ہو، جب اس کے پاس پلٹنے اور پشیمان ہونے کا موقع ہی نہیں رہے اور یہ واضح نقصان ہے۔

انسانی طبیعت کسی پابندی کو قبول نہیں کرتی، اس کا نفس چاہتا ہے کہ تمام پابندیوں سے آزاد رہے، (وَمَآ أُبَرِّئُ نَفُسِیۡ ﴿ اِنَّ النَّفُسَ لَاَمَّا رَقُّ بِالسُّوِّءِ اِلَّا مَارَحُمَ رَبِّیۡ ﴿ اِنَّ اِلنَّا اَلٰہُ وَءِ اللّٰ الل

یہ نفس اپنے مالک کو جو کچھ اس کا دل چاہتا ہے حکم دیتا ہے اور اسے گناہ اور معصیت کی طرف لیے جاتا ہے اور بندگی کے راستے سے ہٹاتا ہے، اس کے لیے گناہ اور معصیت کے تمام اسباب حیرت انگیز اور دلچسپ ہیں، اور اس کے دل میں فسق و فجور کی قوتیں بڑھ رہی ہیں، اللہ تعالیٰ کے کلام میں غور و فکر کریں:"لاَمِمَّارَةٌ بِالسُّوءِ" مبالغہ کے ساتھ کہا گیا ہے۔

خدا نے نہیں فرمایا: "آمرقبالسوء" یہ نفس کی برائیوں پر کثرت حکم کی وجہ سے ہے، نفس امارہ بہت زیادہ برائیوں کی ترغیب دیتا ہے اور اکثر دیتا ہے، برے کاموں کو انجام دینے کے لیے، اس نفس کی نہ تھکنے والی خصلت کی وجہ سے ہے، جب تک کہ اس کا مالک اس ٹوٹی ہوئی لگام کو مضبوطی سے پکڑےنہ رکھے، لیکن جو نفس برائیوں اور گناہوں کا حکم دیتا ہے وہ شیطان سے الگ ہے شیطان انسان کا ساتھی ہے جو اسے گناہ کی دعوت دیتا ہے، لیکن برائی کا حکم دینا انسانی نفس کا شیوہ ہے، کیونکہ نفس خواہشات کی طرف مائل ہوتا ہے اور خواہشات کا اس پر طبعی اثر ہوتا ہے، اور اس کے رحجان کو اس سے روکنا مشکل ہے۔

حدیث شریف میں ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: آپ کیا کہتے ہیں اس دوست کے بارے میں جو آپ کے ساتھ ہے، وہ دوست کہ اگر آپ اس کی تعظیم کرتے ہیں ، اس کی اطاعت کرتے ہیں اور اس کی پردہ پوشی کرتے ہیں تو آپ کو بدترین انجام کی طرف لے جائے گا اور اگر تم اسے تابع کرو

گے اور اسے پیاسا اور بھوکا رکھو گے تو وہ تمہیں بہترین انجام کی طرف لے جائے گا؟

صحابہ آنے عرض کیا: یا رسول الله! ایسا دوست زمین کا سب سے بُرا دوست ہے، آپ صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا:اس خدا کی قسم جس کے اختیار میں میری جان ہے، یہ دوست تمہاری جان ہے جو تمہارے اطراف میں ہے، (انوارالفرقان)

تاہم اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا کہ انسان کا برائیوں کی طرف میلان شیطان کی طرف سے ہے کہ وہ اپنی کی طرف سے ہے کہ وہ اپنی خواہشات اور دوسروں کی خواہشات کے آگے نہ جھکے۔

لیکن رمضان کے مہینے میں شیاطین جو زنجیروں میں جھکڑے ہوتے ہیں یہ کہا جاسکتا ہے کہ جو چیز اس مہینے میں لوگوں سے گناہ کروانے کا باعث بنتی ہے وہ وہی نفس امارہ ہے، حقیقت میں نفس امارہ بالسوء ہر انسان کے اندر ایک خواہش اور رحجان ہے جو بری چیزوں کو پسند کرتی ہے، اور شیطان اس نفس کو اپنے مقاصد کے حصول کے لیے استعمال کرتا ہے، اور انسانوں میں ان صلاحیتوں کو ابھارتا اور پرورش دیتا ہے تاکہ وہ انسانوں کو آسانی سے اپنے جال میں پہنسا سکے۔

#### صىقالله العظيم وصىق رسوله الكريم





## Get more e-books from www.ketabton.com Ketabton.com: The Digital Library