



سوره «الشمس» كا تفسير و ترجمه

تصنيف: امين الدين « سعيدي - سعيد افغانى»



یہ سورت مکہ میں نازل ہوئی اس کی ۱۰ آیتیں ہیں

#### وجہ تسمیہ:

یہ بات قابل ذکر سمجھتا ہوں کہ: قرآن کریم میں بعض موضوعات ایک قسم کے ساتھ آئے ہیں۔

مثال کے طور پر: "وَالْعَصْرِ إِنَّ الْإِنْسَانَ لَغِيْ خُسْرٍ" اور بعض حالات میں دو قسمیں پے در پے آتی ہیں جیسے: " وَالضَّلٰی وَالَّیٰلِ إِذَا سَلٰی"۔

اور بعض مواقع پر تین قسمیں یکے بعد دیگرے آئی ہیں: " وَالْعٰدِیْتِ ضَبْعًا فَالْمُوْدِیْتِ قَدْمًا فَالْمُوْدِیْتِ قَدْمًا فَالْمُغِیْرَتِ صُبْعًا"۔

اور بعض حالات میں چار قسم مسلسل آتی ہیں، جیسے: "وَالتِّیْنِوَالزَّیْتُونِوَطُوْرِ سِیْنِیْنَوَهٰنَاالْبَلَدِالْاَمِیْنِ"-

اور بعض مرتبہ پانچ قسمیں لگاتار آئی ہیں، جیسے: "وَالْفَجْرِ وَلَیَالٍ عَشْرٍ وَّالشَّفْعِ وَالْوَتْرِ وَالْشَفْعِ وَالْوَتْرِ وَالْشَفْعِ وَالْوَتْرِ وَالْشَفْعِ وَالْوَتْرِ وَالْشَفْعِ وَالْوَتْرِ وَالْشَفْعِ وَالْوَتْرِ وَالْشَفْعِ وَالْوَتْرِ وَالْشَفِي "-

لیکن قرآن کریم میں سب سے زیادہ قسمیں یکے بعد دیگرے اسی سورہ مبارک شمس میں آئی ہیں کہ جن کی تعداد گیارہ مسلسل قسموں تک پہنچتی ہے کہ ان میں سے: سورج اور چاند، دن اور رات، آسمان اور زمین، نفس کی پاکی کی قدر اور اہمیت کی تاکید کی گئی ہے۔

### سورہ شمس کو اس نام سے مسمی کرنے کی وجہ:

نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں قرآن کریم کی سورتوں کے نام وحی کے ذریعے متعین ہوگئے تھے۔

بعض مواقع پر محدثین اور مفسرین نے سورتوں میں موجود مناسبتوں کی وجہ سے اس سورہ کو دوسرے نام بھی دئیے ہیں، اس بناء پر ہم دیکھتے ہیں کہ قرآن کی سورتوں کے ناموں میں مختلف اعتبارات کو مدنظر رکھا گیا ہے جن میں سے کچھ یہ ہیں:

الف: سورہ کا نام رکھنا سورت کے پہلے لفظ یا الفاظ اور ان کے معانی کی بنیاد پر، جیسے سورہ برائت "توبہ" یا سورہ قل ہواللہ "توحید"۔

ب: سورہ کا نام رکھنا اس نام کی بنیاد پر جو اس سورہ میں آیا ہے۔



ج: ایک خاص موضوع کی بنیاد پر نام رکھنا جو اس سورت میں آیا ہے اور باقی سورتوں میں نہیں ہے، بلکہ اس سورت میں زیادہ وسیع اور مکمل انداز میں پیش کیا گیا ہے، (الاتقان، جلال الدین، جلد: ۱، صفحہ ۱۱۸ کے بعد نشر دار الکتب العلمیه)

سورة الشمس كا نام بهى مندرجہ بالا احتمالات ميں سے ايک كى وجہ سے ہے، يعنى كہ يہ سوره لفظ قسم "الشمس" كے ساتھ ذكر كى گئى ہے۔

## سورة الشمس كا سورة البلد سے ربط و مناسبت

سورہ "شمس" نے سورہ قدر کے بعد مکہ میں شرف نزول پایا۔

مفسرین سورہ شمس کے سورہ بلد کے ساتھ ربط و تعلق کے بارے میں لکھتے ہیں:

الف: سورہ بلد کا اختتام اہل سعادت (اصحاب میمنہ) اور اہل شقاوت (اصحاب مشئمہ) کے تعارف کے ساتھ ہوا، اور یہ سورت بھی دو گروہوں کو واضح طور پر بیان کرتی ہے (ملاحظہ فرمائیں: آیہ مبارک: ۹، ۱۰)

ب: سورہ بلد کے آخر میں کفر اختیار کرنے والوں کی واپسی اور انجام کی وضاحت کی گئی اور سورہ شمس کے آخر میں بھی بعض کفر اختیار کرنے والوں کی دنیاوی سزاء مذکور ہوئی ہے۔

### سوره شمس کی آیات، الفاظ اور حروف کی تعداد

جیسا کہ ہم نے ذکر کیا اس سورت کا نام "الشمس" سورج ہے جو کہ پہلی آیت سے لیا گیا ہے، اس سورت کا ایک (۱) رکوع، پندرہ (۱۵) آیتیں، پچاس (۵۰) الفاظ، دو سو سینتالیس (۲۴۷) حروف اور ستانوے (۹۷) نقطے ہیں۔

(واضح رہے کہ سورتوں کئے حروف کی تعداد میں علماء کی آراء مختلف ہیں، اس بحث کی تفصیل معلوم کرنے کے لیے سورہ "طور" تفسیر احمد کی طرف رجوع کریں)

### سوره شمس كا موضوع اور فضيلت

یہ سورت دراصل "تزکیہ نفس" یعنی دلوں کو ناپاکیوں اور نجاستوں سے پاک کرنے والی ہے، اگر انسان بدبخت بن جاتا ہے تو اس کو چاہئیے کہ اس شقاوت اور بد بختی کی وجوہات کو اپنے اندر تلاش کرے، اگر وہ حقیقی سعادت اور خوش نصیبی تک پہنچنا چاہتاہے تو اس کو چاہئیے کہ اس سعادت کے لوازم اپنے اندر بیدا کرے۔

سورت کا خلاصہ اس مفہوم کے گرد گھومتا ہے تاہم، سورت کے شروع میں گیارہ اہم موضوعات مذکور ہیں جو عالم تخلیق سے ہیں، اور خدا کی پاک ذات نے اس معنی کو ثابت کرنے کے لیے کہ فلاح اور نجات روح کی تطہیر پر منحصر ہے ان اشیاءکی قسم کھائی ہے، جیسا کہ ہم نے ذکر کیا قرآن کریم میں کئ چیزوں کی قسمیں ایک ساتھ کھائی گئی ہیں۔

سورہ شمس نفس کو پاک نہ کرنے کے نتائج کی دو حصوں میں وضاحت کرتی بے:

پہلے حصے میں (آیات: ۱ تا ۱۰) نفس کو تزکیہ نہ کرنے کے انفرادی نتائج کی طرف اشارہ کرتا ہے، اس بیان میں مظاہر پر قسم کھاکر جیسے: سورج اور چاند، رات اور دن، آسمان اور زمین جو باہمی خصوصیات کے حامل ہیں، اور انسانی روح جس کی دو مختلف حالتیں فجور اور تقوی ہیں اس حقیقت کی وضاحت کرتی ہیں کہ انسان کی نجات نفس کی پاکیزگی پر منحصر ہے، اگر انسان اپنے نفس کا تزکیہ نہ کرے تو ابدی فلاح و کامیابی سے محروم رہے گا۔

دوسرے حصے میں (آیات: ۱ اتا ۱۵) انسانی نفس کے تزکیہ نہ ہونے کے اجتماعی نتائج کے ساتھ خاص ہیں اس بیان میں قوم ثمود کے مہذب اور ترقی یافتہ لوگوں کی سماجی فساد کے پھیلاؤ کی وجہ سے تباہی کا ذکر کرتے ہوئے اس نکتے کی تصدیق کی گئی ہے کہ ان کی منحوس حالت اور خراب قسمت اس حقیقت کی وجہ سے تھی کہ قوم ثمود نے (پیغمبرکے بجائے) ایک فاسد اور گمراہ شخص کی پیروی کی جس نے اپنے نفس کا تزکیہ نہیں کیا تھا۔

# سورة الشبس

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

### سورت کا مختصر ترجمہ

| شروع کرتاھوں اللہ کے نام سے جوبڑا مھربان<br>نھایت رحم والاھے | <u>ب</u> ِسۡمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيۡمِ |
|--------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|
| آفتاب اور اس کی روشنی کی قسم (۱)                             | وَالشَّهْسِوَضُّكِمَةً ا                       |
| اور چاند کی جب اس کے پیچھے نکلے (۲)                          | وَالْقَهَرِ إِذَا تَلْمَهُ ٢٠)                 |
| اور قسم ہے دن کی جب وہ اس (سورج) کو ظاہر کردے! (۳)           | وَالنَّهَارِ اِذَا جَلَّـهَا ْ °               |





| وَالَّيْلِ إِذَا يَغْشُمَهُ <sup>ا</sup> »             | اور قسم ہے رات کی جب وہ اس (سورج)<br>کو ڈھانپ لے (۴)                              |
|--------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|
| وَالسَّهَاْءِ وَمَا بَنْهَاهِ ۞                        | اور آسمان اور اس ذات کی جس نے اسے سنا (۵)                                         |
| وَالْأَرْضِ وَمَا تَطْعِيهَا ٥                         | اور زمین کی اور اس ذات کی قسم جس نے اسے سے اسے دیایا (۶)                          |
| وَنَفْسٍ وَّمَا سَوِّ بَهَا ٤٠                         | اور قسم ہے نفس کی اور اس ذات کی جس<br>نے اسے ٹھیک بنایا (۷)                       |
| فَٱلْهَبَهَا فُجُوْرَهَا وَتَقُولِهَا ٨٠               | پھر اس کی بدی اور اس کی پرہیز گاری اس                                             |
| قَلُ ٱفۡلَحَ مَنۡ زَكُّمهُ ا                           | پر الھام کردی (۸)<br>یقیناً وہ کامیاب ہوگیا جس نے اپنا نفس پاک<br>کرلیا (۹)       |
| وَقَلُخَابَ مَنْ دَسُّمَةً ١٠٠                         | یقیناً وہ نامراد ہوگیا جس نے اسے دبادیا<br>(۱۰)                                   |
| كَنَّبَتْ ثَمُّوْدُ بِطَغُولِهُ أَاا                   | وم ثمود نے اپنی سرکشی کے سبب (پیغمبر)<br>کو جھٹلایا (۱۱)                          |
| اِذِانَّبَعَثَ اَشُقْمَهُ ١٢٠                          | جب اس کا سب سے بڑا بدبخت اٹھا (۱۲)                                                |
| فَقَالَ لَهُمْ رَسُولُ اللهِ نَاقَةَ اللهِ             | تو ان سے اللہ کے رسول نے کہا اللہ کی                                              |
| وَسُقَيٰهَا ٢١٠)                                       | اونٹنی اور اس کے پینے کی باری (کا خیال<br>رکھو) (۱۳)                              |
| فَكَنَّابُوْهُ فَعَقَرُوْهَا · ۞ فَكَمَّلَهُم          | مگر انہونے پیغمبر کو جھٹلایا اور اونٹنی<br>کی کونچیں کاٹ دیں تو خدا نے ان کے گناہ |
| عَلَيْهِمْ رَبُّهُمْ بِنَانَٰبِهِمْ فَسَوّْ بَهُا ١٠٠٠ | کے سبب ان پر عذاب نازل کیا اور سب کو (ہلاک کرکے) برابر کردیا                      |
| <ul> <li>آلا تَخَافُ عُقْلَهَا هَا ()</li> </ul>       | اور وہ اس (سزاء) کے انجام سے نہیں ڈرتا                                            |

# سورت کی تفسیر:

وَلا يَخَافُ عُقُبْهَا ١٥٥

اس مبارک سورت میں سزاؤں کے مضامین، تزکیہ شدہ نفس اور ناپاک نفس کا بدلہ اور سرکشوں اور بُرے اعمال والے لوگوں کے نتائج کے بارے میں بحث کی گئی ہے۔

| آفتاب اور اس کی روشنی کی قسم (۱) |
|----------------------------------|
|----------------------------------|

جب یہ دنیا کو روشن کرتا ہے اور تاریکی کو منتشر اور ختم کرتا ہے۔





"کھی" سورج جب طلوع ہونے کے بعد اوپر آجائے جب اس کی چمک اور روشنی تکمیل کو پہنچے، یا یہ معنی ہے کہ: سورج ہمیشہ روشن اور چمکتا رہتا ہے، کہ یہ معنی قرآن عظیم کے معجزات میں سے ایک معجزہ کا حاصل ہے۔

وَالْقَهَرِ إِذَا تَلْمَهُ ٢٠) اور چاند كى جب اس كے پيچھے نكلے (٢)

اور چاند کی قسم جب وہ سورج کے پیچھے پیچھے چلے (اور سورج کے نائب کے طور پر وہ چاندزمین کو اپنی روشنی پرون میں سمودیتاہے)

"تَلْمَهًا" اس کے پیچھے نکلا، اس کے پیچھے چل پڑا، یعنی دن کے وقت سور ج اور رات کو چاند چمکتا ہے، یہ آیت سور ج کی ایک اور چمک اور مظہر ظاہر کرتی ہے، یہ بات قابل ذکر ہے کہ چاند اپنی روشنی اور چمک کے علاوہ، جو اسے سور ج سے حاصل ہوتی ہے، سور ج کے گرد بھی گھومتا ہے۔

اور قسم ہے دن کی جب وہ اس (سورج) کو ظاہر کردے! (۳)

اور دن کی قسم جب وہ سورج کو ظاہر کرتاہئے (اور اس کی عظمت کو اپنے چہرے پر ظاہر کرتا ہے) ہاں! البتہ وہ نظروں سے محجوب ہے، اور پردے کے پیچھے ہے، ایک دن اسے ظاہر کردے گا۔

ابن کثیر آفرماتے ہیں: یعنی یہ زمین کی وسعت کو روشن کرتا ہے اور کائنات کو اپنی روشنی سے منور کرتا ہے، (مختصر ۳/۶۴۴)

"النّهارِ" دن، "جَلّها" اسے روشن کردیا، نمایاں کردیا، "ها" کی ضمیر سورج کی طرف لوٹتی ہے، یہ درست ہے کہ درحقیقت سورج دن کو ظاہر کرتا ہے، لیکن آیت کا صریح معنی یہ ہے کہ دن سورج کو ظاہر کرتا ہے، ایک مخفی اشار سے سورج کی روشنی میں زمین کا دخل اور کردارہے، کیونکہ حقیقت میں یہ سورج کے ساتھ زمین کہ روز سورج زمین پر طلوع ہوتاہے اور روشن ہوتاہے، بہ ہر صورت، سورج کی روشنی اور زمین پر موجود مخلوقات پر اس کے حیرت انگیز اثرات کے بارے میں بات کی گئی ہے۔

"جَلَّمَا" جَلُو كے مادے سے كسى غير واضح اور مبہم چيز كو روشن اور ظاہر كرنے كا معنى ديتا ہے، يعنى خفيہ چيز كو دريافت كرنا، الله تعالىٰ كے ناموں ميں سے ايک "جليل" ہے جو اسى مادے سےہے، يعنى وہ جس كا كام واضح اور روشن كرنا ہے۔

اور قسم ہے رات کی جب وہ اس (سورج) کو ڈھانپ لے (۴)

اور اسے اندھیرے کے پردے کے پیچھے چھپا دے۔



وَالَّيْلِ إِذَا يَغُشْمُهُا ۗ

وَالنَّهَارِ إِذَا جَلَّىهَا ۗ



"يَغُشٰهَا" سورج كو دهانپ ليتا ہے، "ها" كى ضمير سورج كى طرف لوٹتى ہے، كيونكہ ايک بار پهر زمين كے ايک حصے كے سورج كے ساتھ تقابل وتخالف كى وجہ سے رات سورج كے چہرے پر پردے كى طرح گرتى ہے اور سورج كو زمين كے افق ميں دهانپ ليتى ہے۔

مفسر صاوی فرماتے ہیں: فواصل کی رعایت کرتے ہوئے فعل مضارع "یَغُشٰها" لایا، "غشیها" نہیں کہا (تفسیر صاوی ۴/۳۲۱)

اور آسمان اور اس ذات کی جس نے اسے والسَّمَاءِ وَمَا بَنْمَاهُ ٥ بنایا (۵)

احتمال ہے کہ"مَا" موصولہ ہو، اور اس طرح معنی کیا جائے: قسم ہے آسمان اور اس کے بانی کی جو کہ خدا تعالیٰ ہے۔

یہ بھی احتمال ہے کہ "مًا" مصدریہ ہو، پھر اس طرح معنی کیا جائے گا: قسم ہے آسمان اور اس کی بناوٹ کی جو نہایت خوبصورتی اور استحکام کے ساتھ بنایا گیا ہے۔

"مًا"اس جملے میں موصولہ ہے اور اس سے مراد پروردگار کی ذات پاک ہے۔
عرب کی لغت میں موصول مشترک عاقل کے لیے "مَن" اور غیر عاقل کے لیے
"مًا"استعمال ہوتا ہے، لیکن بعض مواقع پر ایک دوسرے کی جگہ پر استعمال
ہوتے ہیں، (ملاحظہ فرمائیں: سورہ نساء: ٣ و ٢٢ اور سورہ بلد ٣)
یہاں لفظ "مًا" کا استعمال وصفیت کے لیے ہے، یعنی وہ عظیم الشان اور مضبوط
طاقت جس کا ذکر ہوچکا اس سے معلوم ہوا کہ، لفظ "مًا" یا "مَن" کا استعمال
خدا کے لیے یکساں ہے، کیونکہ ان دونوں لفظوں میں سے ہر ایک کا استعمال،
بشر کے ذہن اور سمجھ کے اس تصور کے مطابق ہے جو وہ خدا کے بارے
میں رکھتاہے، جبکہ خدا تو نادر العقول ہے انسانی عقل و ادر اک میں اس کا تصور
نہیں آسکتا۔ (ملاحظہ کریں جزء عمہ شیخ محمد عبدہ)۔

اور زمین کی اور اس ذات کی قسم جس نے والاَرْضِ وَمَا تَطِیهُ اُور اس نات کی قسم جس نے اسے بچھایا (۶)

قسم ہے زمین کی اور اس کی جس نے زمین کو بچھایااور پھیلا دیا، اس کے گول ہونے اور تیز گردش کے باوجود، اس نے اسے انسانوں کی زندگی اور پودوں کی ہریالی اور نشوونما کے لیے پھیلایا اور بڑھایا ہے۔



"کلیا" چلایا، پھینکا، گرایا، پھیلایا یہ لفظ سورہ نازعات آیت (۳۰) میں "کحا" کے ہم معنی ہے، دال کو طاء سے بدلنا جائز ہے (ملاحظہ کریں لسان العرب، روح البیان، کبیر)۔

زمین کی کِرَوی یعنی گیند کی طرح گول ہونے اور وضعی اور انتقالی حرکت کی طرف اشارہ ہے:

اور قسم ہے نفس کی اور اس ذات کی جس نفس کی اور اس ذات کی جس نفس کی اور اس ذات کی جس نفس گئاہ اور اس ذات کی جس نفس کی اور اس ذات کی خس نفس کی اور اس خس نفس کی اور اس خس نفس کی خس کی خس نفس کی خس نفس کی خس کی خ

اور قسم انسان کی روح کی اور اس کی جس نے اسے بنایا اور اسے منظم کیا، (اس کی روحانی صلاحیتوں اور جسمانی قوتوں کو منظم کیا)۔

"نَفُس" خود انسان ، اس سے مراد انسان کی انسانیت ہے جو روح حیوانی اور جسم کے علاوہ ہے اور جو حیرتوں اور رازوں سے بھری ہوئی ہے، لفظ نَفُسٌ کا نکرہ لانا، یہ اشارہ ہوسکتا ہے ناقابل تصور عظمت اور اہمیت کی طرف جو انسانی علم سے ما ورا ہے، تخلیق کی دنیا کا یہ عجوبہ اور شاہکار جسے سائنسدانوں نے بجا طور پر "نامعلوم موجود" کہا ہے، (یعنی جسم اور حیوانی روح کے علاوہ ایک اور چیز بھی ہے جسے انسانیت کہاجاتاہے، یہاں نفس سے وہی مراد ہے۔

"سَوِّنهَا" اسے بنایا اور برابر کیا، اس طرح اس نے انسانی جسم کے ہر عضو کو ایک کام کے لیے بنایا اور جسم کی علامت اور بناوٹ اور اس کے تناسب کا لحاظ رکھا، (مراجعہ فرمائیں سورہ: قیامہ آیہ ۳۸، سورہ کھف آیہ ۳۷، سورہ انفطار ۷)۔

اسے گناہ سے بچنے اور تقوی اختیا رکرنے کی سمجھ دی ہے، (اور اس کو وحی کے ذریعے کھائی اور راستہ، اچھائی اور بُرائی دکھادی ہے) ابن عباسُ فرماتے ہیں: بھلائی اور بُرائی، فرمانبرداری اور گناہ اس کے لیے واضح کرکے بیان کردیا ہے، اور اسے سکھادیا ہے کہ کیا چیز مناسب ہے اور کیا چیز پرہیز کے لائق ہے۔

"اَلْهَمَ" الْهَام كيا ہے، دكھايا ہے، سمجھايا ہے، "فُجُورَ" گناہ اور معصيت كى طرف رحجان، حق اور حقيقت سے كنارہ كشى، (معجم الفاظ القرآن الكريم) اس سے مراد برائى اور گناہ كا راستہ ہے، فُجُور ثلاثى مجرد كا مصدر ہے جيسے جُلوس و قُعود۔

"تَقُوٰى" پرہیز، اس سے مراد خیر اور حق کا راستہ ہے، (مراجعہ فرمائیں: سورہ بلد: ۱۰)

مفسرین کہتے ہیں: خدا نے سات چیزوں کی قسم کھائی ہے، یعنی: "سورج، چاند، رات، دن، آسمان، زمین اور انسانی جان کی" اپنی عظیم قدرت کو ظاہر کرنے، اور ربوبیت اور الوہیت میں اپنی وحدانیت بتانے کے لیے قسم کھائی ہے، ان چیزوں کے فائدے کی طرف بھی اشارہ کیا ہے، تاکہ یہ ثابت کرے کہ کسی بنانے والے نے اسے بنایا ہے اور کسی مدبر نے اس کی حرکات و سکنات کو ترتیب دیا ہے۔

امام فخر الدین رازی فرماتے ہیں: چونکہ سورج محسوسات میں سے سب سے بڑا ہے، اللہ تعالیٰ نے اس کی چار صفات ذکرکی ہیں جو اس کی عظمت کو ظاہر کرتی ہیں، اس کے بعد اللہ نے اپنی پاک ذات کا تذکرہ فرمایا اور اسے تین صفات کے ساتھ بیان کیا تاکہ عقل و دانش اس کی شان و عظمت کو ٹھیک طرح سے سمجھ سکے، اور اس طرح عقل کو حواس کی دنیا کی تہہ سے لے کر اپنی عظمت کی وسعتوں کی بلندیوں تک لیجائے، (صفوۃ التفاسیر)

یقیناً وہ کامیاب ہوگیا جس نے اپنا نفس پاک کرلیا (۹)

قَلْ ٱفْلَحَ مَنْ زَكُّمها ٥

(ان سب چیزوں کی قسم) وہ شخص نجات اور کامیابی حاصل کرے گا جو اپنے نفس کو (نیک اعمال اطاعت اور عبادت کرکے اور گناہوں اور ممنوعات کو چھوڑ کر) پاک کرے (اور اسے انسانی شناخت دے کر ترقی دے اور بڑھائے)۔ "قَدُا أَفْلَحَ" یقیناً کامیاب ہے، کامیاب ہوا، گیارہ قسموں کا جواب ہے، (ملاحظہ فرمائیں: المصحف المیسر، صفوۃ التفاسیر، روح المعانی)

"زَکی"پاک رکھا، اس سے مراد ہے کہ روح کو، اوامر کے انجام دہی اور نواہی کے ترک کے ذریعے پاک کیا جائے اور اسے سنوارا جائے(مراجعہ کریں: سورہ: بقرہ:129 و 151، سورہ توبه:103، سورہ نازعات: 18)

اس کا مقصد تقوی اور اطاعت کا جذبہ پیدا کرنا اور انسانی شخصیت کو ظاہر کرنا اور نیکی اور نیک اعمال کی صلاحیتوں کو ابھارنا ہے، یہ تزکیہ کے مصدر سے تطہیر اور تَنمِیہ(نشوونما) کے معنی میں ہے(اس کی تفصیل آپ تفسیر: روح المعانی میں قرآن کی روشنی میں دیکھ سکتے ہیں۔

واضح رہے کہ ایک پاک اور باشعور انسان معاشرے میں تبدیلی کا ذریعہ بن سکتا ہے، اور معاشرے کو ترقی، شجاعت، ہمت، تشخص، علم اور وحدت دیتا ہے، جیسا کہ ایک ناپاک اور غیر مہذب انسان اپنی خواہشات کے حصول کے لیے قوموں کو فساد، تباہی اور تنزل کی طرف لے جاتا ہے۔



قرآن عظیم میں انسانوں کی نجات کے لیے دو اعمال تجویز کیے گئے ہیں: ایک ایمان اور دوسرا تزکیہ۔

وَقُلُخَابَمَنُ كَشَّمَةُ ١٠٠ اللهِ عَلَيْا جُس نَے اسے دبادیا (۱۰)

اور جو اپنے نفس کو چھپاتا ہے حالانکہ وہ چھپانے کی چیز نہیں ، چھپانے کی مستحق نہیں ، بلکہ ظاہر کرنے کا مستحق ہے، اور اسے ذلیل کرتا ہے، اور یہ اس طرح ہوتاہے کہ اسے برائیوں سے آلودہ کرکے اور عیوب کے قریب کرکے اور گناہوں کے ارتکاب سے اور ان صفات کو ترک کرنے سے ہوتا ہے جو روح کو کامل بناتی ہیں، اور اس کی نشوونما کرتی ہیں، اور ان صفات کے ساتھ ملنا جو روح کو آلودہ کرتی ہیں (جو شخص ایسا کرے وہ نا کام اور نقصان اٹھانے والا ہے)۔

"قَلُ خَابَ" خَابَ: خَيْبَةٌ سے ہے، مکمل نا امید اور ناکام ہوگیا، وہ یقینی طور پر مطلوبہ مقصد تک نہ پہنچ سکا، محروم اور بے کار ہوگیا (مراجعہ فرمائیں: سورہ: آل عمران: ۱۲، ابراہیم: ۱، سورہ طہٰ: ۶۱ و ۱۱)

"کسی" چھپایا ، آلودہ کردیا، از مصدر تَدْسِیة: بہ معنی نقص اور اخفاء کے ہے، یہ صلاحیت کو ناکارہ اور بند کرنا ہے، در اصل "کسّس" "کسّ مٹی کے نیچے کسی چیزکو چھپانا ہے، اور مضاعف کا دوسرا حرف "ی" سے بدل گیا ہے، "تَقَضَّقَ" اور "تَظَنَّنَ" جیسے کہ یہ تقصی اور تَضیّ بھی پڑھے گئے ہیں۔

قابل غور نکتہ یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے انسان کو ضروری صلاحیتیں، اور بیدار ضمیر، اچھی اور بری چیزوں کی سمجھ، سعادت کے راستے پر چلنے کے لیے عطا کی ہیں، چنانچہ ان کو ضائع کرنے یا بے ثمر چھوڑنے کا حساب انسان سے ہوگا۔

ے بو گنَّبَتُ ثَمُوْدُ بِطَغُولِهَ اَان کو جھٹلایا (۱۱)

قوم ثمودنے اپنی سرکشی، نافر مانی، تکبر اور حق قبول کرنے سے انکار اور اپنے پیغمبر صالح علیہ السلام کے خلاف بغاوت کرنے ہوئے اسے جھٹلادیا ۔ "طَغُویا" طغیان، سرکشی، اس کا مطلب ہے مقررہ حدود الٰہی سے تجاوز کرنا، اور اس کے حکموں کی نافر مانی کرنا جو نفس کا سب سے بڑا گناہ ہے۔ "بِطَغُوٰمِهَا" اپنی سرکشی اور نافر مانی کی وجہ سے، یا ان کی سرکشی اور نافر مانی۔ نافر مانی۔



"أَمُودُ" پتھر والے جنہوں نے اپنے پیغمبر صالح علیہ السلام کو جھٹلایا، ثمود صالح علیہ السلام کا مشہور و معروف قبیلہ ہے، چونکہ ان کے گھر اور عمارتیں پتھر کی بنی ہوئی تھیں اس لیے انہیں" اصحاب حجر" کا خطاب ملا، پچھلی آیات کا ذکر کرنے کے بعد اللہ تعالیٰ نے ان آیات میں مثال کے طور پر قوم ثمود کا ذکر فر مایا ۔

## جب اس کا سب سے بڑا بدبخت اٹھا (۱۲)

اِذِانُبَعَثَ آشُفْمَهُ ١٢٠

جب ان میں سے سب سے بدنصیب اٹھا اور گیا (تاکہ اونٹنی کی کونچیں کاٹ دے، اس طرح گناہ اور خطاء کا مرتکب ہوکر مجرم بن گیا) یہ بات قابل ذکر ہے کہ: گناہ پر تشویق اور ترغیب دینا اور اکسانا بھی گناہ سمجھا جائے گا۔ ابن کثیر نے کہا: اس بدبخت انسان سے مراد: "قُدار بن سالف" ہے۔

"انَّبَعَتَ" انْبَعَثَ فعل بَعْث سے ہے، یعنی: کھڑا ہوا اور روانہ ہوگیا، جب اس قوم نے "قُدار" کو بھیجا تو "قُدار" نے ان کی تایید اور حمایت سے اونٹنی کو قتل کر ڈالا۔

حقیقت یہ ہے: مقدسات کو توڑنا بدبختی کی علامت ہے، جو چیز جتنی زیادہ مقدس ہوگی اسے توڑنے کے لیے اتنی ہی زیادہ بدبختی درکار ہو گی، جیسا کہ آیت مبارکہ میں لفظ "اشقی" اسم تفضیل ذکر کیا گیا ہے جس کا معنی ہے بہت زیادہ یا سب سے زیادہ بدبخت۔

ہم دیکھتے ہیں کہ اگر کوئی شخص تزکیہ کی فکر میں نہیں ہے ، اس بارے میں نہیں سوچتا، وہ ابتداء میں چُھپ چُھپ کر نفس کی پیروی کرتا ہے جیسا کہ آیت مبارکہ میں ہے: "وَقَلُ خَابَ مَنُ دَسُّے اَا پھر اس کے بعد علانیہ طور پر: " اِذِا نُبَعَثَ اَشُقٰے اَا کا ذکر کیا گیا ، یہ واضح ہے کہ بُرا عمل انجام دینے میں جو زیادہ بدبخت ہے وہ بہت متحرک ہوگا۔

"اَشَهُا" قبیلے کا سب سے بد بخت "قُدار بن سالف" اُٹھ کھڑا ہوا، تاکہ کونچیں کاٹ دے، اور دوسروں نے اسے نہیں روکا، تو اس لیے "قُدار" بدبختی اور بغاوت میں ہر عام و خاص کے لیے مثال بن گیا، لوگ آپس میں کہتے تھے: "فلاں قدار سے بھی زیادہ بدبخت ہے"۔

# جیسا کہ مندرجہ ذیل احادیث میں ہے:

١- يَاأَبَاتُرَابٍ! أَلَا أُحَيِّرُ كُمَا بِأَشَقَى النَّاسِ رَجُلَيْنِ وَلُنَا: بَلِي يَارَسُولَ اللَّهِ قَالَ: أُحَيْمِ وُ مَمُودَ الَّذِي عَلِي النَّاقَةَ، وَالَّذِي يَضِرِ بُكَ عَلَى هَذِهِ (يَعْنِي قَرْنَ عَلِيّ)، حَتَّى تَبْتَلَ هٰذِهِ مِنْهُ اللَّهُم، يَعْنِي لِحُيتَهُ عَقَرَ النَّاقَةَ، وَالَّذِي يَضُرِ بُكَ عَلَى هَذِهِ (يَعْنِي قَرْنَ عَلِيّ)، حَتَّى تَبْتَلُ هٰذِهِ مِنْهُ اللَّهُم، يَعْنِي لِحُيتَهُ (المستدرك حاكم: 4679) و (مسند احمد: 18321) و (السنن الكبري نسايي:

8485) و (السلسلة الصحيحة:1743) ترجمہ: "اے ابو تراب! (يعنى متى والے): كيا ميں تمہارے ليے دو بدبخت ترين مردوں كى نشاندہى نہ كروں؟ ہم نے كہا: اے الله كے رسول! كيوں نہيں، آپ صلى الله عليہ وسلم نے فرمايا: اكثير ثمودى، جس نے اونٹنى كى كونچيں كائى تهيں اور وہ آدمى جو (اے على!) تيرے سر پر مارے گا، حتى كہ تيرى (داڑھى) خون سے بهيگ جائے گى"

۲- أَشُقَى الْأَوَّلِينَ عَاقِرُ النَاقَةِ، وَأَشُقَى الْآخِرِينَ الَّذِي يَطْعَنُكَ يَاعَلِي وَأَشَارَ إِلَى حَيْثُ يَطْعَنُ (المعجم الكبير طبراني: 7311) و (مسند ابويعلى موصلى: 485) و (مسند بزار: 1424) و (السلسلة الصحيحة: 1088) ترجمہ: "پہلے لوگوں میں سے بدبخت ترین شخص وہ تھا جس نے ناقہ صالح کو قتل کیا، اور بعد کے لوگوں میں سے بدبخت ترین آدمی تیرا قاتل ہے اور اس طرف اشارہ کیا جہاں وہ مارے گا۔"

تو ان سے اللہ کے رسول نے کہا اللہ کی اونٹنی اور اس کے پینے کی باری (کا خیال رکھو) (۱۳)

فَقَالَ لَهُمُ رَسُولُ اللهِ نَاقَةَ اللهِ وَسُقَيٰهَ اللهِ

پیغمبر خدا صالح علیہ السلام نے اپنی قوم کو تنبیہ کرتے ہوئے ان سے کہا: اس اونٹنی کو قتل کرنے اور کونچیں کاٹنے سے گریز کرو جسے اللہ تعالیٰ نے تمہارے لیے ایک عظیم معجزہ اور نشانی قرار دیا ہے، اللہ تعالیٰ کی اس نعمت کو جس کے دودھ سے تم پیتے اس دودھ کا بدلہ اس کے قتل کی صورت میں نہ دو اس سےچھیڑچھاڑ مت کرو۔

صالح علیہ السلام نے ان میں پوری وضاحت کےساتھ اعلان کیا: اس اللہ کی اونٹنی کے ساتھ کام نہیں رکھو، اس کی باری پر اسےچشمے سے پانی سے پینے مت روکو ۔

"نَاقَةَ اللهِ": الله كى اونتنى، (مراجعہ فرمائيں: سورہ اعراف: ٧٣ اور ٧٧، سورہ هود: ۴۴، سورہ اسراء: ٥٩، سورہ قمر: ٢٧) ايک تنبيہ ہے، اور ناقَہ كا لفظ مفعولٌ بہ ہے" إِخْذَرُوا" فعل محذوف كا۔

"سُقیا" اس کے پانی پینے کی باری (مراجعہ فرمائیں: سورہ شعراء: آیت: ۱۵۵)

مگرانہونے پیغمبر کو جھٹلایا اور اونٹنی
کی کونچیں کاٹ دیں تو خدا نے ان کے گناہ
کے سبب ان پر عذاب نازل کیا اور سب کو
(ہلاک کرکے) برابر کردیا

فَكَنَّابُوْهُ فَعَقَرُوْهَا · ﴿ ثَا فَكَمْلَمَ مَا عَلَيْهِمُ لَكُمْلَمُ مَا عَلَيْهِمُ وَسُوْلَهُا اللهِ مَا كَالْمُ اللهِ عَلَيْهِمُ وَسُوْلَهُا اللهِ مَا كَالْمُ اللهِ عَلَيْهِمُ وَسُوْلَهُا اللهِ عَلَيْهِمُ وَسُوْلَهُا اللهِ عَلَيْهِمُ وَسُوْلَهُا اللهِ عَلَيْهِمُ وَسُوْلَهُا اللهِ عَلَيْهِمُ وَسُوْلِهُا اللهِ عَلَيْهُمُ وَاللهُ اللهِ عَلَيْهِمُ وَاللهُ اللهِ عَلَيْهِمُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِمُ وَاللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ ال

انہوں نے اپنے پیغمبر صالح علیہ السلام کو جھٹلایا، اونٹنی کی کونچیں کاٹ دیں اور قتل کیا، تو خدا نے ان کو ان کے گناہوں کی وجہ سے ہلاک کردیا اور عذاب نے ان سب کو ڈھانپ لیا ان کے سر کے اوپر سے ان پر موت منڈلانے لگی، زلزلے نے انہیں نیچے سے گھیر لیا تو وہ بے ہوش ہوکر زمین یر گِر پڑے۔

واضح رہے کہ: جو شخص دوسرے کے گناہ پر راضی ہوتا ہے اسے شریک جرم تصور کیا جائے گا۔

ہم نے دیکھا کہ: ایک بندے نے اونٹنی کو مارا لیکن قرآن کریم فرماتا ہے کہ ان میں سے ایک جماعت نے آسے قتل کیا۔

"كَمُنَمَعَلَيْهِمُ" ان پر غضب كيا، سب پر عذاب مسلط كيا، ان كو كچل كر روند ڈالا، انہیں ہلاک اور نیست و نابود کیا۔

مفسر خازن فرماتے ہیں:"السمسمة" یعنی انہیں نابود کیا اور جڑ سے اُکھاڑا، یعنی ان پر ایسا عذاب مسلط کر دیا کہ ان میں سے کوئی بھی نہیں بچا ۔

"سَوّٰهَا" ان کو مٹی میں ملادیا، یعنی قبیلے کے تمام افراد کو ایک جیسا عذاب

دیا، چھوٹے بڑے، مالدار اور غریب میں سے کوئی بھی نجات نہیں پاسکا ۔ اس کا معنی یہ ہے کہ: زمین ان پر ہموار کردی اور ان کو مٹی میں ملا کر یکساں کردیا، عذاب اور ہلاکت میں یکساں طور پر ان کو مبتلاکرکے ان کوختم کردیا۔ "فَكَمُنَمَ عَلَيهِمُ ... فَسَوَّاهَا" ان كي گناه كي سبب ان سب پر عذاب نازل كرديا اور انمیں نیست و نابود کردیا۔

حضرت صالح کی اونٹنی کا واقعہ

حضرت صالح علیہ السلام کا نام قرآن مجید میں گیارہ مرتبہ ذکر کیا گیا ہے، حضرت صالح علیہ السلام حضرت نوح اور حضرت هود علیہهما السلام کے بعد تیسرے پیغمبر ہیں جو پوری قوت اور طاقت کے ساتھ بت پرستی اور طاغوت کے خلاف اپنے زمانے میں اٹھ کھڑے ہوئے، اور کئی سال تک ان کے خلاف مسلسل جنگ کی۔

حضرت صالح علیہ السلام کا واقعہ قرآن کریم کی دس سورتوں اور مجموعی طورپر سڑسٹھ "۴۷" آیتوں میں ذکر کیا گیا ہے۔

حضرت صالح قبیلہ ثمود میں سے ہیں اور یہ قبیلہ حضرت نوح کے بیٹے "سام" کی اولاد میں سے ہے، حضرت صالح علیہ السلام خدا کی طرف سے قوم ثمود کی ہدایت کے لیے بھیجے گیے تھے، ثمود کی قوم حجاز اور شام کے درمیان ایک پہاڑی علاقے میں آباد تھی۔

ثمود بہت زیادہ مالدار، باغوں اور وسیع و عریض زرخیز زمینوں کے مالک تھے، دنیاوی زندگی بسر کرنے کے لیے کافی علاقے ان کے پاس تھے، وہ دنیا





کی زندگی سے بے حد دلچسپی رکھتے تھے اور ساتھ ہی ساتھ خوشحال زندگی گزارنے والے تھے جبکہ مذہبی طور پر بت پرست تھے۔

ان کی ہدایت کے لیے، خدا نے صالح نامی ایک پیغمبر ان کے خاندان اور قبیلے سے پیدا کیا ۔

## خدا کی عبادت کی دعوت

حضرت صالح نے اپنی قوم سے کہا: اے میری قوم! اس اکیلے خدا کی عبادت کرو کہ اس کے علاوہ کوئی خدا نہیں ہے، خدا نے تمہیں قوم عاد کے بعد ان کا جانشین بنایا، تاکہ ان سے اور ان کے انجام سے عبرت حاصل کرو، اس لیے کہ جس عذاب کے ذریعے انہیں ہلاک کیا کہیں تم بھی اس میں گرفتار نہ ہوجاؤ، جی ہاں! قوم ثمود نے بھی پچھلی اقوام کی طرح پیغمبر کی بات سننے کے بجائے ان پر جھوٹی تہمتیں لگائیں اور بُری باتیں کیں۔

وہ کہتے تھے: کیا ہم اپنے جیسے انسان کی تابع داری کریں؟ ہم میں سے صرف اس پر کیوں وحی اُترتی ہے؟

قوم ثمود کے بت پرستوں نے جب حضرت صالح علیہ السلام کی ثابت قدمی دیکھی تو ان سے ایک معجزہ کا مطالبہ کیا، اس معجزے کے طلب کرنے سے وہ چاہ رہے تھے کہ حضرت صالح عاجز آجائے تاکہ ہمیشہ کے لیے اس سے اور اس کی باتوں سے جان چھڑائیں۔

خدا نے حضرت صالح پر وحی بھیج کر فرمایا کہ ہم ان کی آزمائش کے لیے اونٹنی بھیج دیں گے، ایسی اونٹنی جو پہاڑی کے دل سے نکلے گی بغیر نر اور مادہ کے ملاپ کے پیدا ہوجائے گی، ایک دن لوگ اس علاقے کے چشمے سے پانی پئیں گے اور دوسرے دن اونٹنی۔

حضرت صالح نے اپنی قوم کو معجزہ دکھایا اور لوگوں کو اس کے متعلق ضروری احکام صادر فرمائے۔

حضرت صالح نے اپنی قوم سے فرمایا: اس اونٹنی کے آگے رکاوٹ نہ بنیں، چھوڑ دیں اس کو چرتی رہے، اگر کسی نے اسے تکلیف پہنچائی تو دردناک عذاب سے دوچار ہوجائیگا، ایک دن آپ لوگ اس علاقے کے کنویں سے پانی بھریں اور مویشیوں کو بھی پلائیں، اور ایک دن اس اونٹنی کو پینے دیاکریں۔ اس طرح کچھ عرصہ گزر گیا یہاں تک کہ یہ مسئلہ ان کافروں اور مشرکوں پر بھاری ہوگیا اور انہوں نے اسے پانی سے اپنی محرومی کا سبب بھی سمجھا اور اپنی ذلت کا سبب بھی، پھر قوم ثمود کے بڑے اور مالدار لوگوں نے باہمی مشاورت شروع کی، اس اونٹنی کو مارنے کا فیصلہ کرلیا، اس کے لیے انہوں نے ایک ایسے شخص کا انتخاب کیا جو سب سے زیادہ شریر اور بدکار تھا، اس کام کو انجام دینے کے لیے قدارہ ابن سالف یا قذار ابن سالف جو ایک ہے رحم آدمی تھا منتخب کیا اور اسے ضروری احکامات دیے۔

ایک دن اونٹنی کے پانی پینے کی باری تھی وہ آدمی اونٹنی پر حملہ آور ہوا اور اسے قتل کردیا، حضرت صالح علیہ السلام کو جب اس بات کی اطلاع ملی ، تو انہوں نے قوم سے کہا: میں نے تم لوگوں سے نہیں کہا تھا کہ اس اونٹنی کو تکلیف اور اذیت نہ یہنچاؤ ؟

اب بہت مختصر مدت میں اللہ کے عذاب میں گرفتار ہوجاؤ گے، قوم ثمود پر جو عذاب خدا نے بھیجا وہ حیرت انگیز اور خوفناک تھا، عذاب تب نازل ہوا جب سب نیند میں تھے، کہ اچانک شدید زلزلہ نے اس علاقے کو ہلا دیا وہ نیند سے اُٹھ گئے لیکن ان کو گھروں سے نکلنے کی فرصت نہیں ملی ، کیونکہ ایک شدید کڑک اور خوفناک آواز گونجنے لگی، ایک طرف زلزلہ اور دوسری طرف آسمانی بجلی نے انہیں فیصلہ کرنے کا موقع نہیں دیا، اگلے دن اگر کوئی اس علاقے میں آتا تو وہ تصور نہیں کرسکتا تھا کہ یہاں کبھی لوگ رہتے تھے اور کوئی گھر بھی تھا، کیونکہ نہ لوگوں کے کوئی آثار تھے اور نہ گھروں کے، لیکن حضرت صالح علیہ السلام اور اللہ کے معجزہ پر ایمان لانے والوں کو نجات ملی اورزندہ محفوظ رہے۔

اور وہ اس (سزاء) کے انجام سے نہیں ڈرتا (۱۵)

یعنی پروردگار نے اس عذاب کو نازل کیا، اپنے کام کے خاتمے اور اس کے نتائج سے ڈرے بغیر کیونکہ وہ اپنے فیصلوں میں عادل ہے، اس میں کوئی شک نہیں کہ: عظیم پروردگار ہر چیز پر غالب ہے، اور وہ ظالموں اور حد سے تجاوز کرنے والوں کو تباہ کرنے کی پرواہ نہیں کرتا۔

ابن کُتیر اس قول راحج آور اولٰی سمجھتے ہیں، لیکن دوسرا قول ہے جس میں "ھا "کی ضمیر کونچیں کاٹنے والے کے عمل کی طرف راجع ہے یعنی: اونٹنی کی کونچیں کاٹنے والا اپنے عمل کے نتائج سے نہیں ڈرا۔

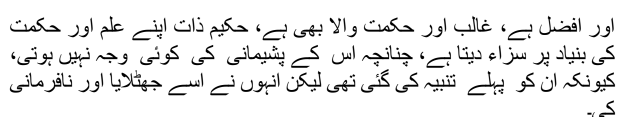
زمحشری پہلے معنی کی تألید میں فرماتے ہیں: خدا تعالیٰ اپنے کام کے نتائج سے نہیں ڈرتا، جیسا کہ اگربادشاہ لوگ اپنے منصوبوں کے انجام سے ڈرنے لگیں یا کسی کو سزاء دینے سے ڈرنا شروع کریں تو کبھی کسی کو سزاء نہیں دے سکیں گے۔

"لَا يَخَافُ" نهيس أدرتا ـ

وَلا يَخَافُ عُقْبِهَا ١٥٥

- ۱- الله تعالىٰ كسى كو عذاب دينے كے نتائج سے نہيں ڈرتا كہ كوئى كچھ كہے گا يا كچھ كرے گا۔
- ۲- الله تعالیٰ عذاب دینے کے انجام سے پشیمان نہیں ہوتا، اور اپنے کام کے نتائج ان کے ہلاکت اور بربادی سے وہ خوف زدہ نہیں ہوتا، کیونکہ وہ سب کا پروردگار، سب کا مالک، قاہر اور قادر ہے، اور وہ اپنے بندوں سے بہت اوپر

14



### قرآن میں قسم

قرآن عظیم جوکہ انسانی رہنمائی کی کتاب ہے، انسانوں کی تعلیم کے لیے کئی طریقوں کو مدنظر رکھتا ہے، حلف (قسم) کا استعمال بھی ان تربیتی طریقوں میں سے ایک ہے۔

جیسا کہ ہم جانتے ہیں کہ قسم کھانا لوگوں میں ایک عام چیز ہے اور ان میں سے ہر ایک اپنے مذہب اور رسم و رواج کے مطابق قسم کھاتا ہے تاکہ کسی بات پر یقین دلایا جائے یاتاکید پیدا کی جائے یا سامعین کی توجہ زیر بحث نکتے کی طرف مبذول کروائی جائے ۔

"قَسُم" لغت میں حصہ، حصہ کرنا، اور "قِسُم" فائدہ اُٹھانے کے معنی میں ہے، (ابن منظور، محمد بن مکر، لسان العرب، بیروت، دار صادر، 1414ق، ج12، ص478)

اور "قَسَمِ" اصل میں "قسامه" سے ہے، (وہ قسم جو مقتول کے ورثاء کو کھلائی جائے) حسن و جمال کے معنی میں بھی ہے، یہ لفظ فقہی اور قرآنی اصطلاحات میں "حلف" کے لیے بطور اسم استعمال ہوا ہے۔

اس کا نام قسم رکھنے کی وجہ یہ ہے کہ "قسم "کھانے والا چاہے کسی بھی حیثیت میں ہو اس چیز کی خوبصورتی سے فائدہ اٹھاتا ہے جس کی وہ قسم کھاتا ہے، (راغب اصفھانی، حسین بن محمد، المفردات فی غریب القرآن، بیروت، دارلعلم الدارالشامیة، 1412ق، چاپ اول، صفحه 670)

"یمین" کو قسم کے معنی میں اس لیے لیا گیا ہے کہ عرب کے لوگ عہد اور معاہدہ کرتے وقت اور قسم کھاتے وقت آپس میں سیدھے ہاتھ کو مضبوط پکڑ کر دباتے تھے، اس لیے مجازاً اسے "یمین" کہا گیا یمین کا لفظی معنی ہے دایاں (قرشی، سید علی اکبر؛ قاموس قرآن، تھران، دار الکتب الاسلامیه، 1384ش، چاپ چھار دھم، جلد 7، صفحه 273)

#### قرآنی قسموں کی اقسام:

قرآن میں اقسام کی جو فسمیں بیان کی گئی ہیں ان کی درجہ بندی علماء نے درج ذیل انداز میں کی ہے:

خدا نے قرآن میں اپنی ذات کے علاوہ کئی مخلوقات پر بھی قسم کھائی ہے کہ قرآن میں ایک نظر ڈال کر دیکھ لیں تو درج ذیل چیزوں کی قسم نظر آتی ہے۔







ہمارے عظیم رب نے دس (۱۰) بار لفظ "الله" کی قسم کھائی ہے جیسے "تَاللهِ لَتُسْئَلُنَّ عَمَّا کُنْتُمُ تَفْتَرُونَ" (سورہ نحل آیت: ۵۶) اور چھ مرتبہ لفظ "رب" کی قسم کھائی ہے۔

## کھائی ہے۔ (۲) فرشتوں کی قسم

"وَالنَّزِعْتِ غَرُقَا النَّزِعْتِ غَرُقًا اللهِ اللهِ الْمُرَتِّرِتِ اَمُرًا هُلَ (سوره نازعات آیات: ۵-۱) پیغمبر کی عمر کی قسم! "لَعَهُرُكَ إِنَّهُمُ لَغِیْ سَكُرَتِهِمْ يَعْهَهُوْنَ ۱۰۵" (سوره حجر آیہ ۷۲) (۳) قرآن مجید کی قسم

"يْسَانَوْالْقُرْانِ الْحَكِيْمِرِ ١٥" (سوره يس ١ و ٢)

# (۴) قیامت کی قسم

"واليوم الموعود" (سوره بروج آيم ٢)

## (۵) تخلیق کے مظاہر کی قسم

جیسا کہ: سورج، ستارے، زمین، چاند، ہوا، بادل، سمندر، کشتی، انجیر اور زیتون کی قسم کھانا، مراجعہ کیا جائے: (سورہ طارق آیت ۴، سورہ شمس آیت ۱، سورہ تکویر آیت ۱۵، سورہ شمس آیت ۶، سورہ انشقاق آیه 18، سورہ ذاریات آیه 1 و 2، سورہ طور آیه 6، سورہ ذاریات آیه 3، سورہ تین آیه 1)

## (۶) مختلف وقتوں کی قسم

صُبْح صادق، چاشت، عصر، غروب آفتاب، دن اور رات، مراجعہ کیا جائے: (سورہ فجر آیه1، سورہ شمس آیه 1، سورہ عصر آیه 1، سورہ انشقاق آیه 17، سورہ شمس آیه 4، سورہ تکویر آیه 17)

## (۷) مقدس اماکن کی قسم

جُیسے مکہ، کوہ طور، بیت المعمور، مراجعہ فرمائیں سورہ: (بلد آیت: ۱ و ۳) (۸) دیگر اشاء کی قسم مثلا

انسانی ضمیر کی قسم، قلم اور تحریر، لڑنے والے انسان کی، جفت اور طاق کی، رجوع فرمائیں: (سورہ شمس آیه 17، سورہ قیامت آیه 2، سورہ قلم آیه 1، سورہ عادیات آیه 1تا 5، سورہ فجر آیه 3)

#### قسم کی وجوہات:

البتہ یاد رکھنا چاہیے کہ قرآن کی قسمیں یا تو ایسی چیز کے بارے میں ہیں جن پر انسان کا اعتقاد ضروری ہے جیسے: خدا کی وحدانیت، قیامت کے وقوع پزیر ہونے، انبیاء کے مبعوث ہونے، پیغمبر اسلام کی نبوت اور خدا کے وعدے کی سچائی پر قسم کھانا، یا انسان کی حالتوں اور مزاجوں پر تاکید کرنا ہے،

جیسے انسان کو بہترین شکل میں تخلیق کرنے کی تاکید، انسان کو مصائب اور مشکلات میں پیدا کرنا، انسان کے لیے محافظوں اور نگرانوں کا وجود، انسان کے زیاں کار ہونے کا ذکر کیا۔

### خدا کی قسم اور انسان کی قسم میں فرق

مفسرین اس بارے میں لکھتے ہیں: خدا کی قسموں اور لوگوں کے درمیان روایتی قسموں کے درمیان فرق نے ذیل کے نکات نمایاں کیے ہین:

۱۔ لوگ عام طور پر ان چیزوں کی قسم کھاتے ہیں جنہیں وہ مقدس یا بہت عزیز سمجھتے ہیں، ان سب کے بارے میں وہ جھوٹ بولنے پر پکڑ میں آنے یا نقصان اٹھانے سے ڈرتے ہیں۔

۲- لوگوں کی قسم کا اصل مقصد کچھ ثابت کرنا ہوتا ہے، جب بات کرنے والے کو یہ اندیشہ ہو کہ سننے والے اس کی باتوں پر یقین نہیں کریں گے تو وہ قسم کھا کر انہیں یقین دلانے اور ان کا شک دور کرنے کی کوشش کرتا ہے، قرآن کی قسموں میں ایساکچھ نہیں ہے، کیونکہ خدا تعالیٰ کسی سے یا کسی چیز سے نہیں ڈرتا، نہ اسے کسی کو یقین دلانے کے لیے قسم کی ضرورت پڑتی ہے اس لیے کہ خدا کے کلام کے متعلق مؤمن کو یقین دلانے کے لیے قسم کی ضرورت نہیں ہے، جبکہ منکر آور کافر کے لیے قسم کا کوئی فائدہ نہیں ہے۔ خدا کی قسمیں کیوں:

خدا کی قسموں کا ایک فلسفہ اس چیز کی اہمیت کو بیان کرنا ہے جس کی قسم کھائی ہے، خدا کی قسموں کا دوسرا فلسفہ ان مخلوقات کی اہمیت اور قدر کا اظہار ہے جس کی اس نے قسم کھائی ہے۔

قرآن کی مجموعی قسموں میں سے اللہ تعالیٰ نے ایک کے بارے میں ذکر کیا ہے، جوکہ سورہ شمس کی ابتدائی آیات ہیں اور چار مواقع میں پانچ قسم کی قسمیں موجود ہیں، اور دوسرے مواقع پر چار قسم کی قسمیں پائی جاتی ہیں، تین قسمیں چھ مواقع پر اور دو قسم کی قسمیں پانچ مقامات پر ذکر ہوئی ہیں۔ اور متفرد یعنی ایک قسم سولہ مرتبہ آئی ہے یہ تعداد سب سے زیادہ ہے ـ

# سورہ شمس کی قسموں کی گیارہ قسمیں اور تزکیہ نفس

الله تعالیٰ نے اس سورت میں گیارہ قسمیں یاد کی ہیں، ان میں سے چار قسمیں دو بار آئی ہیں، اور تین مواقع پر منفرد آئی ہیں پہلے چار مورد درج ذیل ہیں۔ ١- وَالشَّهُ مِن وَضَّحْمَهُ ان: قسم ہے سورج اور اس کے چمک کی: اس آیت میں سورج اور اس کی روشنی دونوں کی قسم کھائی گئی ہے۔

۲- وَالسَّمَاءِوَمَا بَنْمَهُاه نَ قسم بِے آسمان کی اور اس کی جس نے اس بلند و بالا عمارت کو بنایا ہے۔





۳- وَالْأَرْضِ وَمَا طَحْمَهُ اللهِ نَصِم بِع زمين كي اور خدا كي جس نے اسے پهيلايا ہے۔

۴- وَنَفْسِ وَمَاسَوْمَهُا، انسان کی اور اس کے پیدا کرنے والے کی قسم۔

مندرجہ بالا چار مقامات میں کل آٹھ قسمیں موجود ہیں۔

ليكن تين مواقع جو كم منفرد بين:

١- وَالْقَهَرِ إِذَا تَلْهُ ١٠): چاند كى قسم جب سورج كے بعد نكلے-

۲- وَالنَّهَارِ إِذَا جَلَّمَهُ ٢٠: قسم ہے دن کی جب اس کی کرنیں زمین کو منور کردیں۔

 آلین اِذَایَغُشْمَهُ این قسم ہے رات کی جب اس کی تاریکی ساری زمین کو ڈھانپ لے۔

عالم کو روشن کرنے والا سورج

سورج اور اس کی روشنی کی عظمت و اہمیت کے بارے میں، جس کی اللہ تعالی نے قسم کھائی تھی، وہ معلومات جن کی قرآن کے نزول کے وقت کسی کو خبر نہیں تھی:

الف: سورج کی چمکیلی عظمت۔

ب: سورج کا وزن۔

ج: سورج کا درجهٔ حرارت

د: سورج کے شعلے ۔

<u>.</u> سورج کی کشش ـ

سورج کی روشنی کے اثرات اور راز

۱۔ سب کچھ سورج کی روشنی پر منحصر ہے۔

۲-سورج کی روشنی سے غذائی اجناس کا پرورش پانا اور ان کا پختہ ہونا یکنا۔

۲-بارشیں اور سورج کی روشنی۔

۴۔سورج کی روشنی اور ہوا کے درمیان تعلق۔

۵-سورج خوبصورتی کا منبع اور ذریعہ۔

۶۔سورج کی روشنی توانائی کا مرکز۔

چاند کی قسم

الف: چاند کا حجم۔

ب: چاند کا وزن۔

ج: چاند پر زندگی۔

د: چاند کی حرکت۔

🖎 چاند تک ہمارا فاصلہ۔







و: دن رات اور چاند.

## چاند کی برکتوں کا ایک گوشہ

۱- چاند، قدرتی تقویم (کیلندر)

۲- اصل مقصد یہاں یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ روح کی اصلاح اور تہذیب کے سبق کے ضمن میں (سورہ شمس کی گیارہ قسمیں کھاکر) توحید اور خدا کی معرفت کا سبق بھی دیتا ہے اور یہ ہمیں وجود کے آفاقی فضل کے ماخذ اور اسباب کی وجہ کا احساس دلاتا ہے، تاکہ ہم اس کو زیادہ سے زیادہ پہچان کر کمال کے اعلیٰ درجات تک پہنچ سکیں۔

# انسان کی روح کی قسم

"وَنَفُسٍوَّمَا سَوْبَهَا فَأُوْرَهَا وَتَقُوْبَهَا" الله تعالىٰ نے اس آیت مبارکہ میں انسان کی روح اور اس کی ذات کی قسم کھائی ہے جس نے اسے پیدا کیا اور معتدل بنایا، اور آگے اس نکتے کا ذکر کرتے ہیں کہ انسان کی روح کی پیدائش پر اکتفا نہیں کیا بلکہ اسے اس کی اچھائی اور برائی کی بھی تعلیم دی یعنی سعادت کے اسباب کو بھی اس کے دست رس میں رکھا اور بدبختی، شقاوت کے عوامل کی بھی اسے پہچان کروائی۔

بالفاظ دیگر: انسان کو راستہ اور کھائی دونوں دکھادیے ۔

"قَدُاأَفُلَحَمَنَ زَكْمَهَا وَقَدُخَابَمَنَ دَسْمَهَا" گیارہ قسمیں اس نکتے کی بڑی اہمیت کو بیان کرتی ہیں کہ: جس نے اپنی نفس کا تزکیہ اور آبیاری کی وہ کامیاب ہوگیا، اور جس نے اپنی روح کو گناہ سے آلودہ کیا وہ نا امید اور محروم ہوگیا۔ سعادت کیا ہے؟

## (۱) سعادت كا تصور

- (۲) اس کی اصطلاحی معنی ـ
- (۲) سعادت کے بارے میں ہماری سمجھ

انسانی معاشر کے یعنی ہم انسانوں کی زندگیوں میں سعادت ایک اہم اور مرکزی موضوع ہے، انسانی زندگی کا ایک اہم سوال یہ ہے کہ اسے کیسے پتہ چلے گا کہ خوشی کیا ہے؟ سعید اور خوشبخت کون ہے؟ حقیقی سعادت اور خوشی کیا ہے؟ اور انسان حقیقی سعادت کیسے حاصل کرسکتا ہے؟ ان سوالات کے درست اور منطقی جواب تلاش کرنا ہمار کے بہت سے مسائل کا یقینی حل ہوسکتا ہے، اس کے مفردات یعنی ہر ایک جواب کو معلوم ہونا یا کرنا ضروری سمجھا جاتا ہے، ہر قوم کی ثقافت کے لحاظ سے، سعادت کی صورت الگ ہوتی ہے، حتی کہ ہر انسان کی ثقافت میں مختلف مفہوم اور تعریفیں رکھی گئی ہیں، ہر انسانی گروہ اور فرقے نے سعادت کی تعریف اپنی خصوصیات







اور ذوق کے مطابق کی ہے اور اس کےمفہوم کے بارے میں اپنی الگ سمجھ بے۔

ہے۔ لفظ "سعادت" یا" خوشبختی" کا لغت میں علماء نے ترجمہ"سعادت اور خوشی" کا کیا ہے، علماء سعادت کی تعریف میں کہتے ہیں: سعادت مختلف مادی اور روحانی قوتوں کا صحیح ، بھرپور اور جائز استعمال ہے وہ قوتیں جو خدا نے انسان کے قبضے اور صوابدید میں رکھی ہیں۔

اگر ہم انسانی تخلیق کی حکمت اور فلسفہ کا جائزہ لیں تو ہمیں واضح طور پر سمجھ آجائے گا کہ دنیا کی تخلیق کا مقصد انسان کو کمال فضیلت اور سب سے اعلیٰ ترین کمال انسانی تک پہنچانا ہے، اس منطق کی بنیاد پر ہم کہہ سکتے ہیں کہ انسان فطرتاً کمال کی جستجو کرنے والی مخلوق اور سعادت کا طالب پیدا کیا گیا ہے، اس لیے تمام انسانوں کو چاہیے کہ وہ اپنی گمشدہ سعادت تک پہنچنے کی کوشش کریں ۔

اس میں کوئی شک نہیں ہے کہ انسان سعادت کی بلندی تک پہنچنے کے لیے مختلف راستے اور ذرائع تجویز اور مہیا کرتا ہے۔

کچھ لوگ ظاہری لذت تک رسائی کو خوشی اور سعادت کا مقصود سمجھتے ہیں اور بعض دوسرے لوگ باطنی لذتوں کو خوشی اور سعادت کا مطلوب سمجھتے ہیں۔

ابن سینا نے سعادت کا معنی کیاہے یک جہت اور ہم آبنگ انداز میں انسانی صلاحیتوں کا نشوونما جو انسان کو کمال کی طرف لے جاتا ہے، (رساله سیماي خوشبختي، نوشته حمید رسائي، صفحه ۱۷)

اسی طرح علماء کہتے ہیں کہ دو خصوصیات (سعادت اور شقاوت) میں سے ہر ایک کا اپنا مخصوص معنی ہے۔

مثال کے طور پر: "روح" کی اپنی خاص سعادت اور شقاوت ہے، اور "جسم "کی اپنی خاص سعادت اور شقاوت ہے، اس منطق کے مطابق قرآن عظیم نے انسان کو جسم اور روح کے مرکب کے طور پر متعارف کرایا ہے، ابدی روح اور بدلتا جسم۔

اس بناء پر جن چیزوں کا تعلق صرف انسان کی "روح" کی سعادت سے ہے،

جیسے: علم، تقوی اور اس کی امثال، انسانی سعادت سمجھی جاتی ہیں، اسی طرح جن چیزوں میں روح اور جسم دونوں کی سعادت شامل ہے، وہ بھی انسان کی سعادت میں شمار ہوتی ہیں جیسے: مال اور اولاد کی نعمت، بشرطیکہ اس سے بندہ خدا کی یاد کو فراموش نہ کرے اور دنیاوی زندگی کی طرف زیادہ مائل نہ ہو، نیز انسانی سعادت وہ چیزہے جو جسم سختی اور پریشانی کا باعث بنتی ہے، لیکن روح کے لیے سعادت سمجھی جاتی ہے، جیسے: خدا کی راہ میں جسمانی مشقتیں برداشت کرنا، اور مال خرچ کرنا۔

تاہم وہ چیزیں جو روح میں شقاوت اور تکلیف کا باعث بنتی ہیں، اگرچہ وہ جسمانی سعادت کا باعث ہی کیوں نہ ہوں ان میں کسی قسم کی سعادت نہیں ہے، جیسے وہ دنیاوی جسمانی آسائشیں جو ناجائز اور حرام ذرائع سے حاصل کی جائیں اگرچہ وہ جسمانی لحاظ سے سعادت نظر آتی ہیں مگرچونکہ وہ خدا کی یاد بھول جانے کا باعث بنتی ہیں، لہذا خدا نے اس قسم کی لذت اور نام نہاد ناجائز جسمانی سعادت کو انسان کے لیے عذاب قرار دیاہے۔

اسلام کا مقدس دین لوگوں کو متنبہ کرتا ہے کہ زندگی کا مطلب یہ نہیں ہے کہ اپنے آپ کو دنیاوی آسائشوں تک محدود رکھا جائے، بلکہ دائمی اور ابدی زندگی بھی دکھوں اور آسائشوں کے ساتھ چل رہی ہے جو انسانوں کے اعمال کے مطابق ہوگی، اب یہ انسان پر منحصر ہے کہ وہ عارضی اور فانی زندگی کی سعادت کا انتخاب کرتا ہے یا ابدی زندگی کی سعادت کا ۔

اس سلسلے میں دین اسلام اعتدال کا خیال رکھتا ہے، اور مادی اور روحانی آسائشوں سے لطف اندوز ہونے کے لیے بہت اعلیٰ انسانی حدود و قیود متعین کرتاہے، جن کی پیروی کرنے سے جو اس دین کی فطرت ہے کہ یہ دنیا اور آخرت کا دین ہے رہنمائی کرتا اور ہدایت بخشتا ہے، ان اصولوں پر عمل کرنے سے دنیا اور آخرت دونوں میں فلاح اور کامیابی نصیب ہوگی۔

یہ بات یقینی ہے کہ سعادت اور خوشی ان انسانوں اور انسانی معاشروں سے تعلق رکھتی ہے جن میں ذہنی سکون زیادہ ہوتا ہے، وہ اشخاص جو سعادت اور خوشی کو دنیوی مال رکھنے میں سمجھتے ہیں تو انہیں یاد رکھنا چاہیے کہ: مال، جائیداد اور اقتدار کسی بھی طرح خوشی کا ذریعہ نہیں ہیں، کیونکہ مال و دولت خوشحالی لاتی ہے لیکن ضروری نہیں ہے کہ آرام اور راحت بخش سے یہ ۔

ایک انگریز دانشور کہتا ہے: عقامند لوگوں کے لیے دولت پریشانی اور بدبختی کا ایک سبب ہے، اہم بات یہ ہے کہ ہمیں اپنے مال کا مالک بننے کی کوشش کرنی چاہیے نہ کہ اس کا غلام، ہمیں اپنے نفس کا امیر بننا چاہیے، نہ کہ نفس کے اسیر۔

جو لوگ دولت اور طاقت میں گرفتار ہوکر ہمیشہ اپنے آپ کو اس کا اسیر بنا

چکے ہیں وہ مسلسل یہ سوچتے رہتے ہیں کہ ایسا نہ ہوکہ حوادث کی کشمکش میں وہ اپنی دولت اور جائیداد سے ہاتھ دو بیٹھیں، وہ ہر وقت اسی سوچ میں ڈوبے رہتے ہیں، معلوم ہونا چاہیے کہ ایسے لوگوں کو کوئی خوشی نہیں ملے گی، غور کرنا چاہیے اور جان لینا چاہیے کہ کفن میں جیب نہیں ہوتی (بلکہ یہ بھی نہیں پتہ کہ کفن بھی نصیب ہوتاہے یا نہیں)

انسان حقیقی سعادت تک کیسے پہنچ سکتا ہے؟

## ١- الله تعالىٰ كى رضا حاصل كرنا:

سب سے پہلی چیز جس کے ذریعے انسان حقیقی سعادت تک پہنچ سکتا ہے وہ پروردگار کی رضاحاصل کرنا ہے، قرآن عظیم سورہ عصر میں ان لوگوں کو نقصان سے مستثنی قرار دیتا ہے جو مؤمن اور نیک اعمال والے ہیں، قرآن کریم پوری وضاحت سے بیان کرتا ہے: نیک اور مؤمن انسان لازمی طور پر فلاح اور کامیابی حاصل کریں گے۔

(وِالَّا الَّذِينَ آمَنُواوَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَتَوَاصَوُا بِأَلَقِي وَتَوَاصَوُا بِالصَّبْرِ) اخلاقيات كے علمبردار كہتے ہيں كہ خوش نصيب وہ ہے جس كى زندگى خوشگوار ہو، اس ليے كہ خدا كى مرضى كے بغير خوشگور زندگى نہيں مل سكتى۔

## ۲- نقوی اور پربیز گاری:

حقیقی سعادت اور خوشی حاصل کرنے کا دوسرا ذریعہ قرآن عظیم میں سورہ شمس کی آیت نمبر ۹ میں گیارہ قسموں کے بعد بیان کیا گیا ہے: سعادت اور نجات ان لوگوں کے لیے ہے جو ہرقسم کی ناپاکی سے پاک ہوجاتے ہیں، اور بد نصیب وہ شخص ہے جو ناپاکی میں ملوث ہوجاتاہے، آسمانی کتابوں اور الله تعالیٰ کے انبیاء کے بھیجنے کی ایک وجہ کا خلاصہ اس مفہوم میں ہے، انبیاء آئے ہیں تاکہ ہم انسانوں کو زندگی گزارنے اور ابدی سعادت مند زندگی تک پہنچنے کا راستہ دکھائیں، خدا کے پیغمبر انسانوں کو نیکی اور سعادت کا راستہ سکھائیں ، انبیاء کی رسالت کا ایک مقصد لوگوں کو سعادت مند زندگی میں داخل ہونے کے راستے، خوشبختی، نیکی اور نیک عمل، سچائی اور است بازی، اخلاقی طاقت، خیر خواہی اور مہربانی سکھانا ہے۔

#### ۳- پروردگار کی یاد:

سب سے اہم چیز جو انسانی روح کو سکون اور خوشی پہنچانے کا سبب بنتی ہے وہ خدا کی یادہے، قرآن کریم نے سورہ رعد آیت: ۲۸ میں ذکر الہٰی کو روح کی خوشی اور سکون کے لیے سب سے اہم عنصر قرار دیاہے: (الابن کر الله تطبئن القلوب) ترجمہ: "الله کے ذکر سے ہی دلوں کو سکون ملتا ہے" جبکہ الله کے ذکر سے منہ موڑنے کو تنگدستی اور مصائب کا سبب قرار دیا

ہے اور فرمایا: (وَمَنُ اَعُرَضَ عَنْ ذِكْرِیْ فَإِنَّ لَهُ مَعِیْشَةً ضَنْگًا وَّنَحُشُرُهُ یَوْمَ الْقِیْبَةِ اَعْمٰی ۱۲۳) (سورہ طلم آیت: ۱۲۴) ترجمہ: "اور جو میرے ذکر سے منہ موڑے گا اس کے لیے دنیا میں تنگ زندگی ہوگی"

یاد رکھنا چاہیے کہ خوشبختی کا راز صرف خدا پر ایمان کی روشنی میں مضمر ہے اور بس، وہ لوگ جو یہ سمجھتے ہیں کہ خوشی صرف مال و دولت جمع کرنے تک محدود ہے ان کا یہ خیال غلط ہے۔

تجربے سے ثابت ہے کہ بے تحاشا مال و دولت کسی شخص کے لیے کبھی خوشی نہیں لایا، اکثر و بیشتر مواقع پریہی مال و دولت انسانوں کے لیے بہت سی آفات اور بدبختی کا باعث بنتی ہے۔

#### ٤- عمل صالح:

قرآن کریم نے اعمال صالحہ جیسے کہ اللہ کی راہ میں جہاد، نیکی کا حکم، برائی سے روکنا، اللہ کی نعمتوں کا شکر ادا کرنا اور توبہ کو انسانوں کے لیے خوشگوار زندگی کا ذریعہ قرار دیا ہے۔

## ۵- علماء کرام اور نیک لوگوں سے میل جول اور ملاقاتیں:

شرعی اور دینی رہنمائی یہ ہے کہ: سب سے زیادہ خوش نصیب وہ لوگ ہیں جن کی صحبت اور ہمنشینی علماء کرام اور نیک لوگوں کے ساتھ ہو۔

#### ۶- صالح اور نیک اولاد کا ہونا:

نیک عورت اور شائستہ گھر ؟ یہ ان عوامل میں سے ہے جو انسان کو حقیقی خوشی تک پہنچاتے ہیں۔

حدیث شریف میں پیغمبر اسلام حضرت محمد صلی الله علیہ وسلم سے روایت ہے فرماتے ہیں: (من سعادة المرء المسلم الزوجة الصالحة و المسكن الواسع و المركب الهنىء والول الصالح) ترجمہ: "ایک مسلمان شخص كی نعمتوں میں سے ایک نیک بیوی، ایک کشادہ گھر، بہترین سواری اور قابل اولاد ہیں۔"

#### محترم قارئين

خوشگوار اور بہتر زندگی کے حصول کے لیے میرا مخلصانہ، دوستانہ اور برادر انہ مشورہ یہ ہے کہ: خود سے گناہ نہ کرنے کا عہد کریں، مجھے یقین ہے کہ ہم گناہ اور نافرمانی جتنی کم کریں گے، اتنی ہی سعادت اور آسائش والی زندگی گزاریں گے: یہ ہم پر منحصر ہے کہ ہم اپنے باطن کو ظاہر سے زیادہ بہتر بنائیں، اچھے اخلاق اور مزاج کو زندگی میں نہیں بھولنا چاہیے، جو چیز زندگی میں مفید نہیں سمجھی جاتی اور اصل خوشی اس سے حاصل نہیں ہوتی ان چیزوں کو چھوڑ دینا چاہیے، ہمیں اپنی زندگی میں اس نتیجے پر پہنچنا چاہیے کہ جو کچھ انسان کےلیے اس دنیا میں بچتا ہے وہ آخرت میں پہنچنا چاہیے کہ جو کچھ انسان کےلیے اس دنیا میں بچتا ہے وہ آخرت میں

کام آئے گا، انسان کو دنیا کے مال و متاع کا دھوکہ کھاکر ہمیشہ پیسے کی فکر میں نہیں ہونا چاہیے، اس میں کوئ شک نہیں کہ انسان جتنا ہوسکے وہ محنت اور مشقت کرتا رہے تاکہ کسی کا محتاج نہ بنے، اور دوسروں کے سامنے ہاتھ نہ پھیلائے، لیکن اس سلسلے میں اعتدال اور خدا کے احکامات کا لحاظ کرکے دونوں جہانوں میں صلاح اور کامیابی کا مستحق بنے گا، اے الله! ہمیں دونوں جہانوں کی خوشیاں نصیب فرما۔ (آمین)

اے رب ہم نے اپنے اوپر ظلم کیا ہے، اگر تو نے ہم پر رحم نہ کیا اور درگزر نہ کیا تو ہم نقصان اٹھانے والوں میں سے ہوجائیں گے، (ربناظلمناانفسناوان لم

## تغفرلنا وترحمنالنكونن من الخاسرين)

### غیر الله کی قسم کھانا

غیر اللہ کی قسم کھانا یا اللہ کے اسماء صفات کے علاوہ کی قسم کھانا مطلق طور پر حرام ہے، اور اس کا شمار شرک اصغر میں ہوتاہے، یہاں تک کہ اگر کسی نے غیر اللہ کو تعظیم کے ساتھ بڑا سمجھتے ہوئے اس کی قسم کھائی تو وہ شرک اکبر کا مرتکب ہوگا، اس کی وجہ پیغمبر صلی اللہ علیہ وسلم کی ایک حدیث ہے فرماتے ہیں: (من حلف بشیء دُون اللهِ فَقَد اُشرَك) ترجمہ: "جس نے غیر الله کی قسم کھائی یقیناً اس نے شرک کیا " (ترمذی: ۱۵۳۵) ترمذی نے اس حدیث کو حسن کہا ہے۔

لہذا ہم مسلمانوں کو اول توقسم نہیں کھانی چاہیے اور اگر کھانی ہو تو پھر صرف الله یا اس کے ناموں اور صفات میں سے کسی ایک کی ہونی چاہیے۔ خدا تعالیٰ اپنی مخلوق کی قسم کھا سکتا ہے جیسا کہ خدا تعالیٰ فرماتا ہے: (وَالشَّمْسِ وَضُحْمَهُ ١٠)، وَالْقَمَرِ إِذَا تَلْمَهُ ٢ وَالنَّهَارِ إِذَا جَلَّمَهُ ٥٠ ، وَالَّيْلِ إِذَا يَغْشُمَهُ ٥٠ ، وَالسَّمَاءِ وَمَا بَنْمَهُ ٥٥) وَالْأَرْضِ وَمَا تَطْعُمَهُ ١٠٥) وَنَفْسٍ وَّمَا سَوْمَهُ ٥٠) (الشمس: ١-١) ترجمہ: " آفتاب کی روشنی کی قسم، اور چاند کی جب اس کے پیچھے نکلے، اور قسم ہے دن کی جب وہ اس (سورج) کو ظاہر کردے!، اور قسم ہے رات کی جب وہ اس (سورج) کو ڈھانپ لیے، اور آسمان اور اس ذات کی جس نے اسے بنایا، اور زمین کی اور اس ذات کی قسم جس نے اسے بچھایا، اور قسم ہے نفس کی اور اس ذات

کی جس نے اسے ٹھیک بنایا ان آیات میں اور بہت سی دوسری آیات میں خدا تعالیٰ سورج، چاند ، رات، دن و غیرہ کی قسم کھاتا ہے، جاننا چاہیے کہ فجر، شمس، لیل، جفت اور وتر وغیرہ مخلوقات کی قسم کھانا صرف اور صرف خدا تعالیٰ کے لیے خاص ہے، ہم انسانوں کو یہ حق حاصل نہیں ہے کہ مخلوق میں سے کسی بھی چیز کی قسم





کھائیں، کیونکہ پیغمبر صلی اللہ علیہ وسلم اور اصحاب کر ام میں سے کسی نے بھی شمس یا فجر، لیل یو وتر وغیرہ کی قسم نہیں کھائی ہیں، اگر جائز ہوتی تو وہ ان چیزوں کی قسم کھاتے۔

البتہ رب تعالیٰ جس چیز کی چاہتا ہے قسم کھاتا ہے، خدا تعالیٰ کی ان قسموں سے مقصود اپنی نعمتوں کی یاد دہانی ہے وہ نعمتیں جیسے: سورج، دن، رات اور پہاڑ وغیرہ کہ ان سب کو الله نے انسانوں کے لیے پیدا فرمایا ہے، اور خدا کا ان نعمتوں پر قسم کھانے کا مقصد ہمیں اس کی یاد دہانی کرانا ہے اس بناء پر فقط ان کے خالق (یعنی خدا) اُن مخلوقات کی قسم کھا سکتا ہے نہ کہ ہم انسان جو کہ خود مخلوق ہیں، ہمیں ان کی قسم نہیں کھانی چاہیے، کیونکہ یہ خدا کے لیے خاص ہے، الله تعالیٰ کا ان پر قسم کھانے کا مقصد اپنے مخلوقات کو یاد دہانی کرانا ہے۔

اگر غیر الله کی قسم کھانا جائز ہوتا تو یقیناً رسول الله صلی الله علیہ وسلم ہمیں اس سے منع کرنے کے بجائے ان آیات سے استدلال کرتے ہوئے خدا کے سوا کسی اور کی قسم کھانے کو جائز قرار دیتے، جبکہ پیغمبر صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا: (الراق الله عزّوجل ینه اکم ان تخلف واباآبائک کم، فَمَن کان حالی الله الله الله الله الله الله تعالی تمہیں لیص بنا (بخاری: 2679) مسلم: 1646) ترجمہ: "خبردار یقیناً الله تعالیٰ تمہیں اپنے آباو اجداد کی قسم کھانے سے روکتا ہے، پس جو کوئی قسم کھانا چاہے تو اس کو چاہیے کہ الله کی قسم کھائے یا خاموش رہے۔"

دوسری روایت میں عبداللہ بن عمر سے مروی ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا: (مَن کان حالفًا فلا یحلِف إلّا بالله) ترجمہ: "جو قسم کھانا چاہے وہ الله کے علاوہ کسی کی قسم نہ کھائے"

راوی فرماتے ہیں کہ: قریش اپنے آباو اجداد کے نام کی قسم کھاتے تھے، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: (لاتحلِفُواباآبائکم) ترجمہ: "اپنے باپوں کے نام کی قسم نہ کھاؤ"

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت اس موضوع کی تائید کرتی ہے کہ پیغمبر صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا: (مَنْ حَلَفَ مِنْ فَالَ فِی حَلَفِهِ: بِاللّاتِ وَالْعُزّٰی فَلْیقُلْ: لَا إِللّه إِلّا الله وَمَنْ قَالَ لأخیهِ تَعَالَ أُقَامِرُكَ فَلْیتَصَدّقُ) (رواہ مسلم وغیرہ) ترجمہ: "تم میں سے جس نے حلف الله اور اپنے حلف میں کہا: لات کی قسم! تو وہ لا اللہ الااللہ کہے اور جس نے اپنے ساتھی سے کہا: آؤ، جوا کھیلیں تو وہ صدقہ کرے" (بخاری: ۲۸٦۰) (مسلم: ۲۸۲۸)

نبی کریم صلی الله علیہ وسلم نے ہر مسلمان کو جس نے لات اور عُزی کی قسم کھائی ہے حکم دیا ہے کہ وہ لا الله الاالله کہے، (یعنی: تجدید ایمان کرے) کیونکہ الله کے سوا کسی اور کی قسم کھانا توحید کے کمال کے خلاف ہے، اس کام میں اس قسم کے ذریعہ جو الله تعالیٰ کے لیے مخصوص ہے غیر الله کی تعظیم ہوئی ہے۔

جی ہاں! یہ نبی کریم صلی الله علیہ وسلم کے احکامات ہیں کہ غیر الله کی قسم کھانا جائز کھانے سے صراحتاً منع فرماتے ہیں، اگر چاند اور ستاروں کی قسم کھانا جائز ہوتا تو کیوں رسول الله صلی الله علیہ وسلم ہمیں غیر الله کی قسم کھانے سے روکتے؟ رسول الله صلی الله علیہ وسلم قرآن کی آیات اور اس کے معانی کا انسانوں میں سب سے زیادہ علم رکھنے والے تھے تو پھر کیوں ان آیات کی روشنی میں جس میں خدا نے ان مخلوقات کی قسم کھائی ہے غیر الله کی قسم کھائے ہے جواز کا حکم نہیں دیتے؟ العیاذ بالله! کیا رسول الله نے رسالت کے معاملے میں کوتاہی کی تھی؟ یا ان کے معانی نہیں جانتے تھے؟ کیوں ان کے اصحاب کرام غیر الله کی قسم نہیں کھاتے تھے؟، جیسا کہ ابن مسعودؓ فرماتے ہیں: (لأَنُ أَخْلِفَ بِاللّٰهِ كَاذِبًا أَحَبُ إِلَىٰؓ مِنُ أَنُ أَخْلِفَ بِغَیرِهِ صَادِقاً) (مصنف ابن ابی شیبہ: (لاَنُ أَخْلِفَ بِاللّٰهِ کَاذِبًا أَحَبُ اِلیّٰ مِن قسم کھانا مجھے زیادہ پسندہے خدا کی جھوٹی قسم کھانا مجھے زیادہ پسندہے خدا کے سوا کسی اور کی سچی قسم کھانے سے"

مختصر یہ کہ اگر اللہ تعالیٰ قرآن مجید میں چاند، سورج، زمین، آسمان اور دیگر مخلوقات کی قسم کھائے تو اس میں کوئی حرج نہیں ہے، کیونکہ اللہ تعالیٰ جہاں والوں کا پروردگار اور خالق ہے اپنی مخلوق کی قسم کھائے، صرف لیکن مخلوق کے قسم کھائے، صرف لیکن مخلوق کے قسم کھائے، صرف اللہ پر اس کے اسماء و صفات اور کلام پر قسم کھائے مثلاً کہے: "واللہ"یا"اللہ کے کلام پر" اسی طرح کی قسمیں۔

### عصر کی قسم کھانے کی حکمت

(وَالْعَصِٰ إِنَّ الْإِنْسَانَ لَغِی خُسْمِ إِلَّا الّٰذِینَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَتَوَاصَوُا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوُا بِالْحَبْرِ)
الله تعالیٰ کی قسم سے کون سی عصر مراد ہے؟ کیوں عصرکی قسم کھائی
ہے، عصر سے مراد زمانہ اور وقت ہے، اور الله تعالیٰ اس بناء پر وقت اور زمانہ کی قسم کھاتا ہے کہ وقت رات اور دن کے گزرنے کا ذریعہ ہے، اور اندھیرے اور روشنی کا پے در پے آنا اور واقعات اور معاملات رونما ہونا اور زندگی کے کا قیام اور فوائد اور زندوں کے مفادات وقت پر منحصر ہیں جوکہ انہیں اپنی گود میں پالتا ہے، اس میں کوئی شک نہیں کہ یہ تمام چیزیں ایک صانع کے وجود اور اس کی وحدانیت پر واضح دلیل ہیں۔

اس لحاظ سے خدا کا زمانے کی قسم کھانا زمانے کے شرف اور اہمیت کی

دلیل ہے، اس لیے حدیث شریف میں ہے کہ: (لاتسبوالبهر،فإن الله هوالبهر) ترجمہ: "زمانے کو گالی مت دو کیونکہ زمانے کو (پیدا کرنے والا) خود اللہ تعالیٰ ہے" (صحیح مسلم: ۲۲۴۷)

مقاتل کے قول کے مطابق: عصر سے مراد: نماز عصر ہے، اس لیے اکثر علماء نے "صلاۃ وسطی"کی تفسیرکی عصر نماز سے کی ہے اس تفسیر کی بنیاد پر، یہ قسم اس بات کی طرف اشارہ کرتی ہے کہ دنیا کی جتنی عمر باقی ہے گزشتہ عمر کی بنسبت وہ اتنی ہے کہ جتنا وقت نماز عصر اور مغرب میں ہے اسی مقدار کی عمر باقی ہے، پس انسان کو چاہیے کہ بغیر نقصان والے تجارت میں مشغول ہوجائے، کیونکہ (وقت) آخر تک قریب ہوچکا ہے، اور گزرے زمانے کی تلافی ممکن نہیں ہے۔

البتہ ابن کثیر نے پہلے معنی کو ترجیح دی ہے (تفسیر انوارالقرآن) ایک ضروری ملاحظ

الله تعالیٰ زمانے کی قسم کھاتا ہے اس کے لیے خاص ہے، اور ہم انسانوں کو اس کے نام اللہ یا اس کے صفات کے علاوہ کسی اور چیز کی قسم نہیں کھانا چاہیے، اس معاملے میں علماء کے فتاوی کی طرف رجوع فرمائیں۔

صىقالله العظيم وصىق رسوله النبي الكريم





# Get more e-books from www.ketabton.com Ketabton.com: The Digital Library